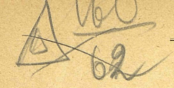
К. ЕЛЬНИЦКІЙ.



W 462 557

инородцы

# СИБИРИ

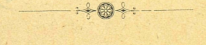
И

# СРЕДНЕАЗІАТСКИХЪ ВЛАДЪНІЙ

# POCCIN.

ЭТНОГРАФИЧЕСКІЕ ОЧЕРКИ.



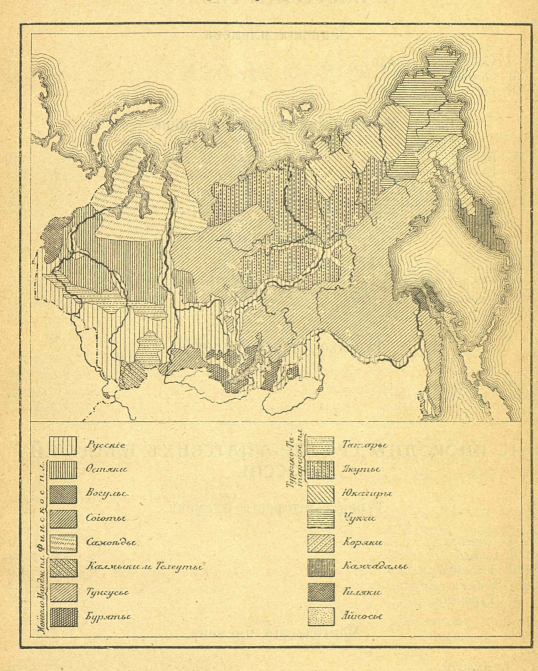


• С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Изданіе Д. Д. Полубояринова. 1895 Дозволено цензурою. С.-Петербургъ. 25 Января 1895 г.



# I. ИНОРОДЦЫ СИБИРИ.

Карта инородцевъ Сибири.



## ОГЛАВЛЕНІЕ.

### і. инородцы сибири.

| Финскія племена.           |                                                                                       |                      |  |
|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--|
| II.                        | Сибирскіе самоѣды.       .         Остяки.       .         Вогулы       .             | 7<br>22<br>30        |  |
| le le                      | Монголо-манчжурскія племена.                                                          |                      |  |
| VI.                        | Буряты.          Қалмықи.          Тунгусы.          Гиляки, гольды, айносы, корейцы. | 35<br>44<br>48<br>56 |  |
|                            | Полярныя племена.                                                                     |                      |  |
| 1X.<br>X.                  | Юкагиры                                                                               | 61<br>65<br>72<br>76 |  |
| Турецко-татарскія племена. |                                                                                       |                      |  |
| XII.<br>XIII.              | Якуты                                                                                 | . 81<br>89           |  |
| II                         | . инородцы средне азіатских владъні<br>россіи.                                        | й                    |  |
| Турецко-татарскія племена. |                                                                                       |                      |  |
| II.<br>III.<br>IV.         | Киргизы.          Сарты.          Таджики          Узбеки.          Туркмены.         |                      |  |
| Монгольскія племена.       |                                                                                       |                      |  |
| VI.                        | . Дунгане                                                                             |                      |  |

I

#### СИБИРСКІЕ САМОЪДЫ.

Самовды сами себя называють "хозово" (человъкъ); остяки называють ихъ "орхой" (дикій человъкъ); "самовдами" же назвали ихъ русскіе. Такое названіе дано этимъ жителямъ съвера, по мнѣнію однихъ лицъ, оттого, что въ прежнія времена они приносили человъческія жертвы и вли человъческое мясо; другіе полагають, что они получили свое имя отъ названія одного вида рыбы, которою питаются; третьи же думаютъ, что названіе ихъ есть буквальный переводъ слова "хозозо", а именно: "хозъ" означаєть по-русски "само", "ово" — "единъ" (одинъ), передъланное въ "вдъ".

О происхожденіи своемъ самовды разсказывають, что въ очень давнія времена предокъ ихъ Хозово (человъкъ) сотворенъ былъ Нумомъ (Богомъ) въ земль, прилегающей къ Ледовитому океану, и потому они считають себя коренными жителями сввера.

До XVI-го стольтія самовды находились въ подчиненіи остякамъ. О покореніи первыхъ послідними самовдское преданіе передаетъ, что въ давнія времена самовды жили привольно, занимая мівста отъ ріжи Иртыща вплоть до Сівернаго Ледовитаго океана. Они имітли такъ много оленей, что не знали имъ счета. Но вотъ съ верховья ріжи Оби приплыли на плотахъ остяки и начали тівснить ихъ, отбирая рыболовныя мівста и стада оленей; возникли постоянныя войны, во время которыхъ самовды принуждены были подвигаться все даліте и даліте къ сіверу. Наконецъ, когда остяки и тамъ стали притівснять ихъ, они принуждены были признать надъ собою ихъ владычество; остяцкій князь сділался правителемъ самовдовъ, и съ тітхъ поръ послівдніе начали сближаться съ остяками.

Въ XVI столътіи русскіе подчинили своей власти остяковъ, а вмъсть съ ними и самоъдовъ. Для управленія покоренными инородцами и для торговли съ ними основань быль городь Обдорскъ.

Самовды, живущіе о-бокъ съ русскими крестьянами, переняли отъ посліднихъ и костюмъ, и постройку жилищъ, и бытовыя черты; они отличаются отъ русскихъ только большею грубостью, лівнью, нечистоплотностью и отсутствісмъ стремленія къ умственному и хозяйственному улучшенію. Здісь мы будемъ говорить преимущественно о тіхъ самовдахъ, которые еще не обрусьли, т. е. въ значительной мірь сохранили свои народныя черты.

Въ настоящее время сибирскіе самовды бродять на пространств'в отъ 60° съверной широты до Съвернаго Ледовитаго океана и отъ ръки Кары и съверо-

восточнаго склона Уральскихъ горъ до рѣки Енисея. Самоѣды, кочующіе на восточномъ склонѣ Уральскихъ горъ и на полуостровѣ Ялмалѣ, называются "каменными", а тѣ, которые кочуютъ на материкѣ между Обскою и Енисейскою губами, носятъ прозваніе "низовскихъ". Какъ тѣ, такъ и другіе живутъ отдѣльными родами или чумами. Каждый родъ или чумъ бродитъ отдѣльно отъ другихъ. Впрочемъ, нерѣдко случается, что бѣдные самоѣды ютятся въ чумахъ богатаго самоѣда, который кормитъ ихъ, даетъ имъ оденей для ѣзды, но зато и самъ пользуется ихъ услугами. Какъ только бѣднякъ-самоѣдъ обзаведется такимъ числомъ оленей, что можетъ просуществовать безъ пособія богатаго, онъ сейчасъ отдѣляется отъ послѣдняго и начинаетъ бродить самостоятельно.

Въ прежнее время самовдовъ было несравненно больше, чвиъ мы ихъ находимъ въ настоящее время. Въ давнее время, — гласитъ самовдское преданіе, — ихъ было "тысячу тысячей, раздвленныхъ на сто родовъ"; въ настоящее же время ихъ насчитываютъ не болве 16 тысячъ человъкъ. Причиной вымиранія ихъ служатъ неблагопріятныя условія жизни, главнымъ же образомъ — заразительныя бользни и страсть къ водкъ.

По своему происхожденію самовды принадлежать къ восточной ввтви финскаго племени, что подтверждаеть и наружный ихъ видь. Большею частью они средняго роста, голову имвють круглую, лицо широкое, съ выдавшимися скулами, носъ принлюснутый, глаза узкіе, черные, небольшіе, ротъ большой, губы толстыя, лобъ узкій, вдавленный, уши небольшія, оттопырившіяся, волосы на голов'в носять длинные, иногда заплетенные въ дв'в косы. Выраженіе лица ихъ большею частью угрюмое, неприв'втливое, какъ угрюма и неприв'втлива природа, среди которой они живуть.

Одежда самобдовъ шьется изъ шкуръ оленей, собакъ и дикихъ звърей. Бълья они не носять. Непосредственно на тъло они надъвають "малицу", которая шьется изъ шкуръ молодыхъ оленей и имъетъ форму мъшка съ рукавами, къ которымъ пришиваются рукавицы въ одинъ палецъ. Она надъвается чрезъ голову, шерстью къ тълу. По подолу общивается она длинной собачьей шерстью, а по шву подола неръдко обводится сурикомъ красная полоска. Надъвъ малицу, самовдъ опоясывается широкимъ ремнемъ, украшеннымъ разными пуговицами. Къ поясу онъ привъшиваетъ съ лівой стороны ножны съ ножомъ, съ правой — оселокъ, а сзади сумку, также украшенную пуговицами; въ ней лежать: трутъ, огниво, кремень, нитки, пголки и волчій зубъ. Малица выдергивается изъ-подъ пояса настолько, что самовдъ можетъ за пазухой хранить десятки шкурокъ. На голову надъвается треухъ, сшитый изъ мягкой оленьей шкуры и прикрыпленный къ малиць; иногда впрочемъ онъ замыняется круглой оленьей шапкой. Поверхъ малицы самовды надвають "парку", сшитую тоже изъ оленьихъ шкуръ, но надъвающуюся шерстью наружу. Къ подолу парки пришиваются узорчатыя каймы, сдъланныя изъ кусочковъ разношерстныхъ оленьихъ кожь и разноцвътнаго сукна. Въ большіе морозы самовды надъвають еще "гусъ" и второй треухъ. "Гусъ" — это та же парка, сшитая изъ толстыхъ оленьихъ шкуръ; онъ надъвается шерстью вверхь. Второй треухъ дълается тоже изъ болъе толстыхъ оленьихъ шкуръ. На ноги самовды надваютъ кожаныя панталоны; обувью же имъ служать оленьи чулки ("кисы") и длинные сапоги изъ оленьихъ шкуръ шерстью наружу ("унты"). Последніе прикрепляются ремешками къ панталонамъ и сверхъ того обвязываются ниже кольнъ шерстянымъ цвътнымъ пояскомъ.

Женская одежда состоить изъ "ягушки", т. е. длиннаго оленьяго халата, подпоясаннаго шерстянымъ поясомъ; къ рукавамъ ягушки неръдко прицъпляются колокольчики, бубенчики, погремушки и длинные кусочки разноцвътнаго сукна. Голова покрывается шапкой съ мъховымъ околышемъ, тулья которой дълается изъ нолосокъ разноцвътнаго сукна. Двъ косы, переплетенныя красною или желтою лентой и украшенныя на концахъ кольцами или погремушками, выходятъ изъ-подъ шапки. Гото ущамъ женщины прицъпляютъ мъдныя серьги, а на пальцахъ носятъ массу мъдныхъ колецъ.



Нужно зам'втить, что самовдки — большія щеголихи, и даже б'вдныя любять ув'вшивать себя разноцв'ятными лоскутками сукна и разными побрякушками. Это однако не м'вшаеть имъ, подобно ихъ мужьямъ и братьямъ, быть крайне нечистоплотными. Самовдки не находять нужнымъ даже разъ въ годъ мыть свое т'вло, которое, поэтому, всегда покрыто слоемъ копоти и грязи. Сл'вдуеть впрочемъ зам'втить, что он'в считають себя очень чистоплотными—на томъ основаній, что носять множество колецъ, а металлъ, особенно желтая м'вдь, по ихъ понятію, очищаеть вс'в нечистоты, какія бы ни были на челов'вк'в.

Жилищемъ самоъдовъ служитъ чумъ, который устранвается такимъ образомъ: длинныя жерди ставятся конусомъ и покрываются — лътомъ берестой, а зимой —

двумя покрывалами изъ оленьихъ шкуръ, изъ которыхъ одно кладется шерстью внизъ, а другое -- шерстью вверхъ. Вверху чума оставляется отверстіе для выхода дыма; дверью же служить боковое отверстіе, которое зав'яшивается оленьей шкурой. Посреди чума — очагъ, на которомъ почти всегда горитъ огонъ. Надъ очагомъ укръпляются перекладины, на которыхъ висить котелъ, сущится платье и коптится мясо или рыба. Мъсто противъ входа, у стъны, считается священнымъ, переступить чрезъ него женщина не смъстъ; если же ей случится переступить его, то она спъшить бросить туда уголекъ, какъ очистительное средство. Въ этомъ мъсть помъщаются наиболье цыныя хозяйственныя принадлежности: котелки, ящики и т. п.; туть же можно видъть и истукановъ. У самаго входа въ чумъ обыкновенно лежитъ хворостъ для топлива. По сторонамъ очага кладутся широкія доски, зам'вняющія со бою столы; у стънъ же чума устранваются постели для спанья: на землю постилаются ръшетки, сплетенныя изъ ивовыхъ или березовыхъ прутьевъ, а поверхъ ихъ кладутся травяные ковры, которые покрываются оленьими шкурами. Въ чумъ зимой, даже въ сильные морозы, тепло, если на очагъ непрерывно поддерживается огонь. Постановка чума и снятіе его, при перекочевкъ на другое мъсто, лежить на обязанности женщинъ. Какъ только самовдскій родъ перекочеваль на новое м'єсто, женщины сейчасъ же ставятъ чумъ, разводятъ огонь, — и жилище готово.

Несмотря на свой мрачный видь, самовды добродушны и миролюбивы. Мсжду ними бывають драки только тогда, когда они пьявы. Умственный кругозоръ ихъ крайне ограниченъ, отчего и языкъ бъденъ. Если самовду приходится разсказать какое нибудь происшествіе, то разсказъ свой онъ сопровождаетъ всевозможной мимикой и жестикуляціей, стараясь ими выразить то, для выраженія чего у него недостаєтъ словъ.

Большинство самобдовъ — язычники, и лишь небольшая часть ихъ крещены русскими миссіонерами; впрочемъ, нося мъдный или серебряный крестъ на шев, они не покидають и своихъ языческихъ върованій и обрядовъ. У самождовъ-язычниковъ высшій богь называется Нумъ. Онъ, по ихъ понятіямъ, живетъ на небъ. Присутствіе его самовды видять во всёхъ атмосферныхъ явленіяхъ- въ снёгь, дожде, ветре и т. п. Воля Нума можеть быть узнана людьми только при помощи избранныхъ лицъ — шамановъ, называемыхъ также тадибеями. Но и сами шаманы не непосредственно узнаютъ волю Нума, а при посредствъ духовъ, называемыхъ тадебціями. Къ шаманамъ самобды обыкновенно прибъгають для излъченія бользни, для отысканія потерянныхъ оленей или вещей и т. п. Случится у самовда, напр., пропажа оленей, — онъ обращается къ шаману съ просьбой поворожить, кто угналъ ихъ. Тотъ садится на землю, береть въ руки бубенъ и начинаетъ въ него бить, причемъ тяжело вздыхаеть, издаеть различные звуки, кривляется, затемь быеть себя по груди и животу и, наконецъ, въ изнеможении падаетъ. Полежавъ немного, онъ приподнимается и говорить, что тадебціи требують, чтобы въ жертву имъ принесли оленя, причемъ указываеть примъты его. Разыскавъ въ стадъ по указаннымъ примътамъ оленя, самовды давять его и часть приносять въ жертву, а остальное съвдають вмъсть съ шаманомъ, причемъ последній получаеть самые лакомые куски. Вследь затемъ шаманъ продолжаетъ ворожить, говоря, что олени угнаны человъкомъ такого-то роста, такого-то вида, имъющимъ столько-то дътей, и т. и. Нашедши человъка съ признаами, описанными шаманомъ, самовдъ пристаеть къ нему, чтобы тотъ возвратилъ оленей. Если обвиняемый не чувствуеть себя виновнымь во взводимомъ на него преступленіи, онъ даеть присягу въ своей невинности и тѣмъ слагаеть съ себя обвиненіе; но если онъ чувствуеть за собой вину, то никогда не дастъ такой присяги: послѣдней самоѣды вообще очень боятся. Присяга дается обыкновенно въ одномъ изъ слѣдующихъ видовъ: а) присягающій цѣлуєтъ переднюю лапу медвѣдя и клянется, что если онъ говоритъ неправду, то пусть медвѣдь растерзаетъ его; если случится, что медвѣдь въ самомъ дѣлѣ нападетъ и помнетъ его, то это считается признакомъ, что его клятва невѣрна, и онъ признается виновнымъ; б) присягающій цѣлуєтъ ледъ, взятый изъ водъ, признаваемыхъ самоѣдами священными, и на немъ произноситъ клятву; в) обвиняющій беретъ пальцами одной руки за конецъ языка обвиняемаго, а другою разрѣзываетъ ножомъ снѣгъ или землю и произноситъ заклинаніе: "если скажешь неправду, то пусть твой языкъ распадется на части, какъ распадается этотъ снѣгъ, или эта земля".

Кромѣ Нума, самоѣды признають еще различной степени младшихъ боговъ. Чувствуя надобность прибѣгнуть къ помощи бога, самоѣдъ сначала всегда обращается съ мольбой и жертвоприношеніемъ къ самому младшему богу; если отъ него не получаеть желаемаго, онъ обращается уже къ другому, постарше, и т. д. Въ жертву своимъ богамъ самоѣды приносятъ оленей, шкуры разныхъ звѣрей, шерстяные пояски, кольпа и т. п.

Въруя, что постигшее бъдствіе можно посредствомъ заклинанія перенести на животное, дерево или другой неодушевленный предметъ, самоъдъ при каждомъ бъдствіи и поступаетъ согласно этому върованію. Случилось, напр., самоъду забольть, — онъ третъ больное мъсто шкуркой песца или другою вещью, предназначенной для жертвы, и затъмъ въшаетъ эту шкурку пли вещь на дерево и заклинаетъ, чтобы его бользнь перешла на это дерево. Желая перенести свою бользнь на оленя, самовдъ самъ или же посредствомъ шамана старается вызвать въ животномъ такую же боль, какою страдаетъ онъ самъ. Такимъ образомъ иногда замучиваются нъсколько оленей, и все-таки, конечно, больному отъ такого льченія легче не становится.

Самовды двлають истукановь и относятся къ нимъ, какъ къ живымъ существамъ, понимающимъ ихъ. При нуждв они обращаются къ нимъ съ мольбой, но если не получаютъ по своей просьбв, то бранятъ, быотъ и разбрасываютъ ихъ, чтобы затъмъ снова собрать въ одно мъсто и опять просить о помощи. Чтобы задобрить истукановъ, самовды мажутъ имъ губы кровью, наряжаютъ ихъ въ разноцевтные лоскутки матеріи и ставятъ въ чумв на почетномъ мъсть или же возятъ на особой нартъ. Нервдко случается, что самовдъ, укладываясь спать, ставитъ среди стада оленей истукановъ для охраны этого стада. Если случится, что ночью волкъ зарвжетъ оленя, то самовдъ бъетъ своего бездушнаго сторожа за то, что онъ не бдительно исполнилъ возложенную на него обязанность.

Произведеніями народнаго поэтическаго творчества самовды не особенно богаты. Они имъютъ нъсколько фантастическихъ разсказовъ о подвигахъ богатырей, миоическихъ сказокъ, лирическихъ пъсенъ и — только. Пъсни пользуются у нихъ меньшимъ уваженіемъ, чъмъ героическіе разсказы; въ нихъ главную роль играетъ не столько содержаніе, сколько мелодія, напъвъ. Впрочемъ, умънье хорошо пъть самовды ставятъ очень высоко.

Скажемъ теперь о бытовыхъ обрядахъ самовдовъ.

Самовдская свадьба не сопровождается, какъ это обыкновенно бываеть, особенными обрядами. Послѣ соглашенія между женихомъ и невѣстой, родные жениха ѣдуть къ роднымъ невѣсты и условливаются относительно платы (калыма) за невѣсту и приданаго за нею. Покончивъ переговоры, давять оленя, и начинается угощеніе сырымъ мясомъ и кровью, а если есть, то и водкой. Пьють всѣ, не исключая невѣсты, и напиваются до пьяна. На слѣдующій день родные жениха угощають у себя въ чумѣ родныхъ невѣсты. При угощеніи женпхъ и невѣста сидятъ рядомъ. Женихъ, отрѣзавъ кусокъ мяса, безмолвно передаетъ его невѣстѣ; та молча беретъ и ѣстъ. Точно также онъ беретъ вино и, отпивъ самъ, остатокъ чрезъ плечо передаетъ невѣстѣ, которая допиваетъ его. Получивъ слѣдуемый калымъ, родные невѣсты складываютъ ея приданое на нарты и везутъ его вмѣстѣ съ нею въ чумъ жениха. Невѣста обыкновенно ѣдетъ въ передней, богато убранной нартѣ. По прибытіи ея къ чуму жениха, ее обвозятъ нѣсколько разъ вокругь этого чума, а родственники и знакомые, стоя кругомъ, привѣтствуютъ ее радостными криками. Свадьба оканчивается новымъ пиршествомъ.

Спустя нъсколько времени послъ брака молодая жена ъдетъ къ своимъ роднымъ въ гости. Отправляя се въ обратный путь, родные обязаны надълить ее подарками, сложенными въ особую нарту, запряженную въ тройку или пару хорошихъ оленей, которые тоже поступають ей въ даръ. Если случится, что родные скупо ее одарятъ, то мужъ ея почтетъ себя обиженнымъ, что не преминетъ выразить какъ ей самой, такъ и ея родственникамъ.

Къ своимъ дътямъ самоъды относятся нъжно, съ любовью. Что бы дитя ни сказало, или ни сдълало, все въ глазахъ родителей представляется хорошимъ, забавнымъ и даже умнымъ.

Какъ только родится ребенокъ, его вытираютъ снъгомъ, а лѣтомъ купаютъ въ холодной водѣ, чтобы, такимъ образомъ, съ первыхъ же дней закалить его для перенесенія стужи и всѣхъ климатическихъ невзгодъ. Затѣмъ новорожденнаго кладутъ въ колыбель и, прикрывши мягкой оленьей шкурой, привязываютъ его къ ней, такъ что онъ можетъ шевслить только головкой.

Воспитаніе дочерей лежить исключительно на обязанности матери: она учить ихъ съ малольтства сучить нитки изъ оленьихъ жилъ, шить одежду, обувь, ставить чумъ и вообще исполнять работу, составляющую удѣлъ женщинъ-самовдокъ. Воспитаніе же сыновей лежить на обязанности отца: онъ беретъ ихъ съ собою на охоту, пріучаеть владѣть лукомъ, арканомъ, учитъ ихъ ловить рыбу, загонять оленей и т. п.

Отецъ, имъющій взрослыхъ сыновей, еще при своей жизни выдъляеть ихъ, т. е. даетъ каждому изъ нихъ часть своихъ оленей и другого имущества, и они начинаютъ кочевать самостоятельно; онъ оставляетъ при себъ только самаго младшаго сына и невыданныхъ замужъ дочерей. Есля отецъ умретъ, не раздъливши мсжду своими сыновьями имущества, они сами дълятъ его поровну; въ такомъ случаъ они же принимаютъ на себя обязанность имъть попеченіе о сестрахъ, т. е. выдать ихъ замужъ, надъливши приданымъ и получивши за нихъ соотвътственный калымъ. Если остались малольтнія дъти, то имущество отца остается при матери, подъ надзоромъ кого-нибудь изъ взрослыхъ родственниковъ.

Умершій челов'єкъ, по в'врованію само'єдовъ, переселяется въ далекую страну, да море, гдів живеть вм'єсть съ Нумомъ (богомъ), постоянно пируеть и вдоволь пьеть вина. Трупъ покойника само'єды выносять изъ чума не чрезъ входную дверь, а чрезъ отверстіе, нарочно сділанное въ противоположной отъ входа стінь. Вынесши покойника, его одівають въ платье, кладуть на нарту, въ которую впрягають лучшихъ оленей, везуть на м'єсто погребенія и здісь роють неглубокую могилу, въ которую кладуть тіло покойника, а съ нимъ ножъ, топоръ, рожокъ нюхательнаго табаку и другія вещи, которыя ему необходимы были въ жизни; въ могилу женщины кладуть чашку, иголки, нитки и другія вещи, необходимыя въ хозяйств'є, причемъ предварительно ихъ ломають или разбивають. Само'єды вірять, что всів вещи, положенныя въ могилу нокойника, послужать ему и въ загробной жизни, причемъ



онъ будутъ обновлены. Зарывши покойника, на его могилъ кладутъ рязломанную нарту, на которой онъ вздилъ, приводятъ оленей и тутъ же, на могилъ, ихъ давятъ. Рога задавленныхъ оленей втыкаютъ въ могилу, а мясо съвдаютъ или уносятъ въ чумъ. Принесши жертву, всъ присутствующе при похоронахъ начинаютъ ругатъ смертъ за то, что она отняла у нихъ близкаго человъка, а затъмъ восхваляютъ покойника. По окончаніи похороннаго обряда всъ отходятъ отъ могилы, садятся въ нарты и увзжаютъ обратно въ чумъ, въ который входятъ не иначе, какъ окурившись дымомъ сжигаемаго оленьяго жира; окуриваютъ также оленей, отвезшихъ покойника, и упряжь, бывшую на нихъ. Возвратившись въ чумъ, вдятъ остатки мяса оленей, задавленныхъ на могилъ погребеннаго.

Для сохраненія воспоминанія объ умершихъ, жена и дѣти его дѣлають деревяннаго истукана, одѣвають его въ платье умершаго и помѣщають въ томъ мѣстѣ, гдѣ обыкновенно умершій сидѣлъ при жизни. Этотъ истуканъ изображаетъ собою покойнаго. Во время ѣды ставятъ передъ нимъ корытце съ пищей; кромѣ того, вдова или кто-нибудь изъ сыновей ежедневно мажетъ кровью пли жиромъ губы истукана, какъ бы потчуя самого покойника. Къ ночи истукана раздѣваютъ и укладываютъ спать, а утромъ опять одѣваютъ. Однимъ словомъ, съ деревяннымъ истуканомъ дѣлаютъ все то, что дѣлалъ умершій. Такое ухаживаніе продолжается годъ и даже больше.

Главное занятіе самобдовъ — оленеводство. Самобдъ, не имбющій нъсколькихъ десятковъ оленей, считается бъднымъ; богатые же имъють ихъ по нъскольку сотенъ и даже тысячъ. Олени доставляють самовду все: пищу, одежду, постель и покрышку для чума; они же возять какъ самихъ самовдовъ, такъ и ихъ имущество. Между тымь уходь за этими полезными животными не требуеть особенныхь заботь: олени круглый годъ питаются мохомъ, который и летомъ, и зимою добывають себе сами. Самобду приходится лишь время отъ времени переменять место своей кочевки. Весною появляется въ лѣсахъ, гдѣ самоѣды проводять зиму, безчисленное множество комаровъ, оводовъ и мошекъ, которые мучатъ и безпокоять и людей, и животныхъ. Олени, чтобы избавиться отъ мученій, инстинктивно рвутся на северь, где меньше насъкомыхъ, и самовдъ принужденъ бываеть сняться съ зимней стоянки, чтобы перекочевать въ тундру, прилегающую къ Ледовитому океану. Съ наступленіемъ же зимы олени, наобороть, стремятся къ югу, въ лъса, гдъ не бываетъ такихъ суровыхъ мятелей и холодовъ, какъ въ тундръ, и гдъ они легче могуть добывать себъ кормъ; вследъ за ними долженъ перекочевать и ихъ хозяннъ. Кромъ этихъ періодическихъ переходовъ, самобдъ долженъ постоянно перекочевывать съ мъста на мъсто, когда олени събдять въ окрестности весь мохъ. Намфреваясь перекочевать, самобдъ прежде всего сгоняеть къ чуму все свое стадо, въ чемъ ему помогають небольшія длинношерстныя собаки, которыя такъ пріучены сгонять оленей, что, куда бы послыдніе ни отлучились, — разыщуть и пригонять къ чуму. Сами олени привыкли слушаться лая этихъ собакъ и, заслышавъ его, опрометью бъгуть къ чуму. Случается, что самобдъ, лишившись собаки-загоняйки, самъ, обходя стадо, тявкаетъ по-собачьи. Кромъ того, оленей созывають еще крикомъ: "ого-го-ого-го!" Собравши оленей къ чуму, самовды ловять техть изъ нихъ, которые предназначаются для упряжи, и запрягають ихъ въ нарты, т. е. небольшія легкія сани съ широкими, круго загнутыми полозьями и высокими коныльями. На этихъ нартахъ самобдъ вздить и зиму, и льто. Въ каждую нарту впрягають обыкновенно по парв оленей, а кто хочеть пощеголять, впрягаеть въ нее и четверку, и даже шестерку одношерстныхъ оленей. Упряжью служить лямка (кожаная петля), къ которой привязывается ремень. Другой конець этого ремня привязывается къ полозьямъ нарты. На голову упряжнаго оленя надъвается уздечка, къ которой прицепляется вожжа для управленія имъ. Опоясываются олени выше брюха, возл'в лопатокъ, подпругой, а къ последней привязывается поводъ уздечки другого оленя. Погоняютъ оленей длиннымъ шестомъ, одинъ конецъ котораго тоньше другого. Къ тонкому концу прикрапляется круглая косточка, которою и ударяють по оленю, когда желають понудить его быстре бежать. На толстый конецъ шеста насаживаютъ железное копье, которымъ самовдъ бъетъ дикаго



звъря и упирается въ землю во время ъзды, когда при поверотахъ нарта закатывается. Нарта, предназначенная для хозяйки чума, бываетъ украшена лучше другихъ: она неръдко покрывается цвътнымъ сукномъ и къ ней прицъплются колокольчики; упряжь къ этой нартъ подбирается тоже получше: лямки изъ медвъжьей кожи, подпруги — вышиты разноцвътными сукнами, уздечки — выкрашены въ красный цвътъ, и т. д. Чъмъ богаче самоъдъ, тъмъ лучше бываетъ украшена нарта его жены. За хозяйкой слъдуютъ въ особыхъ нартахъ ся взрослыя дочери. Мальчики 7— 8 лътъ уже самостоятельно ъдутъ на маленькихъ нартахъ. Взрослые мужчины ъдутъ, смотря по надобности, то по сторонамъ женщинъ, то сзади или спереди ихъ.

Какъ только таборъ тронется, незапряженные олени слѣдуютъ за нимъ. Пастухи наблюдаютъ, чтобы какой-нибудь олень не отсталъ отъ табора и не сдѣлался добычей волковъ. Кромѣ наблюденія со стороны пастуховъ, самымъ надежнымъ средствомъ сохранить въ цѣлости стадо является со стороны самоѣда сбереженіе старыхъ матокъ, родоначальницъ нѣсколькихъ молодыхъ поколѣній. Около каждой такой матки группируется обыкновенно цѣлый родъ, состоящій иногда изъ 150 и даже болѣе оленей.

Таборъ богатаго самовда тянется иногда на нѣсколько верстъ. Ъдуть обыкновенно цѣлый день, съ утра до вечера, и лишь вечеромъ останавливаются на ночлегъ. Олени въ среднемъ могутъ пробѣгать въ день до 150 вер., но чрезъ каждыя 10-15 верстъ имъ необходимо давать немного отдохнуть; схватить олень снъгу, переведетъ духъ—и снова продолжаетъ путъ. Иногда среди оленей попадаются настоящіе рысаки, которые бѣгутъ съ такой быстротой, что ихъ нельзя нагнать ни на какой лошади. Этихъ оленей употребляютъ преимущественно для охоты за дикими звѣрями.

Для опредъленія пути, по которому нужно вхать, самовды руководствуются то направленіемъ ввтра, то расположеніемъ снѣжныхъ струй, то расположеніемъ зввадъ и т. п., причемъ выказываютъ изумительную сообразительность. Иногда самовды вдуть по слѣду, оставленному раньше прокочевавшимъ таборомъ; если этотъ слѣдъ занесенъ снѣгомъ, то, чтобы узнать, куда таборъ направился, они стараются найти мъсто, гдѣ онъ останавливался. Отыскавши это мъсто, самовдъ уже легко, по расположенію табора, опредѣляетъ, въ какую сторону послѣдній отправился. Для того, чтобы узнать, давно ли таборъ снялся съ даннаго мѣста, самовдъ ножомъ разрѣзываетъ снѣгъ до земли, затѣмъ по напластованію его и оставшимся слѣдамъ пребыванія оленей опредѣляетъ довольно вѣрно это время. Когда самовдъ вслѣдствіе бурана или ночной темноты не можетъ попасть въ чумъ, онъ объѣзжаетъ большимъ кругомъ мѣсто, въ которомъ онъ долженъ находиться, пока не попадетъ на вѣтеръ. Олени, почуявъ дымъ, гонимый изъ чума вѣтромъ, поворачиваютъ въ ту сторо ну голову; самовдъ въдетъ по этому направленію и попадаетъ въ чумъ.

Кром'в оленеводства, одно изъ самыхъ главныхъ занятій само'вдовъ составляетъ зв'вроловство. Они охотятся на лисицъ, волковъ, песцовъ, б'влокъ, медв'вдей, дикихъ оленей и другихъ зв'врей, водящихся въ л'всахъ и тундр'в, причемъ употребляютъ: винтовку, капканы, лукъ, самостр'влъ, шестъ съ жел'взнымъ наконечникомъ и арканъ.

Наиболѣе цѣнною охотничьей добычей считается черная и чернобурая лисица. Но добыть ихъ шкурку лалеко нелегко: иногда самоѣду приходится втеченіи нѣсколькихъ недёль высле получить ся шкурку. Напавши на следъ драгоценнаго зверя, охотникъ не сразу ставить на него ловушку или самострелъ, — онъ прежде прикармливаетъ зверя рыбой или мясомъ къ данному месту.

Черный медвъдь служить у самоъдовъ предметомъ религознаго обожанія. Они увърены, что этоть звърь одарень высшей силою и мудростью, а потому упоминають о немъ всегда съ благоговъніемъ, называя его не иначе, какъ "прекраснымъ животнымъ", "мохнатымъ старикомъ" и т. д., что однако не мъщаетъ имъ угостить его при случать доброй пулей. Шкуру чернаго медвъдя самоъды не продають, а обыкновенно употребляють на упряжь. Шкура бълыхъ медвъдей, живущихъ на берегахъ и льдинахъ Съвернаго Ледовитаго океана, не имъетъ въ глазахъ самоъдовъ религіознаго значенія, а потому неръдко поступаеть въ продажу русскимъ купцамъ. Охота за этими медвъдями хотя и очень прибыльна, однако требуеть оть охотниковъ крайней ловкости, смълости и силы, а потому неудивительно, что самоъдъ, которому удалось убить медвъдя, съ особенной радостью разсказываеть о своей удали и даже навесель воспъваеть ее.

На дикихъ оленей самовды охотятся или съ ружьемъ; или съ арканомъ, или же съ помощью домашнихъ оленей. Съ этою цвлью на рога домашняго оленя надваютъ петли и пускаютъ его на дикаго оленя, который, завидввши своего ручного собрата, бросается на него и начинаетъ драться. Во время драки петли зацвиляются за рога животнаго, такъ что послвднее не можетъ освободиться. Тогда приближается самовдъ и ударомъ топора убиваетъ свою добычу.

Кром'в охоты за дикими зв'врями, само'вдами практикуется и выкормка ихъ: нашедши нору лисицы или другого зв'вря охотпикъ вынимаетъ изъ нея д'втенышей и выкармливаетъ ихъ, а зат'ять осенью или въ начал'в зимы убиваетъ мясо употребляетъ въ пищу, а шкуру продаетъ русскимъ торговцамъ. Шкуры эти изв'встны въ продаж'в подъ пменемъ "кормушекъ"; шерсть на нихъ короче и мен'ве пушиста, ч'ямъ у зв'врей, выросшихъ на свобод'в.

Кром'в оленеводства и зв'роловства, само'вды занимаются также рыболовствомъ. Ръка Обь со встыи своими притоками и губой, а равно и другія ръки, протекающія по тундрів, изобилують рыбой. Весною массы послідней илывуть отъ береговъ Сівернаго Ледовитаго океана вверхъ по ріжамъ, а осенью возвращаются къ устью ріжь. Въ это время и производится наибольшій уловъ рыбы, для котораго пріміняются различные способы. Весною само'вды чаще всего запирають рыбу ивовымь плетнемъ въ заливахъ, гдів она скопляется во время хода къ верховьямъ; осенью же при движеніи рыбы изъ верховья въ устье, рыбаки перегораживаютъ ріку поперекъ и, такимъ образомъ задержавши дальнівшее движеніе рыбы, вылавливають ее. Производится также и ловля неводами, для чего самыми удобными містами служатъ такъ наз. "салмы". Это — глубокія ямы на меляхъ Обской губы; въ эти ямы наносятся теченіемъ воды различныя питательныя вещества; сюда же захолить и рыба и остается по ніскольку дней. Отыскавши весломъ среди мели салму, само'вды забрасываютъ въ нее неводъ и неріздко за одинъ разъ налавливаютъ полную лодку рыбы.

Занимаясь рыболовствомъ, самовды пріучаются отлично управлять лодкой. Вдетъ самобдъ въ своей лодкъ (каюкъ), гребетъ длинными веслами и съ удивительнымъ

искусствомъ пробирается среди бушующихъ волнъ большой рѣки. Если ему случится вывернуться въ лодкѣ, то онъ все-таки не утонетъ: на помощь является его изумительное умѣнье плавать; самоѣдъ плыветъ и при этомъ еще тянетъ за собой лодку.

Для сбыта произведеній своего промысла (шкуръ оленей и дикихъ звѣрей, рыбы) самовды зимой прівзжають въ Обдорскъ или Березовъ и ведуть туть торговлю со съвхавшимися русскими и зырянскими купцами. Торговля чаще всего ведется при посредствъ такъ называемыхъ "дружковъ". Каждый самовдъ имъетъ въ городъ знакомаго русскаго торговца, у котораго останавливается и которому обыкновенно продаетъ привезенный товаръ. Этотъ торговецъ даетъ у себя помъщеніе прі-



вхавшему и даже угощаеть его, разсчитывая за это получить съ наивнаго дикаря вдвое. Вотъ такіе-то пріятели и носять названіе "дружковь"; обыкновенно они знають самовдскій языкъ, а потому служать часто переводчиками для самовдовъ.

Въ послъднее время самоъды сдълались болье осторожными въ торговлъ; подъъхавши, напр., къ городу съ товаромъ на нъсколькихъ нартахъ, самоъдъ въъзжаетъ въ городъ только на одной нартъ, дабы значительнымъ привозомъ товара не сбить съ него цъны; затъмъ, продавши товаръ въ одной нартъ, онъ отправляется за другой нартой и т. д. Кром'в продажи въ городъ, самовды большую часть своего товара сбываютъ русскимъ или зырянскимъ торговцамъ, разъвзжающимъ съ запасомъ табаку, хліба, вина, по тундръ, отъ чума къ чуму, и вымънивающимъ у самовдовъ оленье мясо, мъха и рыбу. При продажь дорогой пушнины, напр., черной лисицы, самовдъ иногда нъсколько дней торгуется съ покупателемъ и всякій разъ пьетъ у него водку, которая наконецъ и доводитъ его до продажи. Если онъ находитъ, что выгодно продаль лисицу, особенно если онъ много разъ пилъ у покупателя водку, онъ о своей ловкой продажь охотно разсказываетъ роднымъ и знакомымъ и даже поетъ объ этомъ пъсню, говоря въ ней, что онъ обманулъ лисицу тъмъ, что убилъ ее, а покупателя тъмъ, что выпилъ у него много вина, хотя на самомъ дълъ самъ былъ обманутъ ловкимъ торговцемъ: лисица, можетъ быть, стоила рублей 30, а онъ получилъ за нее печенаго хліба, табаку и вина рублей на 5.

Торговые счеты самовды обозначають на палкв нарвзами, принимая каждый нарвз за единицу цвнности, которою служить у нихъ шкурка песца. Палку съ нарвзами раскалываютъ пополамъ: одну половину отдаютъ кредитору, а другую держатъ у себя. При уплатв долга соединяють объ половины расколотой на-двое палки, и если нарвзы на объихъ половинахъ совпадаютъ, то производится расплата.

Въ свободное отъ занятій время самовды сидять, ничего не двлая, въ своемъ дымномъ чумв, да глядять на огонь и поплевывають. Женщины въ это время сидять поодаль и сучать изъ оленьихъ жиль нитки или починяють малицы и другую одежду мужчинъ. Особенно любить самовдь, если въ это время въ его чумъ завернеть гость. Нужно заметить, что самовды вообще очень гостепримны. Если у нихъ случится гость, они не преминуть разделить съ нимъ самый лакомый кусокъ. Если гостю придется заночевать въ чумв, хозяева окажутъ ему такой же пріемъ, какой они оказали бы своему близкому родственнику: ему постелютъ чистую новую оленью кожу, дадутъ надеть на ноги новые ппмы; мало того, — если онъ уснеть, хозяева прикроютъ его своей одеждой, чтобы ему было теплъе спать.

Въ досужее время самовды нервдко забавляются игрою въ карты. Играть въ карты научили ихъ, лётъ сорокъ тому назадъ, русскіе торговцы, которые и привозятъ имъ карты. Случается, что самовды играютъ на рыбу или другіе предметы своего хозяйства.

Иногда можно услышать у самовдовь бренчаніе на трехструнной балалайкв. Если попотчивать самовдовь виномь да заиграть на балалайкв, то можно быть уввреннымь, что они нойдуть плясать. Пляска ихъ состоить въ выбрасываніи рукъ и ногь и кривляньи. Пляшуть всв порознь, каждый плящеть безъ всякаго отношенія къ пляскв другихъ. Нервдко при пляскв не обращають никакого вниманія и на такть, отбиваемый балалайкой.

Пищей самовдовъ служитъ, главнымъ образомъ, оленье мясо. Убивши оленя и снявши съ него шкуру, сейчасъ же отръзываютъ по куску мяса и вдятъ его, обмакивая въ теплую кровь. Самымъ лакомымъ кускомъ считается сердце: его беретъ себъ хозяинъ чума. При вдв сырого мяса самовды съ удивительнымъ искусствомъ отръзываютъ его у самыхъ губъ. Кромъ сырого мяса, они вдятъ также вареное и копченое мясо. Второе мъсто въ пищъ ихъ занимаетъ рыба, которую они ръдко варятъ, а большею частью вдятъ сырою или же вяленою. Любятъ они также мерзлую рыбу: настрогаютъ ее, посолятъ и лакомятся. Не брезгають они и мясомъ дикихъ

звърей. На хлъбъ самовды смотрятъ, какъ на лакомство, которое достается высокой цъной, а потому питаться имъ могутъ лишь болье зажиточные. Хлъбъ, преимущественно печеный, они вымъниваютъ у русскихъ. Иногда они получаютъ отъ послъднихъ муку и въ такомъ случав сами пекутъ себъ хлъбъ: замъсятъ изъ муки тъсто, налъпятъ его на дощечку или палочку и такимъ образомъ держатъ надъ пламенемъ очага до тъхъ поръ, пока не спечется.

Вино самовды любять до страсти: за бутылку вина они готовы отдать лучшаго оленя, самую дорогую шкурку лисицы. Этимъ пользуются торговцы, которые, перевзжая изъ чума въ чумъ, возять съ собою запасъ вина, на которое, какъ сказано, и вымѣнивають у самоѣдовъ мѣха, рыбу и оленей.

Въ заключение нужно прибавить, что самоъды очень любять курить табакъ. Курять какъ мужчины, такъ и женщины. Они курятъ изъ костяныхъ трубочекъ, имъющихъ видъ ложки. Набравши въ ротъ дыму столько, сколько возможно, самоъдъ передаетъ трубку другому, а самъ старается возможно долго удержать дымъ во рту и груди и возможно тихо выпускаетъ его чрезъ носъ. При такомъ способъ куренія одной трубки достаточно, чтобы всъ члены семьи накурились досыта. Для экономіи самоъды прибавляютъ въ табакъ немного тальничной коры или мху.

Кромъ куренія, самоъды также нюхають табакь и жують его. Случается, что набивши нось табакомь, самоъдь затыкаеть носовыя отверстія "вотленомь", чтобы, удержать въ носу табакь. "Вотленъ" приготовляется изъ березоваго или тальниковаго сырого дерева: по снятіи съ него коры его строгають и стружки сушать и прячуть въ запасъ.

-----

### остяки.

Остяки, въ числъ около 24 тысячъ душъ, живутъ разбросанно въ Тобольской, Томской и Енисейской губерніяхъ, преимущественно по берегамъ рѣкъ Оби, Таза и Енисея и притокамъ ихъ. Влижайшіе сосѣди ихъ—русскіе, вогулы и самоѣды. Послѣдніе живутъ сѣвернѣе остяковъ, но зимой они перекочевываютъ въ мѣста, занятыя остяками, подобно тому, какъ и эти послѣдніе лѣтомъ перекочевываютъ на сѣверъ, въ мѣста, занятыя самоѣдами. Такимъ образомъ между остяками и самоѣдами происходитъ постоянное общеніе. Ктому же остяки, какъ сказано, долгое время господствовали надъ самоѣдами. Все это послужило причиной образованія многихъ одинаковыхъ чертъ быта и жизни у обоихъ этихъ народовъ. Чтобы не повторяться, мы не будемъ останавливаться на сходныхъ чертахъ и отмѣтимъ лишь тѣ особенности, которыя исключительно присущи остяцкому племени.

Остяки въ древности назывались "арьяхи" (многолюдье: аръ—много и хо—человъкъ); впослъдствіи, подпавши подъ власть татаръ, они стали называть себя "хондихо"—ханскими людьми, ханскими подданными (хонъ—ханъ, царь, хо—человъкъ). Татары назвали ихъ "уштяками", что означаетъ людей грубыхъ, невъжественныхъ, варваровъ. Съ этимъ названіемъ, пзивненнымъ русскими въ "остяки", они и вошли въ составъ Русскаго государства при покореніи Сибири.

Продолжительное господство татаръ замѣтно отразилось на бытѣ и образѣ жизни остяковъ. Послѣдніе переняли отъ своихъ прежнихъ властителей устройство жилища, нѣкоторыя особенности костюма, преимущественно женскаго, и т. п. Что касается вліянія русскихъ, то оно отразилось главнымъ образомъ на тѣхъ остякахъ, которые живутъ по большимъ судоходнымъ рѣкамъ, по сосѣдству съ русскими поселеніями: отъ русскихъ они приняли христіанскую вѣру, отъ нихъ же они переняли свое лѣтнее одѣяніе и заимствовались многими словами и понятіями.

По своему происхожденію остяки, какъ и самовды, относятся къ восточной вътви финской народной семьи, что замьтно выражается и въ наружномъ ихъ видь: лицо остяка грязно-съраго цвъта, скуластое, съ широкимъ ртомъ, тонкими, блъдными губами; темные мертвенно-тусклые и въчно-гноящіеся глаза его проръзаны довольно косо; носъ широкій, приплюснутый; жесткіе, черные волосы густыми нечесанными космами спадають на лицо и плечи; бороды у остяка не бываеть, а если и выростають волосы, остякъ ихъ тщательно выщинываеть. Общее выраженіе остяка — большею частью пасмурное, боязливое. Роста онъ невысокаго; довольно широкое сутуловатое туловище его держится на тонкихъ слабыхъ ногахъ.

Одежда остяковъ похожа на одежду самовдовъ. Только освдлые остяки, какъ сказано, переняли отъ русскихъ лвтнюю одежду, т. е. носятъ русскія рубахи, шаровары и зппунъ; зимою же они носятъ самовдскій костюмъ, который очень удобень



Остякъ.

Тунгусъ.

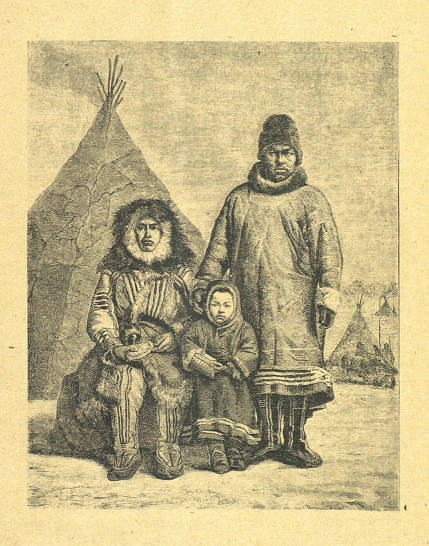
Бурятъ.

Якуть.

Чукча.

Гилякъ.

при сильныхъ съверныхъ морозахъ. Остячки лътомъ носятъ крапивнаго холста рубахи, вышитыя на груди и по подолу разноцвътными шерстями, и холщевыя или ситцевыя однорядки; зимою же онъ носятъ оленью шубу, шерстью внутрь, съ частыми завязками и кисточками спереди. Голову онъ покрываютъ, подобно татаркамъ, длиннымъ и широкимъ цвътнымъ платкомъ съ бахромою, называемымъ "вокшимъ". Имъ окутываютъ и лицо.



Нужно замѣтить, что остячки, какъ и самоъдки, не чужды стремленія къ нарядамъ. Неръдко можно встрътить остячекъ съ выпущенными сзади косами, къ концамъ которыхъ прицъплены монеты, бляхи, побрякушки; на рукахъ иной щеголихи можно видъть татуированное изображеніе птицы, дерева или какого-нибудь узора.

По своему характеру остяки миролюбивы, кротки, малоподвижны и молчаливы; они способны къ упорному труду, если къ тому побуждаетъ ихъ голодъ, въ противномъ же случав они предпочитаютъ сидвтъ у огня, ничего не двлая. Выносливость

остяка просто удивительна: ему нипочемъ и стужа, и зной, и даже голодъ. Осенью, напр., когда морозъ уже сковываеть ръки, остяки, засмотръвшись на что-нибудь, по долгу стоятъ босые на берегу ръки и только по-временамъ приподнимаютъ то ту, то другую ногу. Пробыть сутокъ двое безъ пищи для остяка не въ диковину; зато, если онъ добудетъ много пищи, онъ съвсть за троихъ. Къ привлекательнымъ чертамъ остяцкаго характера относится честность: ръдкій остякъ позволить себъ уворовать или обмануть; долги своимъ заимодавцамъ они платять крайне аккуратно, остякъ скоръе согласится поступить въ работники къ заимодавцу, чъмъ не заплатить ему долга. Кром'в того, подобно всемъ другимъ инородцамъ, остяки отличаются гостепріимствомъ. Зашедшій гость, кто бы онъ ни быль, всегда найдеть въ юртв остяка пріють и пищу. Принять отъ путника плату за пріють остяки считають непозволительнымъ; другое дъло – получить отъ него подарокъ. Нужно замътить, что остяки вообще любять получать подарки. Получивь оть путешественника подарокь, остякъ готовъ сдълать для него все, что только понадобится; мало того, онъ неръдко считаетъ своимъ долгомъ отдарить подарившаго. Къ непривлекательнымъ чертамъ остяка, какъ и самобда, относится его крайняя нечистоплотность, вследствие которой тьло его нервдко бываеть почти сплошь покрыто язвами.

Живуть остяки небольшими селеніями, хижинь въ 10-12. Селенія ихъ отстоять одно оть другого на нѣсколько десятковь версть. Хижины строятся изъ дерева и покрываются берестой, засыпанной землею. Въ углу хижины, близъ дверей, всегда находится глиняный чувалъ, надъ которымъ въ потолкъ оставляется отверстіе для выхода дыма. На чувалъ почти весь день горятъ дрова. Возлъ стѣнъ идутъ нары съ разостланными на нихъ, сплетенными изъ травы или камыша, рогожами. Свѣтъ въ хижину проникаетъ чрезъ единственное оконце,— у богатыхъ со стекломъ, а у бъдныхъ пузырчатое или со вставленной въ него льдиной. Въ одной хижинъ живетъ иногда семействъ по пяти, и для каждаго изъ нихъ на нарахъ отгораживается досками особое мѣсто для спанья. Возлъ хижинъ стоятъ на высокихъ стой-кахъ амбарчики для склада рыбы и другихъ съвстныхъ припасовъ.

Въ хижинахъ, впрочемъ, остяки живутъ только зимою; съ началомъ же весны они складываютъ все свое имущество на лодки или нарты и отправляются на всю весну и лъто на рыболовныя мъста, гдъ и устраиваютъ себъ чумы или шалаши. Стъны шалаша они выводятъ низенькія, крышу же, изъ ивовыхъ стволовъ, дълаютъ высокую и обкладываютъ ее древесной корой. Наверху крыши оставляется отверстіе, въ которое выходитъ дымъ изъ очага, сложеннаго изъ камней. Возлъ чума или шалаша ставятся колья съ поперечными перекладинами для сушки рыбы и тутъ же устраивается на высокихъ столбахъ помъщеніе для склада добычи.

Все, сказанное сейчасъ, относится, однако, лишь къ тѣмъ остякамъ, которые, подъ вліяніемъ русскихъ, перешли къ осѣдлому образу жизни. Тѣ же остяки, которыхъ еще не коснулось вліяніе русскихъ, до сихъ поръ ведутъ кочевой образъжизни, перекочевывая со своими оленями съ одного мѣста тундры на другое. Жилищами ихъ служатъ чумы.

Вообще образъ жизни остяка всецъло зависить отъ его занятій. Въ этомъ отношеніи всѣхъ остяковъ можно раздѣлить на оленеводовъ, рыболововъ и звѣролововъ.

Образъ жизни первыхъ, какъ и самобдовъ, всецбло зависитъ отъ оленей.

Остякъ-оленеводъ не можеть долго оставаться на одномъ мѣстѣ, но принужденъ перекочевывать туда, куда идуть олени, т. е. лѣтомъ—на сѣверъ, а зимой — въ тайгу. Нужно, впрочемъ, замѣтить, что нѣкоторые остяки, имѣя небольшія стада оленей, даже и на лѣто оставляють ихъ въ лѣсахъ, а не перекочевывають къ берегамъ Сѣвернаго Ледовитаго океана. Для защиты же оленей отъ насѣкомыхъ они строятъ большіе шалаши, въ которыхъ разводятъ постоянное курево; въ этихъ убѣжищахъ и спасаются олени отъ своихъ мелкихъ, но докучливыхъ враговъ, выходя отсюда для корма во время утренниковъ или сѣверныхъ холодныхъ вѣтровъ.

Остяки второй категоріи, т. е. рыболовы, съ ранней весны и до поздней осени вздять по ръкамъ и ловять рыбу. Наибольшій уловъ производится ими на ръкъ Оби, а потому они боготворять эту ръку, называя ее не иначе, какъ своимъ богомъ, своей кормилицей. Для разъъздовъ по обширнымъ водамъ Оби они обыкновенно употребляють длинныя и глубокія лодки. Неръдко двъ такія лодки сплачиваются между собою, и поверхъ ихъ настилается дощатый помостъ, служащій для склада наловленной рыбы и рыболовныхъ снастей. Для болье же скорыхъ перевздовъ остяки употребляютъ маленькія лодки-душегубки, которыми управляють съ замъчательнымъ искусствомъ. Будь какая угодно буря, заставляющая даже пароходъ становиться на якорь, но если по близости стоянки находятся остяцкія селенія, къ остановившемуся судну сейчасъ же, несмотря на бушующія волны, подъъзжаютъ въ своихъ душегубкахъ остяки. Подъвхавши къ пароходу, они взбираются по веревочной лъстниць на палубу, продаютъ привезенную рыбу, и затъмъ отправляются въ обратный путь.

Остяковъ, занимающихся исключительно звѣроловствомъ, сравнительно немного. Промысель этотъ служитъ обыкновенно лишь добавочнымъ занятіемъ къ рыболовству или оленеводству. Охотятся остяки на тѣхъ же звѣрей, на которыхъ охотятся и самоѣды, да и охотничьи орудія у тѣхъ и другихъ одинаковыя: лукъ, стрѣлы, капканъ съ лукомъ, забойникъ, рогатина и ружье.

Всѣ домашнія работы у остяковъ исполняютъ женщины. Возвратится остякъ съ рыбной ловли или охоты, сядетъ или ляжетъ у огня и куритъ себѣ трубку, а жена въ это время дѣлаетъ для него все: и пищу приготовитъ, и одежду или рыболовную снасть починитъ, и дровъ для очага наколетъ. Вообще съ женщиною остякъ обращается вссьма грубо: мало того, что принуждаетъ ее къ чрезмѣрному труду, но и бъетъ ее за малѣйшую неисправность по хозяйству.

Въ обыденной жизни остяки пользуются своими особыми единицами времени и пространства. Такъ, длину они мъряютъ на ручную сажень, называемую "ешь-лалъ"; пространство они опредъляютъ по оленьему бъгу, называя словомъ "выли-востапса" такъе разстояніе, которое олени пробъгаютъ безъ отдыха, т. е. около 15 верстъ; время же остяки опредъляютъ по варкъ пищи въ котлъ: ихъ слово "пудъ-сысъ" буквально значитъ—котелъ времени, т. е. такой промежутокъ времени, въ который пища можетъ свариться въ котлъ. Остальныя затъмъ мъры объема, въса, цъны—у нихъ такія же, какъ и у русскихъ.

Значительная часть остяковъ крещена русскими священниками. Но вслъдствіе разбросанности остяцкихъ селеній, а также вслъдствіе полукочевого образа жизни остяковъ, духовенство не имъетъ возможности надлежащимъ образомъ наставлять ихъ въ правилахъ христіанской въры; оно не имъетъ даже возможности совершать свое-

временно церковныя требы: случается, что дъти остяковъ-христіанъ до трехъ четырехъ лътъ остаются некрещеными, а покойники ихъ погребаются безъ отпъванія. Немудрено, что остякъ, хотя и носитъ на груди кресть, однако придерживается и многихъ языческихъ обычаевъ. Оченъ многіе остяки имъютъ, напр., по два имени: одно остяцкое, выражающее что-либо, замъченное отцомъ при рожденіи ребенка, а другое—русское.

Остяки-язычники имѣють нѣкоторое понятіе о верховномъ божествъ, живущемъ на небъ. Божество это они называютъ "Торымъ" (добрый богъ, властитель вселенной) и думаютъ, что никто изъ людей не имѣетъ права утруждать его просьбами. Кромъ "Торыма", остяки вѣруютъ въ низшихъ боговъ, которые имѣютъ власть дѣлатъ людямъ или добро, или зло, а потому и раздѣляются на добрыхъ и злыхъ. Остяки почитаютъ также идоловъ, которымъ приносятъ жертвы. Кромѣ идоловъ, чтимыхъ цѣлымъ родомъ, каждая семья имѣетъ своего идола, къ которому остякъ обращается съ просьбой о помощи, когда собирается на рыбный или звѣриный промыселъ. Возвратившись съ удачнаго промысла, онъ благодаритъ своего идола за оказанную ему помощь и приноситъ ему въ жертву кусокъ мяса; если уловъ былъ не вполнѣ удаченъ, ограничивается лишь тѣмъ, что мажетъ саломъ или кровью его губы; когда, наконецъ, уловъ былъ плохой, онъ сѣчетъ своего идола.

При бъдствіи, постигшемъ цълый родь, напр., при повальной бользни, при неуловъ звърей или рыбы, совершается общее жертвоприношеніе. Шаманъ отправляется къ идолу и вопрошаетъ его о жертвахъ. Возвратившись, онъ объявляетъ народу волю божества. Остяки сходятся къ идолу и пригоняютъ оленей. Шаманъ, облекшись въ свой костюмъ, выкрикиваетъ передъ идоломъ просьбу собравшагося народа, потомъ начинаетъ бить въ бубенъ, кружиться, въ изступленіи кричать и кататься по землъ. Затъмъ онъ встастъ и ударяетъ обреченнаго въ жертву оленя по головъ. Одновременно съ этимъ остальные остяки пускаютъ въ того же оленя стрълы и добиваютъ его кольями, стараясь сразу уложить животное, такъ какъ скорая смертъ жертвы, по ихъ мнънію, угодна идолу. Изъ убитаго оленя вынимаютъ сердце, выпускаютъ изъ него кровь и мажутъ ею губы идола. Затъмъ всъ присутствующіе пьютъ кровь жертвы и ъдятъ ея сырое мясо. Кожу вмъстъ съ головой и ногами въшаютъ на дерево, стоящее на мъстъ жертвоприношенія.

Иногда остяки-язычники совершають и празднества въ честь того или другого изъ своихъ идоловъ. Въ прежнее время такія празднества происходили у нихъ гораздо чаще, и вотъ какъ совершалось, напр., въ прежніе годы празднество въ честь остяцкаго идола Еленя.

Въ хижину, гдъ помъщался идоль, собирались мужчины и женщины; какъ тъ, такъ и другія, вошедши сюда, перевертывались по три раза передъ идоломъ. Затъмъ мужчины садились на нарахъ по правую сторону, а женщины — по лъвую. Когда всъ были въ сборъ, шаманъ начиналъ гремътъ желъзными саблями и копьями, заранъе приготовленными и лежавшими на шестахъ передъ кумиромъ; потомъ онъ раздавалъ ставшимъ въ рядъ мужчинамъ по саблъ и копью, а самъ, взявъ въ объ руки по саблъ и оборотившись къ идолу спиною, начиналъ ударять ими одна о другую. По этому сигналу остяки принимались качаться изъ стороны въ сторону, то поднимая оружіе, то опуская его, и сопровождая каждое тълодвиженіе дикими криками "гай-гай!" Чъмъ лолъе остяки ревъли и качались такимъ образомъ, тъмъ

болѣе они приходили въ изступленіе. Наконецъ, утомившись, они смолкали, отдавали оружіе шаману и садились на нары. Тогда открывалась занавѣска, скрывавшая женщинъ, и являлась новая сцена. Начинала гудѣть домбра, — струнный инструментъ, имѣющій видъ лодки, — и подъ ея музыку остяки и остячки пускались въ плясъ. Послѣ пляски шаманъ снова раздавалъ мужчинамъ оружіе и повторялся предшествовавшій обрядъ. Такое празднество продолжалось иногда нѣсколько часовъ, съ вечера до полуночи.

Не ограничиваясь почитаніемъ идоловъ, остяки боготворять также нѣкоторыя горы, камни, деревья и другіє предметы, произведшіє на нихъ особенно сильное впечатлѣніе. Мѣста возлѣ этихъ предметовъ священны: на нихъ остякъ не осмѣлится ни напиться воды, ни срубить вѣтку, ни нарвать травы.

Клятвъ остяки, какъ и самоъды, придаютъ чрезвычайно большое значеніе: остякъ никогда не осмълится прикрыть клятвой свое преступленіе или измънить тому, что подтвердилъ присягой. Остяки-язычники даютъ клятву обыкновенно въ одной изъ слъдующихъ формъ: или обвиняемый беретъ раскаленный уголекъ и держитъ его нъсколько секундъ въ зубахъ, затъмъ, вынувъ его, произноситъ: "если я виноватъ и говорю неправду, то да сожжетъ меня огонь"; или онъ беретъ въ ротъ полный глотокъ воды, затъмъ выплевываетъ ее и произноситъ: "если говорю неправду, то волны ръки поглотятъ меня"; или, наконецъ, онъ цълуетъ голову, лапу или зубъмедвъдя и произноситъ: "если говорю неправду, то медвъдъ да растерзаетъ меня". Эта послъдняя форма клятвы считается самой страшной.

Что касается браковъ, то необходимою принадлежностью каждаго брака у остяковъ, какъ и у самобдовъ, служитъ уплата за невъсту калыма. Обыкновенно остякъ, желающій женить своего сына, первымъ д'яломъ посылаеть къ родителямъ нев'всты свата, который ведеть переговоры относительно количества калыма. Иногда свать нъсколько разъ побываеть то у родителей невъсты, то у родителей жениха, прежде чемь между ними состоится соглашение. Родители невесты обыкновенно запрашивають какъ можно больше калыма, такъ какъ величиной послъдняго опредъляется достоинство невъсты; а родители жениха, напротивъ, упрашиваютъ уменьшить калымъ. Уплачивается последній оленями, деньгами, мехами и одеждой. Если женихъ не въ состояніи сразу уплатить весь калымъ, ему дають отсрочку. Въ свой чередъ родители невъсты дають за дочерью приданое, состоящее обыкновенно изъ одежды, юрты, домашней утвари, оленей и т. п.; иногда въ приданое идетъ и часть калыма, полученнаго отъ жениха. Кромъ уплаты калыма, у нъкоторыхъ остяковъ существуетъ довольно оригинальный обычай принесенія свадебныхъ подарковъ. Женихъ беретъ котелъ или туязокъ съ подарками, идетъ къ невъсть, которая ждетъ его, закрытая покрываломъ, кладетъ передъ нею подарки и уходитъ. Невъста, откинувъ покрывало, пересматриваетъ подарки и, если находитъ, что ихъ недостаточно, выбрасываеть все изъ котла или туязка, а сама садится попрежнему подъ покрывало. поддерживаемое съ боковъ двумя остячками—свахами. Черезъ нѣсколько времени женихъ снова входитъ и, видя, что его подарки разбросаны, собираетъ и уноситъ ихъ въ свою хижину, гдъ перемъняетъ подарки или добавляетъ новыми и снова приходить. Такимъ образомъ невъста можетъ браковать подарки нъсколько разъ, причемъ женихъ всякій разъ пополняетъ или зам'вняеть ихъ новыми. Наконецъ, когда подарки понравятся невъстъ, она укладываетъ ихъ въ порядкъ въ котелъ, и это

служить знакомь для жениха, что она согласна выйти за него замужь. Тотчась же въ хижину родителей невъсты собираются родные и знакомые молодыхъ; начинается угощеніе ихъ рыбой, одениной, мясомъ дикихъ звърей и неръдко водкой; иногда подъ звуки "домбры" или "лебеди" устраивается пляска.

У крещеныхъ остяковъ бракосочетание совершается священникомъ; родство и свойство считается у нихъ, согласно правиламъ церкви, препятствиемъ къ заключению брака. У некрещеныхъ же остяковъ браки не допускаются только въ самомъ близкомъ родствъ. Такъ, родные братъя и сёстры не могутъ вступить между собою въ бракъ, двоюродные же — могутъ; два остяка могутъ для женитьбы мѣняться родными сестрами и т. п. Вдова умершаго остяка-язычника принадлежитъ, какъ наслъдственная собственность, ближайшему родственнику покойнаго, родному или двоюродному брату или племяннику; если же онъ откажется отъ нея, то вдова можетъ выйти замужъ по своему желанію, — не ранъе, впрочемъ, какъ по истеченіи четырехъ мѣсяцевъ и десяти дней со дня смерти мужа.

Съ приближеніемъ времени родовъ, остячка переселяется изъ общей въ особую хижину, гдъ и живетъ около четырехъ недъль послъ рожденія у нея младенца. Туда ей приносятъ пищу и все нужное. По истеченіи означеннаго времени родильница окуривается и возвращается къ мужу, въ общую хижину.

Къ своимъ больнымъ остяки относятся съ большимъ участіемъ. Если въ хижинѣ лежитъ больнымъ кто-нибудь изъ членовъ семьи, остякъ считаетъ своею обязанностью оставаться при немъ, хотя бы самая настоятельная надобность требовала его отлучки изъ деревни. Для излѣченія больного остяки нерѣдко прибѣгаютъ къ помощи шамановъ. Лучшимъ лѣкарствомъ отъ всякой болѣзни они считаютъ медвѣжью желчь, разбавленную водою, а также порошокъ изъ медвѣжьяго зуба.

Покойника остяки погребають въ томъ же платьв, въ которомъ онъ умеръ. Передъ погребеніемъ они обвертывають его въ бересту, а въ могилу его кладутъ тѣ вещи, которыя ему необходимы были при жизни: лукъ, стрѣлы, съѣстное, трубку, табакъ и т. п. На могилѣ нерѣдко убиваютъ его любимыхъ оленя и собаку. Жена и дочери покойника, въ знакъ сожалѣнія и скорби, царапаютъ себѣ до крови лицо, вырываютъ волосы и бросаютъ ихъ на трупъ, вѣруя, что душа его черезъ шестъ недѣль придетъ узнать, насколько о немъ сожалѣли оставшіеся въ живыхъ, и будетъ радоваться, если увидитъ, что о немъ сильно сожалѣли. Послѣ погребенія остяка, жена и дѣти его дѣлають, подобно самоѣдамъ, чурбанъ, одѣвають его въ платье покойнаго и кладутъ на томъ мѣстѣ, гдѣ покойный любилъ лежать. Съ этимъ чурбаномъ обходятся такъ же, какъ, бывало, обходились съ умершимъ, а по истеченіи года съ плачемъ зарывають его въ землю.

Главной пищей остяковъ служитъ рыба, которую они вдять въ самыхъ различныхъ видахъ: и сырую, и вареную, и вяленую; второе мъсто въ столь ихъ занимаетъ оленье мясо; не брезгаетъ впрочемъ остякъ и мясомъ дикихъ звърей: песцовъ, лисицъ, волковъ и др. Хльба остяки вдятъ мало; но изъ ржаной муки пекутъ въ золъ пръсныя лепешки или варятъ "салыкъ" — похлебку, заправленную рыбьимъ жиромъ. Лакомствомъ для нихъ служитъ "варка" — рыбьи брюшки и кишки, уваренныя до-густа въ рыбьемъ жиръ, и "поземы", т. е. хребты моксуновъ (рыбы), провяленные льтомъ на солнцъ. Лътомъ они лакомятся также дичью, которую ловять въ большомъ количествъ, а зимою — "струганиной": стругаютъ ножомъ мерзлую

рыбу и эти стружки ъдять съ солью или безъ нея. Во время же переъздовь съ одного мъста на другое главною пищею остяка служить толченая въ порошокъ сухая рыба.

Водку, подобно самовдамъ, остяки любятъ до страсти. Напиться до-пьяна для нихъ величайшее наслажденіе. Каждое сколько-нибудь радостное событіе сопровождается повальнымъ пьянствомъ, за которымъ, какъ водится, слѣдуютъ ссоры и драки по самымъ ничтожнымъ поводамъ. Получаютъ водку остяки большею частью отъ русскихъ торговцевъ, въ обмѣнъ за рыбу, мѣха и оленину, а также изъ буфетовъ пассажирскихъ пароходовъ, плавающихъ по рѣкъ Оби. Какъ только присталъ къ берегу пароходъ, сейчасъ къ нему подъбзжаютъ или подходятъ остяки съ рыбой и спрашиваютъ: "Кабакъ есть?" т. е. есть ли буфетъ?... Если остякъ видитъ, что у него недостаточно водки, онъ, для усиленія ея дъйствія, кладетъ въ чашку нюхательнаго табаку, наливаетъ водкой, размѣшиваетъ и эту смѣсь пьетъ.

Вообще табакъ остяки любять не менѣе водки и охотно курять, нюхають, даже жують его. Выкурить трубку табаку или сжевать щепотку его — составляеть для каждаго остяка большое удовольствіе.



#### вогулы.

Сибирскіе вогулы разбросаны въ Тобольской губернін, отъ Урала до рѣки Иртыша и Оби. Всѣхъ ихъ насчитывается въ настоящее время до четырехъ тысячъ человѣкъ, изъ которыхъ одни ведуть еще бродячій образъ жизни, другіе же перешли уже къ осѣдлости.

Этнографически вогулы принадлежать къ финскому племени, — слъдовательно, родственны остякамъ, самоъдамъ и другимъ инородцамъ того же племени. Оттого и типъ ихъ представляетъ значительное сходство съ типами этихъ инородцевъ: они средняго роста, нъсколько сутуловаты; лицо ихъ широкое, съ выдавшимися скулами, узкими, косо лежащими глазами и ръдкой бородой; волосы на головъ ихъ чернаго цвъта, встръчаются, впрочемъ, и рыжіе.

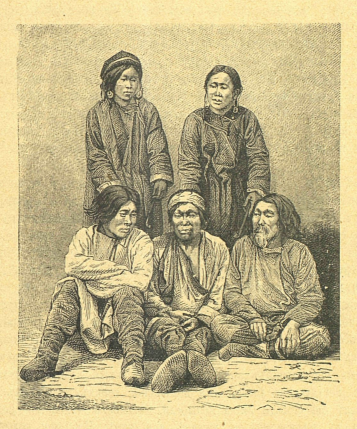
Одежда вогуловъ, ведущихъ бродячій образъ жизни, шьется изъ шкуръ оленей и дикихъ звърей и покроемъ своимъ похожа на одежду самоъдовъ; осъдлые же вогулы носятъ одежду, похожую на одежду русскихъ крестьянъ.

Жилищемъ для осѣдлыхъ вогуловъ служатъ избушки, а для бродячихъ—землянки и чумы, покрытые лѣтомъ берестой, а зимою шкурами звѣрей. Внутри избушки бываетъ большею частью грязно и дымно. Домашняя утварь состоитъ изъкотла, деревянныхъ мисокъ, берестяныхъ кузовковъ и мѣшковъ изъ оленьей шкуры. Почти передъ каждой избушкой можно видѣть вмазанный въ глиняную каменку котелъ, въ который бросаютъ кости животныхъ и рыбъ для варки ихъ собакамъ. Въ этомъ же котлѣ вогулка паритъ и грязное былье.

По своему характеру вогулы отъ природы флегматичны, малоподвижны и молчаливы. На лиць ихъ ръдко можно замътить выражение удовольствия. Даже будучи ньяными, они сохраняють угрюмое выражение лица. Но при всемъ томъ они никогда не жалуются на свою жизнь. Сжатыя губы и глубокій, сумрачный взглядъ ихъ выражаютъ упорство и терпъніе. Въ прежнее время вогулы были довольно воинственны; въ настоящее же время они отличаются мирнымъ и спокойнымъ характеромъ. Къ начальствующимъ лицамъ они относятся съ почтеніемъ и считаютъ даже невозможнымъ ослушаться приказанія кого-нибудь изъ властей. Ясакъ они вносять аккуратно и видимо гордятся этимъ. Сдавая чиновнику принесенный ясакъ, вогулъ не преминетъ заявить ему, что и въ будущее время онъ будетъ также аккуратенъ. Къ собственному положению вогулы относятся довольно равнодушно; случается, что въ семьъ нъть куска пищи, а вогуль преспокойно курить свою трубку или играеть въ карты. При продажв своего товара русскимъ купцамъ вогулы проявляютъ осторожность и даже хитрость; но если купецъ попотчуеть водкой продавца-вогула, осторожность послъдняго исчезаетъ; онъ становится мягкимъ и сговорчивымъ, выкладываетъ передъ покупателемъ все свое богатство и изъ-за лишняго штофа водки готовъ продать за

безцѣнокъ свой лучшій пушной товаръ. Гостепріимствомъ вогулы отличаются подобно всѣмъ вообще инородцамъ. Вогуль охотно приметъ гостя въ своей избушкѣ и угостить его тѣмъ, что имѣетъ. Несмотря на свою бѣдность, они никогда также не отказываютъ въ помощи другъ другу.

Въ первой половинъ XVIII стольтія значительная часть вогуловъ была крещена. Крещеные вогулы не прекословять требованіямъ священниковъ и исполняють наружные обряды христіанской церкви: но духомъ христіанскаго ученія они еще далеко не прониклись и къ христіанскимъ обрядамъ неръдко присоединяютъ обряды своей прежней, языческой, религіи. Что касается некрещеныхъ вогуловъ, то они имъютъ такія же религіозныя върованія, какъ и остяки-язычники. Высшимъ божествомъ они, подобно остякамъ, считаютъ Торыма, жилищемъ котораго служитъ небо. Кромъ главнаго бога, они признаютъ и второстепенныхъ боговъ. Поклоняются они



также идоламъ, которыхъ пом'вщаютъ или въ избушкахъ, или въ рощахъ, на де ревьяхъ. Наибольшимъ почетомъ пользуются у нихъ идолы: Ортикъ и Золотой идолъ. Святилище посл'ёдняго находилось (по свид'ётельству н'ёкоторыхъ лицъ и теперь еще находится) въ одной возвышенной долинъ Уральскихъ горъ, среди болотъ и дремучихъ л'ёсовъ. Женщины, которымъ случалось проходить мимо этого священнаго м'ёста, не имъли права даже взглянуть на верхушки деревьевъ, подъ сънью которыхъ укрывалось божество. Въ честь Золотого идола вогулы нер'ёдко совершали празднества, на которыхъ въ жертву идолу приносилась лошадь, и присутствующіе

пили жертвенную кровь изъ священной чаши. Поклоненіе домашнимъ идоламъ совершается вогулами обыкновенно при пылающемъ очагѣ. Высшимъ выраженіемъ религіознаго чувства служитъ у нихъ бичеваніе себя передъ идолами прутьями или сухими оденьими кишками. Подобно тому, какъ у самовдовъ, и у вогуловъ сохранилась еще въра въ силу шамановъ; къ послъднимъ они прибъгаютъ для заклинаній или для устраненія несчастія. Само собою разумъстся, что тъ изъ вогуловъ, которые живутъ вдали отъ русскихъ крестьянъ и потому не имъютъ съ ними никакого общенія, въ большей мърѣ придерживаются своихъ старыхъ религіозныхъ върованій и обычаевъ, чъмъ тъ, которые живутъ по сосъдству съ русскими и находятся съ ними въ постоянномъ общеніи; послъдніе въ значительной мъръ отстали отъ своихъ прежнихъ върованій и обычаевъ и по своимъ редигіознымъ понятіямъ приближаются къ своимъ сосъдямъ — русскимь.

Грамотность у вогуловъ не распространена. Трудно найти вогула, который умъль бы читать или писать. Для обозначенія своихъ животныхъ или вещей, они, какъ и другіе сѣверные инородцы, употребляють тамги или клейма, изображающія или лукъ, или кольцо, или дерево, или другой какой-нибудь предметь. Эти же клейма они употребляють для засвидѣтельствованія, если представляется надобность, церковнаго или гражданскаго документа. Въ лѣсахъ они вырѣзываютъ свои клейма на стволахъ деревьевъ, для того, чтобы дать знать о своемъ проходѣ тѣмъ, которые пройдутъ послѣ нихъ. Каждый родъ имѣетъ свою тамгу, которая переходитъ изъ поколѣнія въ поколѣніе. Случается, что вогулъ отпечатываетъ ее на своей рукѣ или ногѣ.

Народная поэзія вогуловъ крайне бъдна. У нихъ нельзя услышать ни героической, ни бытовой пъсни, которая переходила бы изъ рода въ родъ. Если иногда вогуль и поетъ своимъ заунывнымъ, плаксивымъ тономъ пъсню, то въ ней онъ выражаетъ линь свои моментальныя ощущенія, имъющія мало значенія для другихъ. Случается, что онъ сопровождаетъ свою малосодержательную пъсню бренчаніемъ на струнномъ инструментъ самаго первобытнаго устройства ("санкультенъ", "нерненвъ").

За жену вогулы уплачивають калымъ, который простирается отъ 15 до 60 руб. Выплативши условленный калымъ, вогулъ-христіанинъ обращается къ свящненику, чтобы тотъ совершилъ обрядъ бракосочетанія. Положеніе женщины у вогуловъ тяжелое: на нее взвалена большая часть домашней работы. О воспитаніи дѣтей свочихъ вогулы мало заботятся; по мѣрѣ того, какъ ребенокъ подрастаетъ, онъ самъ перенимаетъ отъ окружающихъ лицъ тѣ немногосложныя знанія, обладаніе которыми необходимо въ вогульскомъ быту. Для помѣщенія своихъ маленькихъ дѣтей вогулы устранваютъ изъ берестоваго листа колыбели. Колыбель сгибается подъ угломъ и подвѣшивается къ перекладинѣ въ хижинѣ или чумѣ. На дно колыбели стелются стружки, которыя покрываются мѣхомъ. Въ такую колыбель кладутъ ребенка, покрываютъ его оленьей шкурой, а чтобы онъ не вываливался, привязываютъ его къ ней по рукамъ и ногамъ.

Занятія осъдлыхъ вогуловъ почти ничьмъ не отличаются отъ занятій сосъднихъ русскихъ крестьянъ: они также пренмущественно занимаются земледълюмъ, причемъ съютъ рожь и ячмень; но вслъдствие суровости климата, хлъбъ не всегда созръваетъ, и занятие земледълимъ мало обезпечиваетъ ихъ существование. Поэтому многие вогулы занимаются и другими промыслами, особенно рыболовствомъ и пчело-

водствомъ; нѣкоторые изъ нихъ имѣютъ до 70 ульевъ. Скотоводствомъ, какъ промысломъ, осѣдлые вогулы не занимаются; земледѣльцы держатъ лишь столько лошадей, сколько необходимо для ихъ полевыхъ работъ. Рогатаго скота у нихъ неиного, — только болѣе зажиточные имѣютъ по двѣ или по три коровы. Что касается бродячихъ вогуловъ, то они занимаются, подобно самоѣдамъ, оленеводствомъ; но главное ихъ занятіе состоитъ въ охотѣ. Какъ только земля покроется
первымъ снѣгомъ, вогулы небольшими партіями отправляются на промыселъ за пушнымъ звѣремъ. Подъ ноги они подвязываютъ деревянныя, общитыя оленьей шкурой,
лыжи; провизію и охотничьи принадлежности складываютъ въ нарты и везутъ
съ собой. При охотѣ значительную услугу вогуламъ, какъ и другимъ сѣвернымъ инородцамъ, оказываютъ собаки, которыя бѣгутъ передъ хозяиномъ, отыскиваютъ звѣря
и своеобразнымъ лаемъ даютъ ему объ этомъ знать. Въ концѣ зимы или лѣтомъ
звѣроловы продаютъ пріѣзжающимъ русскимъ или зырянскимъ торговцамъ заготовленный пушной товаръ; нѣкоторые же изъ нихъ для сбыта своего товара сами
ъздятъ въ различные торговые пункты, особенно въ Обдорскъ.

Пища вогуловъ всецъло находится въ зависимости отъ ихъ занятій. Такъ, вогулы-земледъльцы питаются хлѣбомъ, ягодами, кедровыми орѣхами, а иногда рыбой и мясомъ; рыболовы питаются преимущественно рыбой; звѣроловы же — мясомъ убитыхъ ими звѣрей. Самымъ вкуснымъ считается ими мясо лосей. Слѣдуетъ замѣтить, что вогулы вообще неразборчивы въ пищѣ. При голодъ они ѣдятъ что ни попадается. Рыбу они варятъ вмѣстъ съ внутренностями. Случается, что если у вогула истощился запасъ пищи, а голодъ между тъмъ даетъ себя чувствовать, то онъ собираетъ давно выброшенныя кости, разбиваетъ ихъ и варитъ. Посуда, въ которой приготовляется и держится пища, большею частью бываетъ страшно грязна, такъ какъ почти никогда не моется.

Многіе вогулы, подобно остякамъ, курятъ, нюхаютъ и жуютъ табакъ. Нюхательный табакъ они держатъ въ рожкахъ или костяныхъ табакеркахъ, а курительный—въ кожаныхъ мѣшкахъ или кисетахъ, сдѣланныхъ изъ лапокъ лебедя: лапку очищають отъ косточекъ, надувають, сушатъ,— и кисетъ готовъ. Курятъ изъ костяныхъ трубочекъ.



### БУРЯТЫ.

Буряты съ давнихъ поръ поселились вокругъ Байкальскаго овера, въ Иркутской губерніи и Забайкальской области, на пространств'в отъ запада къ востоку почти на тысячу верстъ. М'естность, занятая ими, представляетъ всв удобства въ жизни: поля даютъ хорошіе урожаи, степи обильны кормовыми травами, горы, окаймляющія степную полосу, покрыты густыми л'есами, гд'в въ изобиліи водятся дикіе зв'ери. Прибавимъ къ этому, что горныя вершины питаютъ множество р'ечекъ и ручьевъ, орошающихъ степи и поля. На означенномъ пространств'е живетъ около 250 тысячъ бурятъ, изъ которыхъ одни перешли уже къ ос'едлому образу жизни, другіе же продолжаютъ кочевать на простор'є степей.

Буряты — монгольскаго происхожденія, что видно какъ изъ языка, такъ и изъ внъшняго вида ихъ. Подобно монголу, бурять имъеть коричнево-бронзовый цвъть кожи, широкое, плоское лицо, небольшой приплюснутый носъ, узкіе, косо расположенные, черные глаза, оттопыренныя уши и большой роть. Ръдкая бородка бываеть только у стариковъ; молодые же тщательно выщинывають ее. Голову буряты бръють, но не всю: они оставляють на макушкъ длинную косу, которая спускается на спину. Замужнія женщины заплетають свои волосы въ двѣ косы, спускаемыя на грудь; девушки же заплетають волосы во множество мелкихъ косичекъ. Если волосы недостаточно густы и длинны, то прибавляють къ нимъ фальшивыя косы, часто сдъланныя изъ конскихъ волосъ. На концахъ косъ у женщинъ и дъвушекъ неръдко бываютъ привъшены различныя металлическія украшенія и серебряныя деньги. Вообще бурятскія женщины — большія щеголихи: въ ушахъ многія изъ нихъ носять перегнутыя кожаныя пластинки, общитыя бусами и металлическими блестками, на шев-ожерелья изъ разныхъ бусъ, перемъщанныхъ съ монетами, а на пальцахъмассивныя серебряныя кольца. Какъ мужчины, такъ и женщины носятъ на головъ коническія м'яховыя шапки, съ цв'ятною шелковою кистью на верхушків. Лівтомъ буряты ходять въ бумажныхъ, а богатые неръдко въ шелковыхъ халатахъ; зимою же обыкновенную одежду ихъ составляютъ бараныи тулупы, которые у богатыхъ бывають покрыты шелковой матеріей и общиты на груди и по подолу соболемь. Верхняя одежда женщинъ похожа на одежду мужчинъ, только у первыхъ она бываеть болье украшена, чъмъ у послъднихъ. Мужчины опоясываются кожанымъ или тканымъ поясомъ, на которомъ висять: ножъ собственнаго издёлія, кошелекъ съ огнивомъ, кремнемъ и трутомъ, кисетъ для табаку и маленькая металлическая трубка, называемая ганзой.

Живутъ буряты небольшими селеніями или улусами. Жилищемъ осъдлыхъ бурять служатъ небольшія деревянныя избушки, а кочевые обитають въ круглыхъ, покрытыхъ кошмами юртахъ. Полъ въ юртахъ—земляной, у богатыхъ устланъ вой-

локомъ и коврами. По сторонамъ въ юртъ разставляются сундуки, а на стънахъ развъшиваются съдла, конская сбруя, серебряныя украшенія и т. п. вещи. Посрединъ юрты устрапвается очагъ, надъ которымъ стоитъ треногъ. Возлъ юрты устраиваются загородки для скота.

Каждый бурятскій родъ поміщается въ пісколькихъ юртахъ, огороженныхъ загородкою изъ жердей. Юрты въ загородкі обыкновенно разміщаются такъ: по средині стоить юрта старшаго въ роді бурята, по бокамъ ея — юрты женатыхъ сыновей его, въ сосіднихъ загородкахъ поміщаются семейства близкихъ родственниковъ, напр., братьевъ, а въ боліте отдаленныхъ живутъ дальніе родственники. Каждый родовой кругь имість обшія пашни, покосы, скотъ и т. п. Всі члены круга работають сообща, а пногда даже и ідять вмість. Вообще слідуеть сказать, что въ



быть бурять въ значительной мъръ проявляется родовое, патріархальное начало. Сибирскіе крестьяне говорять про нихъ: "Да, у "братскихъ" не по-нашему, все артельно: ломоть хльба—и тоть дълять всьмъ по одинаковымъ кусочкамъ".

Управляются буряты своими начальпиками — тайшами и старшинами — шуленгами. Для нѣсколькихъ родовъ, соединенныхъ между собою, учреждены степныя думы изъ старшинъ. Въ этихъ думахъ, подъ предсѣдательствомъ тайши, рѣшаются дѣла по бурятскимъ законамъ и обычаямъ. Впрочемъ, за возмущеніе, буйство, грабежъ и дѣланіе фальшивой монеты буряты судятся въ общихъ русскихъ присутственныхъ мѣстахъ.

Всѣ буряты считаются равноправными между собою: они не знаютъ сословныхъ различій. Даже бурятъ-работникъ, вступившій въ услуженіе въ юрту богатаго бурята, не считается работникомъ, а помощникомъ или товарищемъ.

По своему характеру буряты вообще миролюбивы и кротки; но если ихъ оскорбять, они мстительны и даже злы. Взаимная помощь развита у нихъ весьма сильно: нищій бурять всегда можеть найти себ'в пріють и уб'вжище въ любій юрть.

безродный или сирота можеть самъ, вошедии въ юрту, взять себъ съъстного и т. п. Родныя степи свои буряты любять страстно и въ городъ всегда чувствують себя угнетенными. Какъ только начиется весна и степь покроется зеленью и цвътами, бурята неудержимо тянетъ въ степь; вслъдствіе чего они большею частью и нанимаются въ услуженіе въ городъ только по 9-е мая. И лишь только бурять вырвется изъ душнаго города на просторъ степей, онъ становится неузнаваемымъ: въ городъ онъ выглядъль запуганнымъ, боязливымъ, туть же, въ степи, становится бодрымъ, смълымъ, и горделиво разъъзжаетъ верхомъ на лошади.

По религіи буряты принадлежать къ тремъ вѣроисповѣданіямъ: христіанскому, шаманскому и ламайскому. Значительная часть бурятъ, особенно живущихъ на западъ отъ Байкальскаго озера, обращена въ христіанство русскими миссіонерами. Они ходятъ въ православную церковь и обращаются къ священникамъ съ просьбою совер-



шать установленныя церковныя требы. Въ улусахъ, отстоящихъ далеко отъ русскихъ церквей, устроены часовни, въ которыхъ совершается богослуженіе на бурятскомъ языкъ, на который переведены миссіонерами нъкоторыя священныя книги.

Буряты, къ которымъ не проникло еще ни христіанство, ни ламайская религія, исповъдують старую шаманскую религію. По върованію бурятъ-шаманистовъ, водами, горами, ръками, огнемъ и людьми, — словомъ, всею природою управляютъ особые духи, стоящіе на различныхъ ступеняхъ могущества и силы. Нътъ сомнънія, что на созданіе такой религіи имъло вліяніе созерцаніе окружающей природы со всьми ем явленіями, то страшными, то ласкающими. Особенно природа озера Байкала и окру-

жающей его мъстности не могла не повліять на бурять въ этомь направленіи. Страшныя бури, часто бывающія здысь, дикія скалы, окружающія это озеро, — все это невольно должно было возбуждать фантазію бурять, которая и создала цылый мірь духовь. Около Байкальскаго озера указывають много мысть, гдь пребывають эти духи. Однимь изъ такихъ мысть является каменный островь, находящійся на рыкы Ангарь, въ ста саженяхь оть выхода ея изъ Байкала. На этомь островь буряты встарину давали клятву: прівхавши на лодкы къ острову, они заставляли обвиняемаго взойти на самый верхь его и здысь присягнуть въ справедливости своихъ показаній; увыренность въ присутствій на островы духовь, которые слышать даваемую присягу, побуждала обвиняемаго сказать правду. Кромы поклоненія духамь, которые управляють предметами и явленіями окружающаго міра, исповыдующіе шаманскую религію буряты поклоняются также духамь умершихъ людей, ознаменовавшихъ жизнь свою добродытелями, мужествомь или другими заслугами.

Съ духами, по върованію бурять-шаманистовь, могуть находиться въ общеніи только шаманы, которые поэтому въ состояніи узнавать волю духовъ и предсказывать судьбу людей. Но для того, чтобы имъть общеніе съ духами, шаманъ должень предварительно придти въ экстазъ. Приготовляясь къ этому, онъ преж се всего облекается въ свой шаманскій костюмь, отороченный краснымь сукномъ и увъщанный множествомъ металлическихъ пластинокъ, бубенчиковъ, хвостами различныхъ звърей, иглами дикобразовъ и т. п. Круглый бубенъ также составляетъ необходимую принадлежность каждаго шамана. Обращаясь къ духамъ, послъдній бьеть въ бубенъ, сначала тихо, потомъ все сильнье и быстръе. По временамъ шаманъ прекращаетъ эту музыку и дъластъ видъ, что прислушивается, потомъ снова усиленно бьетъ въ бубенъ и при этомъ выкрикиваетъ обращенія къ духамъ. Наконецъ онъ впадаетъ въ экстазъ, глаза его свътятся и горятъ лихорадочнымъ огнемъ, пъна выступаетъ изо рта, — и въ этомъ состояніи онъ начинаетъ предсказывать. Кромъ предсказываній, шаманы занимаются также лъченіемъ больныхъ, причемъ не только обращаются за помощью къ духамъ, но и дають больному разныя лъкарства.

Не всякій изъ бурять можеть быть шаманомъ,—для этого нужна продолжительная подготовка. Обыкновенно шаманъ избираетъ себъ одного ученика, большею частью изъ своихъ сыновей или родственниковъ, котораго и посвящаетъ въ шаманское искусство. Готовясь сдълаться шаманомъ, ученикъ этотъ повсюду слъдуетъ за своимъ учителемъ, ведеть жизнь замкнутую и воздержную и постояннымъ упражненіемъ мало-по-малу вырабатываетъ въ себъ способность впадать въ экстазъ и шаманить.

Третья религія, испов'ядусмая бурятами, — это ламайская, проникшая къ нимь въ конц'я XVII стольтія изъ Китая и составляющая отрасль буддійской религіи. Характерною чертою ламайства является существованіе многочисленной духовной іерархіи, члены которой, нося общее названіе ламъ, строго различаются по степенямъ, отъ посл'ядняго прислужника при кумирн'я до "хамбо-ламы" включительно. Ламы обладають н'якоторымъ образованіемъ: они знакомы съ буддійскими религіозными сочиненіями и н'якоторыми медицинскими св'ядініями. Для совершенія религіозныхъ обрядовъ ламаитамъ служать кумирни (дацаны), которыя с троятся обыкновенно въ центр'я н'ясколькихъ улусовъ и им'яютъ видъ обыкновенной избы или юрты. У ст'яны кумирни, противоположной входу, пом'ящаются на возвышеніи идолы (бурханы),

жертвенные сосуды, чашки съ зернами и водой и благовонныя китайскія свічи кирпичнаго цвіта. Прихожане располагаются у стінь. Женщины стоять вні кумирни. Передь бурханами ламы совершають различные религіозные обряды. Обрядь, напр., освященія воды совершается ими такъ: лама помінцаеть передь стоящимь на кумприів



идоломъ круглое мѣдное зеркало, такъ чтобы въ немъ отразилось изображеніе идола; затѣмъ чрезъ это зеркало льетъ воду въ мѣдную чашку; вода, стекающая съ зеркала, считается священною, такъ какъ приняла въ себя изображеніе божества. При совер-

- 00 --

шеній религіозныхъ обрядовъ ламы перемежають чтеніе молитвъ и отрывковъ изъ священныхъ книгь звономъ въ колокольчики, а помощники ихъ въ это время бьють въ бубны и трубятъ въ рога.

Кром'в участія въ общественномъ богослуженіи въ кумирн'в, буряты, испов'вдующіе ламайскую религію, совершають религіозные обряды и у себя дома, для чего почти въ каждой юрт'в пом'вщаются на высокомъ сундук'в или столик'в бурханы, чашечки и св'чи. Мало того, передъ н'вкоторыми юртами устраиваются вертящіеся на шест'в цилиндры, исписанные молитвами. Движеніе этихъ цилиндровъ, по понятіямъ бурять, зам'вняєть личныя молитвы. Сколько разъ повернется цилиндръ, столько разъ число молитвъ, написанное на немъ, зачтется въ заслугу буряту. Усталъ бурятъ или л'внь сму прочитать положенныя молитвы, — онъ поворачиваетъ н'всколько разъ цилиндръ, — и готово. Подобные же вертящіеся цилиндры съ наклеенными или написанными на нихъ молитвами находятся и наверху каждой кумирни.

Доходъ ламъ состоитъ изъ добровольныхъ пожертвованій прихожанъ и изъ платы за лѣченіе, совершеніе религіозныхъ обрядовъ и разрѣшительныя грамоты, состоящія изъ лоскутковъ бумаги, на которыхъ нарисовано изображеніе Будды. Ламы увѣряютъ своихъ прихожанъ, что безъ этого изображенія, носимаго при себѣ въ мѣшкъ. нѣтъ спасенія.

Многіе изъ бурять, исповѣдующихъ ламайскую религію, почитають, наравиѣ съ христіанами, св. Николая Чудотворца и св. Иннокентія Иркутскаго. Въ день св. Николая Чудотворца, 9-го мая, молодые и старые буряты ѣдуть въ православную церковь поклониться иконѣ Чудотворца. При входѣ въ храмъ они покупають свѣчи и идутъ съ ними къ празднуемой иконѣ. Здѣсь они падаютъ ницъ со сложенными на лбу ладонями и произносятъ имя угодника ("Хутухту Михола"), затѣмъ приближаются къ подсвѣчнику, чтобы возжечь свои свѣчи, послѣ чего опять читаютъ молитвы, сопровождая ихъ частыми поклонами. Нерѣдко случается также, что богатые буряты бросаютъ къ подножію иконы мѣдныя и серебряныя монеты. Послѣ праздничнаго богослуженія начинается пиръ, причемъ водка (арака) играетъ важную роль: буряты и вообще не прочь выпить, а въ такой день, какъ праздникъ св. Николая, считаютъ даже грѣхомъ не выпить. Въ день св. Николая они ходятъ въ гости къ русскимъ и сами принимаютъ ихъ у себя.

Л'втосчисленіе буряты ведуть по цикламъ (кругамъ); каждый кругъ состоитъ изъ 12 л'втъ, носящихъ имена разныхъ звърей. Дни недъли хотя и считаются бурятами, но не носять особыхъ названій.

Народная поэзія бурять довольно богата. Они им'єють мионческіе разсказы, былины п сказки. Эпическая поэзія у нихъ, повидимому, богаче лирической.

У бурять, какъ и у всъхъ другихъ пнородцевъ Сибири, существуетъ масса оригинальныхъ обрядовъ при различныхъ случаяхъ ихъ жизни. На первомъ планъ изъ этихъ обрядовъ стоятъ обряды брачные.

Бракъ у бурятъ совершается послѣ уплаты женихомъ родителямъ невѣсты калыма, который бываетъ иногда очень значителенъ, такъ что выплачивается нерѣдко впродолженіи нѣсколькихъ лѣтъ. Иногда буряты покупаютъ малолѣтнихъ дѣвочекъ, которыхъ, по воспитаніи, выдаютъ за своихъ сыновей; иногда же родители обмѣниваются своими дѣтьми, такъ что дочь одного бурята выходитъ за сына другого, а дочь послѣдняго—за сына перваго.

Самый бракъ у бурять-ламантовъ совершается такъ: приглашенный дама по священнымъ книгамъ опредъляетъ день для совершенія свадебнаго обряда. Наканунъ свадьбы какъ у невъсты, такъ и у жениха убивають барановъ и быковъ для угощенія гостей. Въ день свадьбы женихъ со своими друзьями отправляется къ юрть невъсты; ея подруги, завидъвъ приближающихся юношей, становятся кругомъ невъсты и, схватившись руками, составляють изъ себя цень. Женихъ и друзья его стараются разорвать цывь и вырвать изъ круга невысту, но подруги защищають ее, насколько хватаеть у нихъ силы. Наконецъ, не имън болъе возможности сопротивляться напору нападающихъ, онъ уступаютъ. Взявъ такимъ образомъ невъсту съ бою, друзья жениха одъваютъ и закутывають ее въ шубы или ткани, сажають верхомъ на лошадь, и вся процессія убзжаеть въ поле; за нею следуеть обозь съ приданымъ. Женихъ сначала убзжаеть впередъ, а потомъ возвращается навстречу поезду вместе со своими родными. На пути ихъ останавливаютъ ламы и спрашивають: куда и за чемъ они вдуть? Тв отвъчають, что ищуть корову съ серебряными рогами, шелковымъ хвостомъ, золотыми копытами и самоцвътными камнями въ глазахъ. Ламы отвъчають, что такая корова у нихъ въ таборъ. На просьбу жениха возвратить ее, ламы, послъ нъкотораго колебанія, соглашаются, и тогда оба повзда, соединившись вмъсть, отправляются къ юртв жениха. Тутъ читаются молитвы, невъсту переодъвають въ другое платье, и затъмъ начинаются игры, продолжающіяся до глубокой ночи.

При рожденін ребенка родители также приглашають ламу, который читаеть надъ новорожденнымъ главу изъ священной книги и даетъ ему имя.

Если бурять умреть, тело его обвертывають кускомъ матеріи, лицо прикрываютъ платкомъ, ноги сгибаютъ, а правую руку прикладываютъ къ уху, стараясь придать покойнику видь уснувшаго. Затъмъ трупъ кладуть въ уголъ юрты и покрывають тулупомъ, а передъ домашними бурханами зажигають курительныя свъчи. Лама по священнымъ книгамъ опредвляетъ, следуетъ ли покойника зарыть въ землю, или бросить его въ воду или лъсъ, или же сжечь его. Онъ же назначаетъ и мъсто для могилы. Могилы знатных и особенно духовных лицъ бываютъ большею частью на холмахъ. Кругомъ мъста, назначеннаго для могилы, лама обводитъ привязанной къ шнурку лягушкой, которую онъ тащить по земль; другой лама следь ея обозначаеть рогомъ, называемымъ "оронго", а третій углубляетъ черту остріемъ копья или стрылы. Очертивъ такимъ образомъ пространство земли для будущей могилы, главный лама береть связку моделей желъзныхъ инструментовъ, употребляемыхъ бурятами въ ихъ домашнемъ быту, какъ-то: сошника, заступа, топора, ножа и проч., и каждымъ изъ нихъ всканываетъ землю внутри обозначенной черты. Могилу роютъ неглубоко, такъ чтобы ее могли разрыть дикіе зв'три или хищныя птицы. Буряты втрять, что если твло покойника не будеть вырыто и съвдено звврями или птицами, то онъ будеть ночью выходить изъ могилы и пугать родственниковъ и знакомыхъ. Трупъ покойника кладуть головой къ западу такъ, чтобы лучи солнца падали прямо на глаза усопшаго. При погребеніи лама читаеть молитвы. Посл'я погребенія начинаются поминки и жертвоприношенія. У зажиточныхъ онъ справляются втеченіи 49 дней, поутру, въ полдень и вечеромъ; а люди съ малымъ достаткомъ обязаны исполнять этотъ обрядъ по крайней мъръ три раза: въ третій, седьмой и сорокъ-девятый день. Первая жертва въ честь умершаго приносится обыкновенно на разстояни трехъ шаговъ отъ юрты, вторая-въ шести шагахъ, третья-въ девяти и т. д. Жертвенное

животное дёлится на нёсколько частей, изъ которыхъ одна часть сожигается, а остальныя поступаютъ въ пользу ламъ. Надъ могилой покойника нерёдко ставятъ деревянный срубъ, служащій памятникомъ. Памятникъ этотъ окрашиваютъ и обвітшиваютъ ленточками и шелковыми или бумажными лоскутками. Кромъ того, на немъ иногда выръзываютъ молитвы на тибетскомъ или монгольскомъ языкъ.

Буряты, исповъдующіе шаманскую религію, въ могилу покойнаго кладуть съъстное, а также табакъ, трубку и неръдко монеты. Зарывши покойника, они на его могилъ оставляють телъгу, сломавши предварительно ея колёса и кузовъ. Кромъ того, многіе изъ нихъ убивають на могилъ лошадь, передавая ее такимъ образомъ покойнику, дабы онъ могъ ъздить на ней въ своей загробной жизни. Трупъ шамана они сожигають, съ соблюденіемъ различныхъ обрядовъ, выражающихъ почтеніе къ покойнику. Кости и пепелъ сожженнаго собирають и кладуть въ дупло толстаго дерева.

Главное занятіе бурять, особенно кочевыхь, составляєть скотоводство. Такое занятіе находится въ зависимости уже отъ самаго характера страны, населенной бурятами: въ безграничныхъ степяхъ Забайкалья пасутся табуны лошадей въ нѣсколько тысячъ головъ, огромныя стада рогатаго скота и овецъ. Какъ лошади, такъ и рогатый скотъ впродолженіи всего года довольствуются подножнымъ кормомъ. Только молодыхъ жеребятъ нѣкоторое время держатъ въ юртахъ или сараяхъ.

Лошадь для бурята составляеть самое необходимое домашнее животное. Внъ юрты трудно встрътить бурята иначе, какъ верхомъ, — и не только мужчину, но и женщину. Только въ послъднее время нъкоторые изъ богатыхъ и знатныхъ бурять стали ъздить въ повозкахъ. Особенно большое количество лошадей разводять буряты, живущіе на китайской границъ, такъ какъ они имъютъ возможность сбывать ихъ китайцамъ. Нужно замътить, что буряты большею частью не знаютъ точнаго количества своихъ лошадей, такъ какъ никогда ихъ не считаютъ, думая, что если сосчитать лошадей, то табуны станутъ гибнуть.

Рогатый скоть разводится бурятами ради мяса, молока и приготовляемаго изъ него особаго напитка—доросуна. Кромъ того, быки употребляются для тяжелыхъ работь. Для этой цъли уже въ самомъ юномъ возрастъ у теленка прокалывается хрящъ между ноздрями и въ отверстте продъвается палочка или бичевка, къ которой привязывается поводъ.

Земледѣліемъ занимаются только осѣдлые буряты. Обработывать землю и сѣять хлѣбъ они научились отъ русскихъ, но, благодаря удобренію почвы и тщательному орошенію ея, они получаютъ большіе урожаи, чѣмъ наши крестьяне. Орошеніе полей производится бурятами посредствомъ арыковъ (канавъ). Послѣдніе обыкновенно во всѣхъ направленіяхъ бороздятъ поля бурятъ, образуя настоящую сѣть. Избытокъ своего хлѣба буряты продаютъ въ Иркутскъ и на казенные заводы.

Звъроловство въ настоящее время составляетъ второстепенное занятіе бурятъ, но въ прежнее время оно было главнымъ ихъ занятіемъ. Кромъ охоты по-одиночкъ, прежде буряты ежегодно въ концъ осени устраивали охоту артелями изъ нъсколькихъ родовъ; такая охота называлась "абой" (облавой). Еще за нъсколько недъль до начала абы буряты приготовлялись къ ней и поджидали ее, какъ праздника. Въ опредъленный день всъ желавшіе принять участіе въ абъ собирались въ заранъе назначенное мъсто, одъвшись въ лучшую свою одстку и взявъ лучшее оружіе. Каждый

прівхавшій передаваль въ общую складчину привезенную провизію: мясо, сыръ п т. п. Выбранный староста принималь провизію, взвѣшиваль ее на рукѣ и передаваль хранителямъ провизіи. Затъмъ всъ собравшіеся разбивались на нъсколько малыхъ артелей, каждая человъкъ въ 20, съ особымъ завъдующимъ ("гальчи") во главъ. На промыселъ охотники вызъзжали рано утромъ. Каждая артель направлялась туда, куда назначаль ее главный распорядитель. Такимъ образомъ оцъпляли значительное пространство въ лъсу. Убившій звъря не самъ браль его, а отдаваль другому для вклада въ артельную добычу. Съ наступленіемъ сумерекъ охота прекращалась, всь охотники собирались къ своимъ палаткамъ, поровну дълили между собою добычу, удъляя часть ея главному распорядителю абы, и начинали пировать. На другое утро охотники оцъпляли новую мъстность, для чего обыкновенно переносили и свои палатки. Возникавшіе между членами абы споры рішаль старшина или судья, въ присутствін всёхъ участниковъ охоты. Если виновность обвиняемаго подлежала сомнёнію, судья бралъ его шапку, клалъ ее на землю и произносилъ обвинение. Затъмъ онъ стреляль изъ лука вверхъ надъ самою шапкою: если стрела при обратномъ паденіи попадала въ шапку, то обвиняемый признавался виновнымъ, и наоборотъ. Для разръшенія спора бурятскіе судьи прибъгали также къ слъдующему средству: они втыкали въ землю берцовую кость звъря и затъмъ предлагали спорящимъ стрълять въ нее изъ лука: кто понадалъ, тотъ признавался правымъ. Аба продолжалась обыкновенно дней 15 и оканчивалась общимъ празднествомъ. Затъмъ охотники разъъзжались по улусамъ, увозя съ собою доставшуюся добычу. Въ настоящее время аба вышла изъ обычая бурять; однако старики съ оживленіемъ вспоминають объ ней, какъ о прекрасномъ обычав старины.

Буряты, живущіе по берегамъ рѣкъ Селенги, Баргузина, Ангары и др., занимаются рыболовствомъ; но этотъ промыселъ, какъ и звѣроловство, не составляетъ главнаго занятія ихъ. Для рыбной ловли они употребляють неводъ и острогу.

Продукты своего хозяйства буряты сбывають или китайцамь, или же русскимь. Китайцамь они сбывають преимущественно лошадей и рогатый скоть и получають оть нихь кирпичный чай, табакь, шелковыя матеріи, благовонныя свъчи для бурхановь и мъдныя изображенія этихъ бурхановъ.

Занятія мужчинь и женщинь у бурять довольно точно распреділены установившимся обычаемь. Мужчины пасуть скоть, строять жилища, приготовляють стрілы, луки, сідла и т. п.; женщины же исполняють всіз домашнія работы: выділывають кожи и кошмы, плетуть веревки, шьють одежду какъ себіз, такъ и другимь членамь своего семейства, приготовляють пищу и т. п. Вообще на женщинь возложено много работы и положеніе ихъ нельзя признать легкимь; этимь объясняется, отчего немногія изъ замужнихь бурятокь отличаются крізикимь здоровьемь. Зато дівушки у бурять не обременяются трудной работой и пользуются особенной любовью и уваженіємь.

Русскимъ правительствомъ буряты обложены податью. Кромѣ того, они обязаны нести воинскую повинность: изъ нихъ сформировано нѣсколько конныхъ полковъ, на обязанности которыхъ лежить охрана границъ, преслѣдованіе контрабандистовъ и поимка бѣглыхъ каторжниковъ. Изъ послѣдняго занятія буряты создали чуть не особый промыселъ. Въ Забайкальѣ про бурять говорять, что для нихъ "худснькій бѣглый лучше доброй козы": поймавъ бѣглаго, бурятъ беретъ его одежду и, кромѣ того, получаетъ награду отъ начальства.

Главную пищу бурять, какь народа пастушескаго, составляють мясо, особенно баранина, и молоко въ различныхъ видахъ. Любять они также тюленій жиръ, который ѣдять безь соли и хлѣба; высшимь же лакомствомъ у нихъ считается саламата—блюдо, приготовляемое изъ сметаны и муки. Любимымъ напиткомъ бурять, кромѣ молока и доросуна, служить кирпичный чай, который они варять съ молокомъ и прибавляють въ него соли. Отъ водки бурять, подобно всякому другому инородцу, никогда не откажется. Водку пьють они не изъ рюмокъ, а изъ красныхъ деревянныхъ чашекъ, похожихъ на наши блюдца, вмѣстимосгью около З нашихъ рюмокъ. Такую посудину бурятъ осущаетъ въ одинъ или два пріема.

Курять почти всв буряты и бурятки безъ исключенія.

Буряты не лишены склонности къ развлеченіямъ: лѣтомъ, въ праздничные дни, они устраиваютъ игры, состоящія въ лошадиномъ бѣгѣ, стрѣльбѣ изъ лука и борьбѣ. Старики и знатные буряты сидятъ при этомъ на войлокахъ, поджавши ноги, а юноши одинъ передъ другимъ стараются отличиться: они то вступаютъ въ борьбу, то пускаются въ перегонку и т. и. Побѣдитель получаетъ въ награду или бумажный платокъ, или монету, или что-нибудь другое. Но для него не такъ дорогъ подарокъ, какъ дорога побѣда, одержанная надъ противникомъ. Иногда на подобные праздники являются мѣстные пѣвцы со своими монотонными, заунывными пѣснями, въ которыхъ восхваляется сила борцовъ, бѣгъ быстрыхъ коней, мудрость стариковъ и т. п.

Говоря объ играхъ, слъдуетъ упомянуть также о наклонности бурятъ къ картежной игръ. Они съ увлеченіемъ играютъ въ "три листика", "монгольскіе дурачки" и другія игры. Случается, что бурятъ проигрываетъ въ карты значительную часть своего состоянія. Если картъ нътъ, они играютъ въ "шайгаки" (бараньи лодыжки).

#### СИБИРСКІЕ КАЛМЫКИ.

Сибирскіе калмыки, въ числѣ около 80 тысячъ человѣкъ, живутъ по сѣвернымъ склонамъ Алтайскихъ горъ, на югѣ Семипалатинской области и Томской губерніи, въ бассейнѣ рѣкъ Біп и Катуни. Подобно своимъ собратьямъ, калмыкамъ Прикаспійскихъ степей, они принадлежатъ къ монгольскому племени, типичныя черты котораго ясно выражены въ наружности калмыка: широкое скуластое лицо его обрамлено жиденькой бородкой, носъ приплюснутъ, глаза узкіе, косо прорѣзанные, ротъ большой, голова покрыта жесткими, черными волосами, которые калмыки обыкновенно сбриваютъ, оставляя лишь на затылкѣ косичку.

Одеждой сибирскихъ калмыковъ служитъ лѣтомъ бумажный бешметъ, а зимой — шуба изъ лошадиныхъ шкуръ или овчинный тулупъ, опоясанный кожанымъ кушакомъ, за которымъ висятъ: ножикъ въ кожаномъ чехлѣ, трубка, кисетъ и нагайка; голову они покрываютъ мерлушачьей или войлочной шапкой, края которой заворачиваются кверху; ноги обуваютъ въ кожаные, съ острыми носками, сапоги. Таковъ нарядъ взрослыхъ. Что касается дѣтей, то большею частью они ходятъ нагишомъ, и только въ холодное время на нихъ надѣваютъ овчинные тулупы и войлочные чулки. Какъ и большинство полудикихъ инородцевъ Спбири, калмыки крайне нечистоплотны: умываться или купаться они считаютъ для себя совершенно лишнимъ, бань не знаютъ вовсе, платье носятъ до тѣхъ поръ, пока оно не сгніетъ отъ пота и не обратится въ лохмотья.

Жилищемъ калмыковъ служитъ войлочная юрта. Посрединѣ ея устранвается очагь, согрѣвающій ее въ холодное время. Налѣво отъ входа обыкновенно устранвается изъ войлоковъ постель, у богатыхъ покрытая шелковыми одѣялами и завѣшенная пологомъ, а направо складываются мѣшки и сундуки съ движимымъ имуществомъ и вся вообще хозяйственная утварь калмыка: котлы, миски, корыта и т. п. Турсукъ или кожаный мѣшокъ для кумыса занимаетъ здѣсь самое видное мѣсто. По стѣнамъ юрты развѣшивается упряжь и оружіе. У передней стѣны, на сундукъ или другомъ возвышеніи, помѣщаются металлическіе или деревянные идолы (бурханы), съ большими головами и пуговками вмѣсто глазъ; передъ ними нерѣдко можно видѣть въ чашечкахъ жертвы: воду, пшеницу, крупу и пр. Описанная обстановка юрты почти одинакова какъ у зажиточныхъ, такъ и у бѣдныхъ калмыковъ, у богатыхъ только больше сундуковъ и хозяйственной принадлежности, чѣмъ у бѣдныхъ. Но грязь въ юртѣ и у бѣднаго, и у богатаго калмыка царитъ одинаковая, что зависитъ отчасти отъ нечистоплотности калмыковъ, а отчасти отъ обычая держать въ юртѣ молодыхъ телятъ, жеребять и овецъ.

Большинство калмыковъ ведутъ кочевой образъ жизни, причемъ придерживаются опредъленныхъ мъстъ для перекочевокъ, сообразно временамъ года: зимой и

въ дождливое время они посъщають сухія мъстности, въ сухое же время выбирають иункты болье богатые водой. Перекочевкой распоряжается глава рода или семьи, юрта котораго обыкновенно стоитъ посреди другихъ. Когда онъ назначаетъ перекочевку, сейчасъ же члены семьи собираютъ свои юрты и имущество и укладываютъ все на верблюдовъ и лошадей. Затъмъ таборъ, со старшимъ во главъ, трогается съ мъста. Когда онъ достигнетъ мъста, гдъ травы вдоволь, животныя развьючиваютъ, мужчины принимаются за установку остововъ юртъ, а женщины покрываютъ ихъ кошмами... Такъ живетъ большинство калмыковъ, и лишь немногіе изъ нихъ перешли къ осъдлому образу жизни, образовали свои селенія или же поселились въ русскихъ деревняхъ и городахъ.

Главное занятіе кочующихъ калмыковъ состоитъ въ скотоводствѣ. Они разводятъ лошадей, верблюдовъ, рогатый скотъ и овецъ. За скотомъ они ухаживаютъ отлично и, въ случаѣ нужды, очень удачно лѣчатъ заболѣвшую скотину. Обыкновенно скотъ весь годъ остается на подножномъ кормѣ; для защиты же его отъ холода и бурановъ устраиваются загородки и хлѣвы. Помимо скотоводства, нѣкоторые изъ кочующихъ калмыковъ занимаются охотой. Но этотъ промыселъ имѣетъ у нихъ лишь второстепенное значеніе, и калмыкъ прибъгаетъ къ нему лишь въ случаѣ нужды. Необходимо, напр., осенью уплатить ясакъ, а денегъ или шкурокъ нѣтъ,— и вотъ беретъ онъ ружье и идетъ на нѣсколько дней въ горы промышлять звѣря. Незначительная часть калмыковъ занимается также рыболовствомъ. Но и этотъ промыселъ не составляетъ важнаго подспорья для ихъ существованія. Что касается осѣдлыхъ калмыковъ, то, подобно своимъ сосѣдямъ, русскимъ крестьянамъ, они занимаются хлѣбопашествомъ; но это занятіе стоитъ у нихъ еще на очень низкой ступени и потому малоприбыльно, хотя плодородная почва калмыцкихъ степей, при правильномъ веденіи земледѣлія, могла бы давать обильные урожаи.

Пищей калмыковъ служитъ мясо почти всёхъ животныхъ и молочные продукты, среди которыхъ заслуживаетъ вниманія сладковатый овечій сыръ; его сущатъ мелкими кусками и употребляютъ вмѣсто хлѣба. Мясо калмыки варятъ безъ всякихъ приправъ, даже безъ соли, и только во время ѣды обмакиваютъ его въ соленую воду. Изъ различныхъ видовъ мяса напболѣе лакомымъ считается баранье. Главнымъ напиткомъ калмыковъ служитъ кумысъ и кирпичный чай, заправленный мукой, солью, масломъ и молокомъ. Въ ѣдѣ калмыки такъ же нечистоплотны, какъ и во всемъ прочемъ. Котелки и миски, въ которыхъ они держатъ кушанье, не моются никогда; лишь изрѣдка калмычка, собираясъ положить въ миску свѣжаго варева, слижетъ или счиститъ пальцами остатки прежней пищи. Пищу они берутъ изъ общаго блюда прямо руками, обыкновенно грязными, и большими кусками отправляютъ въ ротъ...

Переходя теперь къ описанію характера калмыковъ, мы должны замѣтить, что въ большинствѣ случаевъ это—люди угрюмые, упрямые, малоподвижные и лѣнивые. Сидѣть, поджавши ноги, по цѣлымъ часамъ у очага, пить любимый кумысъ или аракъ, ѣсть жареную баранину да слушать разсказы—вотъ любимое времяпровожденіе калмыка. Нравится ему также, если въ его юрту зайдетъ гость, особенно такой, котораго не приходится стѣсняться и который можетъ кое-что разсказать. При входѣ въ юрту такого гостя, хозяинъ тотчасъ закуриваетъ трубку, затягивается раза два самъ, потомъ предлагаетъ трубку гостю съ вопросомъ: "Что худого?"... Вообще

нужно замътить, что калмыки до того любять курить, что неръдко даже и засыпають съ трубкой во рту. Курять у нихъ не только мужчины, но и женщины,
даже дъти.

Всѣ домашнія работы у калмыковъ исполняются женщинами: онѣ и одежду шьють, и кушанье готовять, и арканы вьють изъ конскихъ волосъ, и кошмы дѣлають. Мужчины же только охраняють стада, да иногда ходять на охоту. При такомъ кругѣ занятій у нихъ остается много досужаго времени, а потому и неудивительно, что они сильно облѣниваются.

Въ общественномъ отношени калмыки дълятся на роды (хотоны), управляемые старшинами. Нъсколько родовъ составляють улусъ (волость), управляемый [зайсангомъ. Къ своимъ старшинамъ и зайсангамъ, да и вообще къ старшимъ калмыки относятся съ большимъ уваженіемъ. Совъты и приказанія ихъ безпрекословно исполняются младшими. Изъ уваженія къ старшимъ, молодой калмыкъ никогда не дерзнетъ въ присутствіи ихъ състь, поджавъ ноги, а только присядеть на колъни. Равнымъ образомъ онъ никогда не осмълится явиться къ старшимъ безъ пояса (быть безъ пояса у калмыковъ значитъ то же, что у европейцевъ—быть безъ сюртука). Въ прежнее время за неуваженіе къ старшимъ виновнаго наказывали ударами нагайки и, кромъ того, вымазавъ ему лицо углемъ или сажей, водили его, съ таганомъ на шев, по хотону, между юртъ.

Какъ проявленіе общественной жизни, у калмыковъ устраиваются иногда общественныя игры: конскія скачки, кулачные бой и т. п. На этихъ играхъ иногда можно услышать протяжное пѣніе калмыковъ и игру на ихъ національномъ двухструнномъ инструментъ. Нужно вообще замѣтить, что у калмыковъ существуетъ довольно общирная народная литература: пѣсни, сказки и т. п.

Небольшая часть калмыковъ обращена миссіонерами въ христіанство, большинство же до сихъ поръ держится ламайства, которое у нихъ, впрочемъ, перепутано со множествомъ суевърій и предразсудковъ. Ктому же они върять въ силу шамановъ и, подобно послъдователямъ шаманизма, поклоняются горамъ, ръкамъ и душамъ усопшихъ. Несмотря на то, буддійскіе гелюнги (жрецы) имъютъ у калмыковъ большое значеніе и пользуются огромнымъ вліяніемъ. При каждомъ сколько-нибудь важномъ событіи въ семьъ, напр., при рожденіи ребенка, при свадьбъ, похоронахъ и т. п., калмыкъ обязательно обращается къ гелюнгу, который совершаетъ соотвътственные обряды.

Дътей своихъ калмыки воспитывають сообразно условіямъ кочевой жизни. Новорожденному, тотчась по появленіи его на свъть, дають кусокъ сала для сосанія; затьмъ завертывають его въ войлокъ и кладуть въ люльку, похожую на ящикъ. Если родились близнецы, то старшимъ ребенкомъ считается тотъ, который позже появился на свътъ. Это воззръніе калмыки объясняють довольно оригинально. Дъло въ томъ, что если двумъ братьямъ нужно выйти изъ юрты, то по обычаю долженъ выйти изъ нея сперва младшій, отворить дверь и ждать старшаго брата. Такъ и при рожденіи: кто появился первымъ на свътъ, тотъ и младшій.

Спустя нъсколько дней послъ рожденія ребенка, ему дають имя, причемъ родители задають обильное пиршество, и приносится жертвоприношеніе. Изъ предназначеннаго для жертвы барана вынимають сердце и часть его кладуть на жертвенникъ, а кусочекъ—въ роть младенца для сосанія...

Какъ только ребенокъ вырастетъ настолько, что бываетъ въ состояни бъгать, ему предоставляють возможность почти все время быть подъ открытымъ небомъ, и только холодъ иногда загоняетъ калмыченка погръться въ юрту. На девятомъ году сыновья болье зажиточныхъ калмыковъ приступаютъ къ изученію грамоты. Когда, наконецъ, калмыкъ становится совершеннолътнимъ, отецъ пріискиваетъ ему невъсту. Съ этою цёлью онъ подъ какимъ-нибудь вымышленнымъ предлогомъ ёдетъ въ чужой улусь и собираеть сведенія о тамошнихь невестахь. Выбравь изъ числа последнихъ понравившуюся ему девушку, онъ снова прівзжаеть въ улусь, но уже вместв съ сыномъ, и является къ родителямъ невъсты. Если послъднимъ женихъ не нравится, они намеками дають объ этомъ ему знать, и гости увзжають обратно; если же они согласны выдать за него свою дочь, то различными обрядами настолько прочно закрвиляють будущій бракь, что послв этого жениху почти не представляется возможности отказаться отъ него. Если же онъ вздумаль бы уклониться отъ брака, то нажиль бы себь и своимъ роднымъ непримиримыхъ враговъ въ лицъ родныхъ невъсты. Послъ этихъ предварительныхъ обрядовъ женихъ иногда ждетъ свадьбы годъ или два. Самый обрядъ бракосочетанія состоить въ томъ, что гелюнгъ, выслушавши согласіе брачущихся вступить въ бракъ, читаетъ несколько молитвъ, и, взявъ баранью лопатку, сръзываеть съ нея мясо, которое и делить между женихомъ, невъстой и родителями ихъ. Мясо медленно съъдается, а кость хранится въ юрть новобрачныхъ, какъ святыня и залогъ семейнаго счастья.

Разводъ у калмыковъ случается довольно рѣдко. Относительно его можно сказать, что только мужъ имѣетъ право требовать развода. Разведенная жена возвращается къ своимъ родителямъ, причемъ беретъ съ собою свое приданое. Дѣти, смотря по уговору, или остаются всѣ у отца, или часть переходитъ къ матери.

По смерти калмыка, семья его перебирается въ другую юрту. Духовныхъ или знатныхъ покойниковъ сожигаютъ, всёхъ же другихъ зарываютъ въ землю. Трупъ покойника помѣщаютъ въ сидячемъ положеніи, съ поджатыми ногами, на коврѣ, выносять изъ юрты и несутъ на мѣсто погребенія или сожженія. Поминки по покойникъ совершаются разъ въ недѣлю въ продолженіе всего траура, длящагося семь недѣль, а затѣмъ одинъ разъ въ годъ въ теченіе слѣдующихъ лѣтъ.

#### ТУНГУСЫ.

Тунгусы разбросаны на огромномъ пространствъ отъ ръки Енисея до Великаго океана и отъ ръки Амура до 60° съверной широты. На западной сторонъ этого пространства они соприкасаются съ остяками и самоъдами, на съверной—съ якутами и юкагирами, на съверо-восточной и восточной—съ коряками и чукчами, на южной—съ бурятами, калмыками, китайцами, гольдами и гиляками; по главнымъ же, судоходнымъ ръкамъ они соприкасаются съ русскими, поселившимися на этихъ ръкахъ.

Всъхъ тунгусовъ насчитывается до 60 тысячъ человъкъ. Они относятся къ монголо-манчжурскому племени. Въ давнія времена часть манчжуровъ двинулась на съверо-востокъ и заняла значительную часть восточной Сибири. Отъ нихъ произошли тунгусы. Въ половинъ XVII стольтія они были покорены русскими и вошли въ составъ Россійской Имперіи.

Названіе тунгусовъ одни производять отъ слова кунгу, что означаеть короткій полукафтанъ, составляющій обыкновенную одежду тунгусовъ, другіе производять отъ китайскаго слова тунгу или тунгху, означающаго "восточные варвары", третьи же производять отъ татарскаго слова, означающаго "озерные жители". Сами себя тунгусы называють — овенъ.

По своему внѣшнему виду тунгусы напоминають то племя, оть котораго они произошли: они похожи на китайцевъ. Маленькіе зоркіе глаза ихъ лежать наискось къ основанію носа, скулы выдавшіяся, лобъ высокій, подбородокъ острый, бороды не бываетъ, а если и бываетъ, то очень жидкая, цвѣтъ лица желтобурый. Нѣкоторые тунгусы татуируютъ свое лицо. Волосы на головъ тунгусы заплетаютъ въ толстую косу, которую обвязываютъ ремнемъ, изукрашеннымъ бляхами и бусами; самый конецъ не заплетается, а потому торчитъ пучкомъ. Многіе подстригаютъ свои волосы. Ростъ тунгусовъ средній; между ними почти не встрѣчается очень высокихъ или очень низкихъ. Тѣлосложеніе ихъ стройное, они мускулисты, крѣпки и нодвижны; толстыхъ между ними почти не бываетъ. Мужчины обыкновенно до глубокой старости сохраняють бодрый видъ; женщины же сравнительно рано старѣютъ; подъ старость лицо ихъ покрывается глубокими морщинами и глаза отъ постояннаго дыма въ чумѣ краснѣютъ.

Характеръ тунгусовъ значительно отличается отъ характера другихъ сибирскихъ инородцевъ, особенно инородцевъ финскаго племени. Тунгусы обыкновенно веселы, разговорчивы. Даже голодъ не выводитъ ихъ изъ постоянно веселаго настроенія духа. Особенно мололыя женщины отличаются этимъ качествомъ. Тунгусы вообще кротки, добродушны; но ихъ кротость и добродушіе исчезають, какъ только они выпьють стаканъ или два вина. Пьяный тунгусъ неистовствуеть, всъхъ бьетъ,

все ломаетъ, валяется по землѣ и, наконецъ, выбившись изъ силъ, засыпаетъ. Тунгусы обладаютъ нѣкоторой долей эстетическаго вкуса. Въ чумѣ у нихъ соблюдается нѣкоторый порядокъ, и они любятъ щеголеватость въ одеждѣ. Они по природѣ бойки и дѣятельны. Нѣкоторыя тунгуски поступаютъ на зиму въ услуженіе къ русскимъ и работаютъ усердно, не тяготясь тою работой, которую приходится выполнять. Воровство, ложь и обманъ тунгусы признаютъ позорнымъ. Если кто-нибудь обзоветъ тунгуса лжецомъ, то тѣмъ сильно обидить его и вызоветъ въ немъ желаніе отомстить за обиду. Случается, что обиженный вызываетъ обидчика на поединокъ. Такъ какъ поединки запрещены закономъ, то они совершаются тайно, гдѣ-нибудь въ лѣсу. Въ прежнее время поединки совершались въ присутствіи старшинъ, которые назначали мѣсто боя и опредѣляли оружіе, посредствомъ котораго онъ долженъ совершиться.

Тунгусы, какъ и другіе ин ородцы, гостепріимны. Они охотно раздѣляютъ съ гостемъ послѣдній кусокъ мяса. Къ обѣднѣвшимъ сородичамъ они относятся съ состраданіемъ. Состоятельный тунгусъ пропитываетъ семью обѣднѣвшаго тунгуса и не ставитъ ему этого въ счетъ. Они смѣлы; нѣкоторые изъ нихъ, съ рогатиной или ружьемъ въ рукѣ, не боятся встрѣтиться съ медвѣдемъ.

Тунгусы обладають оть природы значительной долей умственныхъ способностей; но эти способности не развиты у нихъ образованіемъ. Тунгусы не считають нужнымъ обогащать себя какими-нибудь знаніями или умѣньями, кромѣ тѣхъ, которыя необходимы для добыванія пищи. И слѣдуетъ замѣтить, что въ этой послѣдней области знаній и умѣній они достигаютъ большого совершенства. Гоняясь въ лѣсу за звѣремъ, тунгусъ никогда не заблудится. Каждый камень, каждый пень служитъ указателемъ для его пути. По едва замѣтному слѣду, оставленному звѣремъ на травѣ или мхѣ, тунгусъ вѣрно опредѣляетъ, какой звѣрь пробѣжалъ й давно ли онъ пробѣжалъ. Онъ всегда вѣрно знаетъ путь, по которому нужно ѣхать, чтобы прибыть къ назначенному мѣсту.

Счисленіе времени у тунгусовъ свое. Астрономическій годъ они раздѣляють на два года: лѣтній и зимній. Въ двойномъ году считается 13 мѣсяцевъ или лунныхъ теченій. Новолуніе—начало каждаго мѣсяца, полнолуніе—половина его; первая и послѣдняя четверть дѣлитъ мѣсяцъ еще на четверти. Каждый мѣсяцъ имѣетъ свое названіе по характерному явленію, совершающемуся въ природѣ въ этотъ мѣсяцъ. Такъ, одинъ мѣсяцъ называется "Илкунъ" (цвѣточный), другой— "Иринъ" (плодоносный) и т. д. Лѣта тунгусъ считаетъ по тому, сколько разъ онъ платилъ ясакъ. Такъ, кто платилъ ясакъ 20 разъ, тотъ, значитъ, прожилъ 40 лѣтъ: 20 зимнихъ и 20 лѣтнихъ. Нерѣдко тунгусы опредѣляютъ лѣта по ходу въ рѣкъ красной рыбы (кеты). Такъ, если тунгусъ хочетъ опредѣлить время какого либо происшествія, онъ говоритъ: "съ тѣхъ поръ кета проходила пять разъ" (т.-е. это было пять лѣтъ тому назадъ).

Значительная часть тунгусовъ крещена русскими миссіонерами; но они далеко не прониклись еще христіанскими идеалами и понятіями. Называясь христіанами, они не отрѣшились еще отъ языческихъ вѣрованій. Случится тунгусу быть въ городѣ, гдѣ есть русская церковь, онъ идетъ въ нее и, стоя въ ней, часто крестится; но чуть только возвратится въ лѣсъ, онъ при всякой надобности обращается за помощью къ шаману. Каждый тунгусъ, кромѣ христіанскаго имени, даннаго ему

при крещеніи, им'єть еще одно или два имени, изъ которыхъ одно дано ему шаманомъ или родителями и обозначаетъ обстоятельства, при которыхъ онъ родился, а другое обозначаетъ какое-нибудь качество его характера; это посл'яднее имя дастся тунгусу въ томъ возрастъ, въ которомъ выясняются отличительныя черты характера лица. Въ воспріемники при крещеніи дітей тунгусы охотно приглашаютъ русскихъ; они считаютъ своею обязанностью дарить что-нибудь крестному отцу или крестной матери; но и сами они охотно принимаютъ отъ нихъ подарки.

Тунгусы-язычники имъютъ самыя смутныя и сбивчивыя религіозныя понятія. Доброе божество они называютъ "Боа", дьявола или злое божество — "Буги", а идолослужителей и кудесниковъ — шаманами. Въ жертву богамъ они приносятъ мясо, шкуры или какія-нибудь тряпицы.

Незначительная часть тунгусовъ исповъдуеть ламайскую религію; они имъютъ свои кумирни, гдъ ламы совершають богослуженіе. Религія эта заимствована тунгусами оть бурять и китайцевъ.

Тунгусы раздъляются на роды. Каждый родъ производить свое происхожденіе отъ какого-нибудь родоначальника, прославившагося храбростью, или силою, или многочисленностью своихъ оленей, или же многочисленностью своихъ дътей. Весь родъ называется по имени своего родоначальника. Всъ члены одного рода считаются между собою въ родствъ.

Для каждаго рода указано мѣсто, куда члены его должны вносить подать (ясакъ). Ясакъ вносится или шкурками дикихъ звѣрей, или деньгами, если это послѣднее тунгусъ находить для себя болѣе удобнымъ.

Каждый родъ выбираеть своихъ старшинъ (зайсановъ, шуленговъ), которые ръшають менъе важныя дъла. Въ спорныхъ дълахъ тунгусы прибъгають къ присягъ по языческому обряду. Присягающій береть ножь и, размахивая имъ противъ солнца, произноситъ: "Если я виноватъ, то пусть солнце велитъ всъмъ бользнямъ разметать мои внутренности, какъ я размахиваю этимъ ножомъ". Присяга дается также и въ такой формъ: обвиняемый восходитъ на гору, почитаемую тунгусами священною, и произноситъ: "Если я виноватъ, то да постигнетъ меня или всъхъ моихъ дътей смерть, и да лишусъ я скота и не буду никогда счастливъ ни на звъриномъ, ни на рыбномъ промыслъ". Самая сильная присяга дается такъ: убиваютъ собаку; обвиняемый беретъ изъ нея каплю крови и произноситъ: "Если я говорю неправду, то да ногибну, сгорю или изсохну, какъ эта собака".

Нъкоторые изъ тунгусовъ, живущихъ въ мъстахъ, изобильныхъ лъсомъ, имъютъ для своего жилища бревенчатыя избушки; но въ этихъ избушкахъ они живутъ только зимою; съ наступленіемъ же лъта они покидаютъ ихъ и переселяются въ чумы, представляющіе значительныя удобства при кочевомъ образъ жизни. Въ чумахъ же живутъ весь годъ тъ тунгусы, которые не имъютъ возможности обзавестись зимней избушкой. Тунгусскіе чумы большею частью похожи на чумы самовдовъ; нъкоторые же изъ нихъ имъютъ видъ трехгранной призмы, поставленной на землю четырехугольною стороною. Покрываются они полосами бересты, спитыми оленьими жилами или конскими волосами. Береста, предназначенная для покрышки чума, предварительно вываривается, отчего дълается гибкой, такъ что ее можно свернуть въ трубку. Дверью въ чумъ служитъ отверстіе между двумя жердями; оно завъщивается берестовымъ наметомъ, который можно то поднимать, то опускать.

Домашній скарбъ тунгусовъ— не великъ. Да имъ и неудобно, при кочевомъ образѣ жизни, обзаводиться лишними вещами. Мѣдный или чугунный котелъ, двѣтри деревянныя или берестовыя миски, лыжи, топоръ, оружіе, снасти для звѣринаго или рыбнаго промысла — вотъ и все, что можно видѣть въ каждомъ чумѣ. Одежда и болѣе цѣнныя тунгусскія вещи хранятся въ берестяныхъ, обшитыхъ оленьей шкурой и изукрашенныхъ узорами ящикахъ.

Одежда тунгусовъ отличается вычурностью; они носять короткій, выше кольнъ, изъ оленьяго мъха кафтанъ; онъ надъвается шерстью наружу и плотно обхватываетъ станъ. Спереди кафтанъ застегивается стеклянными пуговицами, только грудь остается открытой. На груди тунгусы носять ожерелье изъ бусъ и металлическихъ пласти-



нокъ. Зимой они закрывають грудь передникомъ изъ оленьей шкуры; передникъ этотъ часто бываетъ украшенъ бисеромъ, бъличьими хвостиками и отороченъ козьимъ мѣхомъ. На головъ лѣтомъ носятъ повязку или чепецъ, а зимою мѣховую шапку съ различными украшеніями. На руки надѣваютъ замшевыя, собственнаго издѣлія, перчатки. Ноги зимою обуваютъ въ высокіе охотничьи сапоги, а лѣтомъ ходятъ босикомъ или въ кожаныхъ лаптяхъ. Каждый тунгусъ носитъ за плечами винтовку въ чехлѣ; за поясомъ у него виситъ конскій хвостъ, прикрѣпленный къ тоненькой, коротенькой ручкѣ; онъ служитъ для отмахиванія отъ комаровъ и мухъ. Для той же цѣли тунгусы имѣютъ иногда привязанный къ шеѣ горшочекъ съ тлѣющимъ гнилымъ деревомъ; горшочекъ этотъ виситъ то спереди, то сзади, смотря по направленію вѣтра. На спинъ тунгуса нерѣдко виситъ небольшая дощечка, къ которой привязываются съѣстные припасы, одежда и вещи, необходимыя при охотѣ.

Одежда тунгусокъ отличается отъ одежды тунгусовъ изобилісиъ украшеній. Нужно замѣтить, что какъ тунгусы, такъ и преимущественно тунгуски любятъ щеголять своею одеждой.

Тунгусы, живущіе вблизи русскихъ, сдѣлались осѣдлыми и занимаются такими

- 04 -

же промыслами, какъ и крестьяне. Всѣ же остальные тунгусы ведуть кочевой образъ жизни и, находя его самымъ пріятнымъ, не соглашаются перемѣнить его на осѣдлый образъ жизни. Иногда нужда заставляеть ихъ поступать въ услуженіе къ русскимъ; но они служатъ только до начала весны. Какъ только начинается весна, ихъ неудержимо влечеть изъ деревни или города въ родные лѣса и степи.

Кочевые тунгусы занимаются оленеводствомъ или звъроловствомъ.

Оленеводы, получая отъ оленей все имъ необходимое—и пищу, и одежду, и постель,—заботливо относятся къ сохранению своихъ стадъ. Нѣкоторые тунгусы до такой степени дорожатъ своими оленями, что только крайняя нужда можетъ побудить ихъ заколоть оленя. Во время перекочевокъ тунгусы перевозятъ своихъ женъ и дѣтей, а равно и свое имущество на спинъ оленей. Съдло, безъ стремянъ, помъщается близко къ переднимъ лопаткамъ оленя. Вмъсто узды, обвязываютъ морду оленя, выше рта, ремнемъ, конецъ котораго ъздокъ держитъ въ одной рукъ, а въ другой онъ держитъ палку, которую употребляетъ для поддержанія равновъсія.

Тунгусы-звъроловы неутомимо и съ любовью охотятся на звърей. Несется зимой тунгусъ на своихъ длинныхъ лыжахъ по снъгу, замъчаетъ крупнаго звъря и преслъдуетъ его. Звърь проваливается и завязаетъ въ глубокомъ снъгу, а охотникъ настигаетъ его и бъетъ изъ винтовки или копьемъ, а иногда и просто палкой. Убивши звъря, онъ отръзаетъ кусокъ мяса, а остальное зарываетъ поглубже въ снъгу. Отръзанное мясо несетъ онъ къ себъ въ чумъ, гдъ давно уже ждетъ его голодная семья. Утоливши голодъ, семья снимаетъ чумъ и перекочевываетъ поближе къ тому мъсту, гдъ зарыто съъстное. Здъсь остаются до тъхъ поръ, пока не съъдятъ весь запасъ, послъ чего перекочевываютъ на новое мъсто.

Лѣтомъ тунгусы на горахъ охотятся за изюбрами. Изюбры относятся къ породѣ оленей и мѣняютъ ежегодно рога. Завидѣвши на горѣ изюбра, тунгусъ съ величайшимъ терпѣніемъ выслѣживаетъ его: онъ незамѣтно подползаетъ къ нему изъ подвѣтренной стороны на ружейный выстрѣлъ и убиваетъ его. Мясо изюбра идетъ въ пищу тунгусамъ, а рога его идутъ въ продажу китайцамъ, которые пользуются ими какъ лѣкарствомъ.

Кром'в сказаннаго, у каждаго тунгуса-охотника поставлено бываеть нісколько самолововь, западней, которые онъ отъ времени до времени обходить и выбираеть попавшихся зв'трей. Относительно охоты установились у тунгусовъ изв'тыне обычаи, которые строго соблюдаются. Такъ, если охотникъ пресл'туреть зв'тря и ранить его, а другой его добьеть, то шкура и мясо его принадлежать тому, кто первый раниль его. Если же охотникъ, не ранивши зв'тря, пресл'туреть его, а другой между тымъ его убъеть, то шкура и мясо его д'тятся между ними пополамъ. Каждый родъ охотится въ своемъ округъ. Если зв'трь, высл'туренный охотникомъ въ своемъ округъ, переб'туреть въ чужой округъ, то охотникъ можеть пресл'туровать его и зд'тсь. Но ему въ этомъ случать принадлежить только мясо убитаго имъ зв'тря, а шкуру онъ долженъ отдать влад'тыцамъ округъ. Исключеніе допускается при томъ условіи, если охотникъ въ своемъ округъ напалъ на сл'тура хищнаго зв'тря—медв'тря или волка; тогда онъ можетъ пресл'туровать его чрезъ два или даже три округа и оставить у себя шкуру.

Тунгусы имѣютъ условные охотничьи знаки, которые строго соблюдаются всѣми. Срубленное деревцо, въ которое воткнута стрѣла остріемъ внизъ, означаетъ, что

поставленъ самострѣлъ. Если стрѣла воткнута наискось, остріемъ кверху, это слу-

жить знакомъ, что охотникъ отошелъ на далекое разстояніе. Ущемленный сучокъ означаетъ близость охотника; вътвь, положенная поперекъ дороги, - запрещение слъдовать далве въ этомъ направлении.

Охотятся тунгусы также и за птицами. Бродить тунгусь по болотамъ или разъвзжаетъ по озерамъ и убиваеть ружьемъ или копьемъ и ловить сътями безчисленное множество птицъ, отъ которыхъ пользуется и мясомъ, и перомъ, и пухомъ.

Со вскрытіемъ ръкъ значительная часть тунгусовъ принимается за рыболовство. Разъвзжаеть тунгусъ по рекамъ въ своей легкой берестяной лодке и, увидъвши крупную рыбу, бъеть ее острогой. Ловять тунгусы рыбу также самоловами, которые устранваются такъ: на длинный канатъ привязываютъ тоненькія веревочки съ острыми крючками. Канатъ этотъ перетягиваютъ поперекъ рѣки; по концамъ его прицыпляють тяжести, а посредины берестяные поплавки и длинныя палки изъ легкаго дерева. Теченіе воды уносить маленькія веревочки съ крючками, и онъ, находясь на аршинъ отъ ея поверхности, шевелятся и зац'иляются за проходящую мимо рыбу. Время отъ времени подъвзжаеть тунгусъ и снимаетъ съ крючковъ рыбу. Во время перехода омулей (рыбы) изъ Байкальскаго озера въ некоторыя реки, тунгусы ставять въ этихъ рекахъ загородки, оставляя въ нихъ небольшое отверстіе. Чрезъ это отверстіе проходить такое множество рыбы, что тунгусы корзинами беруть ее и бросають на берегь, гдв ее и подбирають.

Ловять рыбу также удочками и сътями, сдъланными изъ оленьихъ жилъ и ремешковъ.

Между тунгусами-кочевниками встрвчаются хорошіе кузнецы. Кочусть тунгуськузнецъ и возить съ собою кузнечные инструменты: наковальню, мъхъ, клещи и т. п. Если понадобилось поработать, тунгусъ складываеть нъсколько камней для огня, пристраиваетъ мъхъ, ставитъ наковальню и куетъ, сидя на землъ. Стрълы, копья, остроги и т. п. вещи, выходящія изъ его импровизированной мастерской, бывають не хуже тёхъ, которыя выходять изъ настоящей кузнечной мастерской.

Принявши на себя такія занятія, которыя требують силы и ловкости, какъ, напр., звъроловство и рыболовство, мужчины всецъло возложили на женщинъ занятія по домашнему хозяйству. Женщины ставять чумъ, выдалывають кожи, шьють одежду, приготовляють бересту для чума и челнока, запрягають оленей, готовять пищу и водятся съ дътьми. Маленькихъ дътей своихъ тунгуски держать въ берестовыхъ, общитыхъ кожею колыбеляхъ. Колыбели эти имвють форму кибитокъ, На дно такой колыбели насыпають труху оть гнилого дерева, кладуть кожу и помъщають въ полусидячемъ положеніи ребенка. Для того, чтобы головка его не билась объ изголовье колыбели, въ немъ дълаютъ отверстіе. При перекочевкахъ колыбель съ младенцемъ помъщается на спину оленя. Женщины, водясь съ своими дътьми, оказывають больше вниманія д'вочкамъ, чімъ мальчикамъ. Тунгуски говорять, что дъвочкамъ только и жить, пока онъ малы; вырастуть, тогда должны будуть безустанно работать на мужчинъ.

Выдавая свою дочь замужъ, родители получають за нее калымъ, въ размъръ оть 10 до 60 и болье оленей или извъстное количество рыбы, мъховъ и другихъ вещей, нужныхъ въ хозяйствъ. Родители невъсты дають за нею приданое, которое

обыкновенно бываетъ меньше калыма. Невъста даритъ жениху платье, которое свидътельствуеть объ умѣньи ея выдѣлывать кожи и шить платье. Если послѣ сговора и уплаты калыма женихъ почему-нибудь откажется жениться на своей невъсть, то, по обычаю, уплаченный имъ калымъ не возвращается ему, а остается у невъсты или у ея родителей. Если же невъста откажется выйти за жениха или родители ея не пожелаютъ ее выдать за него, то уплаченный калымъ возвращается жениху. Если послѣ уплаты калыма женихъ умретъ, то на его невъстѣ можетъ жениться одинъ изъ его братьевъ или родственниковъ, не уплачивая калыма; при этомъ требуется, чтобы женихъ былъ не старѣе двадцатью и не моложе десятью годами невъсты. Если же до брака умретъ невъста, то двѣ трети уплаченнаго за нее калыма возвращаются жениху, а треть остается у родителей покойной невъсты.

Случается, что вивсто уплаты калыма тунгусы обивниваются дочерьми, такъчто дочь одного тунгуса выходить за сына другого, а дочь этого последняго выходить за сына перваго.

На свадьов тунгусы угощають родныхъ и знакомыхъ. Увеселенія во времи свадебъ и празднествъ состоять въ разсказахъ о вымышленныхъ происшествіяхъ, въпъсняхъ и пляскъ подъ трехструнную скрипку (куръ); кромъ того, мужчины бъгаютъ взапуски, скачутъ на лошадяхъ, стръляютъ изъ луковъ и т. и.

Покойниковъ тунгусы погребають на мъсть ихъ кончины. Случается, что они не погребають покойника, а въшають его въ берестовомъ или деревянномъ ящикъ на деревъ. Послъ похоронъ родственники покойнаго приносять и ставять на его могилу пищу и питье.

Пищей для тунгусовъ служить все, что ни случится добыть. Они питаются не только олениной, рыбой или кониной, но также ѣдять мясо дикихъ звѣрей, ласточекъ, мышей и т. и.; не брезгають даже и падалью. Сырого мяса они не ѣдятъ, но варятъ его или жарятъ, держа надъ огнемъ на деревянномъ рожнъ. Сало ѣдятъ горстями безъ хлѣба. Соли не употребляютъ, а если и употребляютъ, то очень мало. Пищей служатъ также ягоды, растущія по тундрѣ, и коренья, вырываемые въ изобильномъ количествѣ изъ норъ особаго рода мышей. Изъ брусники и рыбъей икры они дѣлаютъ тѣсто, идущее въ пищу. Ягоды черемухи они толкутъ, мѣшаютъ съ масломъ и дѣлаютъ лепешки, которыя сушатъ на огнѣ и ѣдятъ. Хотя земледѣліемъ они не занимаются, однако любятъ русскій хлѣбъ и нерѣдко отдаютъ пудъ рыбы за пудъ ржаной муки. Кромѣ хлѣба, изъ муки они дѣлаютъ особаго рода похлебку съ саломъ. Главнымъ напиткомъ ихъ служитъ кирпичный чай. На зимніе мѣсяцы они заготовляють мясо, рыбу, ягоды, ягодныя лепешки и коренья. Запасъ хранятъ отчасти въ вырытыхъ въ землѣ погребахъ, отчасти въ небольшихъ чуланахъ, которые, для защиты отъ звѣрей, строятся на высокихъ подставкахъ.

Во время ѣды тунгусы сидять на землѣ, подобравши подъ себя ноги.

Какъ всѣ дикари, тунгусы любять пить водку и курить табакъ и за небольщое количество того или другого готовы отдать часть своего зимняго запаса рыбы или мяса. Табакъ тунгусы смѣшиваютъ съ мхомъ или толченою сосновою корою и курятъ эту смѣсь изъ небольшихъ китайскихъ трубочекъ. Курятъ какъ мужчины, такъ и женщины.

Къ тунгусамъ относится нъсколько однородныхъ съ ними племенъ, носящихъ особыя названія и представляющихъ нъкоторыя особенности въ своемъ быть, сообразно мъстнымъ условіямъ. Къ такимъ племенамъ относятся *орочоны*, встръчающіеся по бассейну верхней части Амура. Лътомъ они занимаются рыболовствомъ, а зимою охотой. Орудіемъ для охоты служитъ у нихъ ружье. Твадятъ они большею частью на оленяхъ, которыхъ разводятъ въ значительномъ количествъ. (Названіе "орочоны" производятъ оть слова "оронъ" олень). Большая часть орочонъ крещены.

На востокъ отъ орочонъ живеть тунгусское племя—*манегры*. Они мало чёмъ отличаются отъ орочонъ. Еще всеточнѣе, по близости къ Охотскому морю. живутъ

ламуты, получившие свое название отъ слова лама-море.

Между названными племенами встръчаются по бассейну Амура *чуванцы*, *кара- гасы*, *дауры*, *мангуны* и другія племена, родственныя тунгусамъ. Всъ эти племена очень малочисленны и близки къ полному исчезновенію.



# гиляки, гольды, айносы и корейцы.

На пространствъ, прилегающемъ къ низовью Амура и Уссури, Татарскому проливу и на островъ Сахалинъ живутъ инородцы: гиляки, гольды, айносы и корейцы.

Гиляки, въ числъ 2500 человъкъ, населяютъ преимущественно низовъе Амура, побережье Татарскаго пролива и съверную часть Сахалина. Они обладаютъ кръпкимъ тълосложеніемъ; лицо ихъ широкое, съ выдавшимися скулами, приплюснутымъ носомъ, маленькими глазами и толстыми губами; голова ихъ покрыта густыми, черными волосами, борода ихъ гуще, чъмъ у тунгусовъ.



Главное ихъ занятіе — рыболовство и охота; рыболовствомъ они занимаются лѣтомъ, а охотой — зимою; сообразно съ этимъ, лѣто они проводятъ въ легкихъ юртахъ, на берегу рѣки или моря, а зиму—въ землянкахъ или хижинахъ, устраиваемыхъ въ лѣсу. Отъ рыбной ловли они имѣютъ и пищу, и одежду; шкурки убитыхъ звърей они продаютъ русскимъ.

Вслѣдствіе вліянія русскихъ, поселившихся по Амуру, гиляки замѣтно теряютъ свои національныя особенности и перенимаютъ обычаи и образъ жизни поселенцевъ. Многіе изъ нихъ, въ подражаніе русскимъ, стали заниматься земледѣліемъ, а нѣкоторые даже приняли крещеніе; но это послѣднее обстоятельство не мѣшаетъ имъ принимать участіе въ языческомъ праздникѣ въ честь медвѣдя. Пойманнаго медвѣдя

откармливають и затымь въ назначенный день набрасывають на его шею жельзное кольцо съ двумя цыпями и уводять въ лысъ, гды привязывають къ двумъ вблизи одно отъ другого стоящимъ деревамъ. Выходять стрылки и пускають въ него стрылы. Убивши его, снимаютъ шкуру, а тушу жарятъ и начинаютъ пировать.

Подобно другимъ инородцамъ, гиляки покупаютъ себѣ женъ. Случается, что отецъ покупаетъ своему малолѣтнему сыну дѣвочку лѣтъ трехъ-четырехъ и до совершеннолѣтія воспитываетъ ее вмѣстѣ со своимъ сыномъ.

Покойниковъ своихъ гиляки или сжигають, или вѣшають на деревьяхъ, или же помѣщаютъ на особо устроенномъ помостѣ, невдалекѣ отъ избушекъ или землянокъ.

Гольды, въ числ'в около 3 тысячъ челов'вкъ, живуть по Амуру и Уссури, западн'ве гиляковъ. Жилищемъ ихъ служатъ фанзы. Н'всколько фанзъ составляють селеніе. Л'втнія фанзы обыкновенно строится изъ тальника и обтягиваются колстомъ или кошмой; ставятся он'в вблизи р'вки или озера. На зиму гольды переселяются въ зимнія фанзы или землянки, устраиваемыя въ л'всу.

Одежду гольдовъ составляеть длинная рубаха изъ цвѣтной матеріи, штаны китайскаго покроя, куртка изъ звѣриной или рыбьей кожи, а зимой—изъ козульяго мѣха и туфли. Лѣтомъ, для предохраненія себя отъ мошекъ и комаровъ, гольды надѣваютъ на голову капюшонъ, покрывающій все лицо, кромѣ глазъ, носа и рта.

Подобно гилякамъ, гольды лѣтомъ занимаются рыболовствомъ, а зимой — охогой. Рыбу и шкурки пушныхъ звѣрей они привозятъ, — лѣтомъ на лодкахъ, а зимой на собакахъ, — въ русскія селенія для продажи.

Гольды любять животныхъ, и фанзы или избушки ихъ почти всегда бываютъ окружены собаками и свиньями, которыя кормятся, какъ и хозяева, рыбой, свъжей или вяленой; туть же неръдко можно видъть на привязи или взаперти дикихъ звърей или птицъ, которыхъ они вскармливаютъ и даже приручаютъ.

Гольды миролюбивы и кротки. Бракъ у нихъ заключается по договору родителей брачущихся. Обычай дозволяетъ имъ имѣть болѣе одной жены; первая жена всегда считается старшей. Умершихъ они хоронятъ въ кедровыхъ гробахъ, зарывая ихъ въ землю аршина полтора глубины. По умершемъ совершаютъ поминки. Отецъ пользуется въ своей семъѣ неограниченной властью; послѣ его смерти главою семьи становится старшій сынъ, и остальные члены семьи обязаны повиноваться ему.

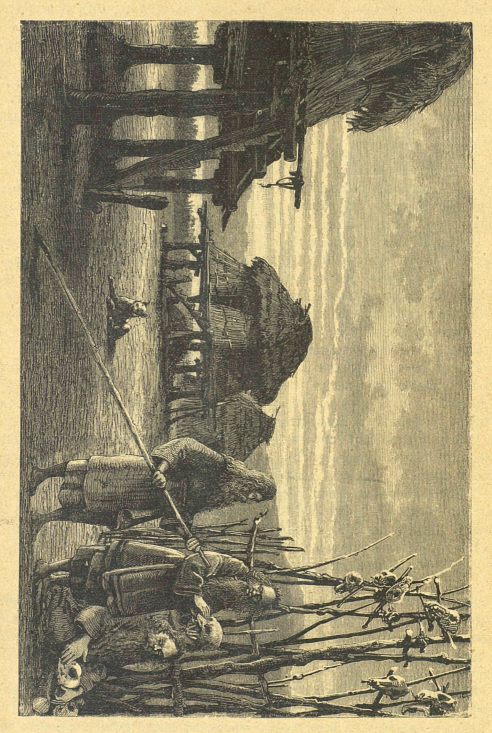
Гольды, подобно гилякамъ, зам'ятно изм'яняются подъ вліяніемъ русскихъ, перенимая черты ихъ быта и жизни.

Айносы, или курильцы, въ числѣ нѣсколькихъ сотъ человѣкъ, живутъ въ южной части острова Сахалина. Они имѣютъ продолговатое плоское лицо, обрамленное густыми, длинными, черными волосами. Бородой своей они особенно дорожатъ. Мужчины имѣютъ болѣе благообразный видъ, чѣмъ женщины; тѣ и другія иногда татуируютъ себя.

Жилищемъ айносовъ служитъ зимою — землянка, а лѣтомъ—камышевая или тростниковая хижина.

Айносы, живущіе на берегу моря, занимаются ловлей рыбы и морскихъ животныхъ. Занимаясь своимъ промысломъ, они на легкихъ байдарахъ перевзжають съ острова на островъ. Живущіе вдали отъ морского берега занимаются охотой на

медвъдей, оленей, лисицъ и другихъ звърей. Если имъ удастся вынуть изъ медвъжьей берлоги медвъжатъ, они ихъ вскармливаютъ и на шестомъ мъсяцъ ихъ



жизни убивають, подобно гилякамь, съ соблюденіемъ религіозныхъ церемоній. Мясо съёдають, а голову втыкають на коль предъ землянкой или хижиной, дабы она

служила стражемъ ея. Вздѣваютъ на шестъ также и головы убитыхъ оленей и другихъ крупныхъ звѣрей.

Пищей айносовъ служить рыба, мясо морскихъ животныхъ и дикихъ звѣрей. Одежда ихъ шьется изъ шкуръ пушныхъ и морскихъ звѣрей.

Религія некрещеныхъ айносовъ состоить въ поклоненіи предметамъ видимаго міра: солнцу, огню, водѣ и т. п. Лѣса и воды населены, по ихъ върованію, особыми духами.

Многоженство хотя и допускается, однако р'вдко случается. Влизкіе родственники не вступають между собою въ бракъ. Женщина пользуется въ дом'в большимъ



значеніемъ, чьмъ у другихъ пнородцевъ; на нее, впрочемъ, взвалена большая часть домашней работы.

Корейцы, въ числъ около 7 тысячъ человъкъ, живутъ селеніями но берегамъ низовья Амура и Уссури. Они переселились съ полуострова Кореи. Корейскія селенія состоятъ изъ фанзъ, расположенныхъ одна отъ другой въ разстояніи отъ 100 до 300 шаговъ. Фанзы ихъ какъ по наружному, такъ и по внутреннему устройству похожи на китайскія фанзы. Около фанзъ находятся огороды и поля, на которыхъ корейцы съютъ преимущественно просо, ячмень, фасоль, а также, хотя и въ маломъ количествъ, картофель, табакъ, кукурузу, конопель. Изъ огородныхъ овощей они разводятъ огурцы, тыквы, ръдьку, ръпу п т. п. Полевыя работы они исполняютъ преимущественно на быкахъ и коровахъ; земледъльческія орудія ихъ первобытнаго устройства.

Незначительная часть корейцевъ занимается охотой. Мѣха убитыхъ звѣрей они продаютъ русскимъ или китайцамъ и на вырученныя деньги пріобрѣтаютъ порохъ, соль, табакъ и вообще все, необходимое для нихъ.

Многіе корейцы занимаются также рыболовствомъ. На длинныхъ байдарахъ, бока которыхъ обложены соломой, корейцы-рыболовы привозятъ въ городъ рыбу, для продажи русскимъ.

Внѣшнимъ видомъ корейцы похожи на китайцевъ. Подобно послѣднимъ, они носять длинныя косы. Красота волосъ составляеть предметъ щегольства корейцевъ. Женщины, имѣющія короткіе волосы, прицѣпляютъ фальшивыя косы. Одежда корейцевъ состоитъ изъ полотняныхъ или кожаныхъ шароваръ и халата съ широкими рукавами. На головъ носятъ черную шляпу съ широкими полями. Женщины носять кофты и юбки.

Корейцы добродушны, трудолюбивы, гостепріцины и скоры на дружбу. Серьозные и сдержанные въ присутствіи чужихъ, они охотно сбрасываютъ съ себя обычный важный видъ въ обществъ друзей. Многіе изъ нихъ приняли крещеніе; некрещеные исповъдують ламайскую религію.



#### VIII

## ЮКАГИРЫ.

Югакиры — менгольскаго происхожденія; они живуть въ сѣверо восточной Сибпри, по берегу Ледовитаго океана, между рѣками Яною и Колымою.

Въ прежнія времена юкагировъ было довольно много, "какъ зв'єздъ на неб'є", какъ они выражаются; но оспа и другія заразныя бол'єзни значительно уменьшили число ихъ; въ настоящее время ихъ насчитывается только до 1400 челов'єкъ.

Юкагиры — средняго роста, стройны; они имьють продолговатос, довольно правильное смуглое лицо; волосы и глаза ихъ большею частью черны. Волосы на головь они или распускають отъ средины темени въ стороны, или собирають назадъ въ пучекъ и связываютъ ремнемъ. Дъвушки обвышиваютъ свои волосы мъдными пуговицами, серебряными монетами и узенькими суконными полосками. Замужнія женщины не носять этихъ украшеній на волосахъ.

Одежда юкагировъ дълается изъ шкуръ оленей и дикихъ звърей. Верхняя ихъ одежда (малица) бываетъ украшена мъдными пуговицами. Женщины имъютъ на верхней одеждъ откидной воротникъ изъ соболя или россомахи, а мужчины имъютъ стоячій воротникъ изъ какого-нибудь болье дешеваго мъха. На голову мужчины надъваютъ мъховую шапку, а женщины повязываютъ голову платкомъ.

Большинство юкагировъ крещены, но у нихъ сохранились еще многіе языческіе обряды и въра въ шамановъ.

По образу жизни юкагиры раздъляются на осъдлыхъ и кочевыхъ. Осъдлые живутъ въ бревенчатыхъ избушкахъ. Налъво отъ входа въ избъ помъщается чувалъ, или очагъ, на которомъ почти безпрерывно горитъ огонь; въ одномъ изъ угловъ ея помъщаются образа; по стънамъ развъшивается оружіе; посрединъ стоитъ большой столъ, а по стънамъ идутъ широкія лавки; на полкахъ разставляется домашняя посуда. Кочевые юкагиры живутъ въ чумахъ, похожихъ на чумы самоъдовъ и тунгусовъ, или въ землянкахъ, покрытыхъ дерномъ, землей и снъгомъ. Избушки и землянки отапливаются и освъщаются моржовымъ жиромъ.

Юкагиры привътливы и гостепріимны. Характеръ ихъ большею частью весслый, беззаботный; они любятъ музыку и пъніе. Почти въ каждой избъ или въ каждомъ чумъ можно видъть балалайку—инструментъ въ родъ скрипки, на которой кто-нибудь изъ членовъ семьи играетъ. Они часто поютъ; голоса ихъ неръдко чисты и пріятны, но въ напъвахъ ихъ есть "что-то особенное, неправильное и дикое, даже непріятное для непривыкшаго слуха". Они большею частью импровизируютъ какъ напъвы, такъ и слова пъсенъ, при чемъ женщины поютъ большею частью объ отсутствующемъ другъ, а мужчины— объ охотъ, о своей отвагъ, силъ и т. п.

Кромъ пънія, юкагиры любять также разсказывать о событіяхь въ своей жизни, о похожденіяхь и подвигахь своихъ предковъ и т. п.

Въ пъніи и разсказахъ они проводять свое досужее время.

Изъ бытовыхъ обрядовъ юкагировъ обращаютъ на себя вниманіе обряды при свадьбъ. Условившись о размъръ калыма за невъсту, родственники и сваты убивають оленя и пируютъ. На слъдующій день невъста одъвается въ свой лучшій нарядъ и покрываетъ кускомъ матеріи свое лицо. Мать или другая женщина отвозить ее въ чумъ жениха. Тамъ встръчаетъ ее мать или родственница жениха, снимаетъ съ нея покрывало и усаживаетъ подлъ жениха. На другой день послъ свадьбы молодая сбрасываетъ съ своихъ косъ дъвичьи украшенія и уже болье не надъваетъ ихъ.

Иногда за невъстой прівъжаєть свать. Онъ садится у очага, закуриваєть трубку и, не говоря ни слова, подаєть невъсть колчань съ стрълами; она передаєть его своему отцу, а сама бросаєтся изъ чума; ее ловять, будто насильно садять въ нарту и везуть въ чумь жениха.

Главное занятіе юкагировъ состоить въ оленеводствѣ, охотѣ и отчасти рыбо-ловствъ.

Охота за дикими оленями по преимуществу обезпечиваеть продовольствіе юкагировъ. Отъ оленей они им'вють и пищу, и одежду. Кром'в того, они искусно выд'ялывають шкуры оленей и пром'внивають ихъ русскимъ на посуду, оружіе и т. п. предметы.

Охота на оленей производится главнымъ образомъ при переходъ ихъ съ береговъ Съвернаго Ледовитаго океана на югъ и обратно. Врангель въ описании своего путешествія подробно изображаєть охоту юкагировъ на оленей. Когда онъ прибыль въ Плотбище, все собранное тамъ народонаселеніе находилось, говорить онъ, въ мучительномъ ожиданіи, и отъ всякаго прівзжающаго спращивали свъдъній о ходъ оленей. Наконецъ, разнесся слухъ, что первыя многочисленныя стада оленей показались въ долинъ, къ съверу отъ ръки Анюя. Мгновенно всъ, кто только могъ управлять весломъ, бросились въ лодки и спъщили укрыться въ изгибахъ и обрывахъ высокихъ береговъ, гдъ промышленники обыкновенно поджидаютъ свою добычу.

Переходы оленей достойны замѣчанія. Въ счастливые годы число ихъ простирается до многихъ тысячъ, и нерѣдко занимаютъ они пространство отъ 50 до 100 верстъ. Хотя олени всегда ходятъ особыми стадами, по 200 и по 300 головъ каждое, но такія отдѣленія слѣдуютъ столь близко одно отъ другого, что составляютъ одно огромное стадо. Для переправы олени обыкновенно спускаются къ рѣкъ по руслу высохшаго или маловоднаго притока, выбпрая мѣсто, гдѣ противолежащій берегъ отлогъ. Сначала все стадо стѣсняется въ одну густую толиу, и передовой олень, съ немногими, сильнѣйшими товарищами, выходитъ нѣсколько шаговъ впередъ, подымая высоко голову и осматривая окрестность. Увѣрившись въ безопасности, передніе скачутъ въ воду; за ними кидается все стадо, и въ нѣсколько минутъ вся поверхность рѣки покрывается плывущими оленями. Тогда бросаются на нихъ охотники, скрывавшіеся на своихъ лодкахъ за камнями и кустарниками, окружаютъ ихъ и стараются удержать. Между тѣмъ нѣсколько опытнѣйшихъ промышленниковъ, вооруженныхъ копьями и длинными ножами, врываются въ

стадо и съ невъроятной скоростью убивають плывущихъ оленей. Обыкновенно одного удара довольно для умерщвленія животнаго, или нанесенія ему столь тяжелой раны, что оно можеть доплыть только до противоположнаго берега.

Охота на оленей сопряжена для охотниковъ съ большою опасностью. Маленькая лодка ихъ ежеминутно подвергается опасности разбиться или опрокинуться, среди густой, безпорядочной толпы оленей, всячески защищающихся отъ преслъдователей. Самцы кусаются, бодаются и лягаются, а самки обыкновенно стараются вскочить передними ногами въ лодку, чтобы потопить или опрокинуть ее. Если имъ удастся опрокинуть лодку—гибель охотника почти неизбъжна. Онъ можетъ спастись, только ухватившись за сильнаго нераненаго оленя и выбравшись съ нимъ вмъстъ на берегъ. Впрочемъ, несчастія при охотъ случаются ръдко, ибо промышленники обладаютъ непонятною ловкостью въ управленіи лодкою, удерживая ее въ равновъсіи и притомъ отражая усилія животныхъ. Хорошій, опытный охотникъ менье нежели въ полчаса убиваетъ до ста и болье оленей. Когда стадо весьма многочисленно и придетъ въ безпорядокъ, забойка удобнье и безопаснье. Другіе охотники хватаютъ убитыхъ оленей, привязывають ихъ ремнями къ лодкамъ, и каждый промышленникъ получаетъ то, чъмъ успъеть завладьть.

Можно подумать, что такимъ образомъ всю добычу расхватываютъ другіе, а собственно охотники не получаютъ себѣ никакого вознагражденія за труды, сопряженные съ опасностью для жпзни. Но здѣсь существуетъ свято соблюдаемый обычай, по которому только совершенно убитые оленп составляютъ общую собственность, а раненые, доплывающіе до другого берега и тамъ падающіе, принадлежатъ промышленникамъ, которые ихъ кололи. Среди тѣсной толпы устрашенныхъ и разъяренныхъ оленей, въ то время, когда всѣ физическія и душевныя силы человѣка должны быть обращены на сохраненіе собственной жизни, нѣкоторые изъ промышленниковъ сохраняють столько присутствія духа и хладнокровія, что могутъ соразмѣрять силу своихъ ударовъ и убиваютъ маленькихъ оленей, а больщимъ наносятъ только раны, такъ что они достигаютъ берега и тутъ уже издыхають.

Оленья охота на водѣ представляетъ нѣчто поразительное. Шумъ нѣсколькихъ сотъ плывущихъ оленей, болѣзненное хрипѣнье раненыхъ и издыхающихъ, глухой стукъ сталкивающихся роговъ, обрызганные кровью охотники, прорѣзывающіе съ невѣроятною быстротою густые ряды животныхъ, крики и восклицанія другихъ охотниковъ, старающихся удержать стадо, обагренная кровью поверхность рѣки—все это вмѣстѣ представляетъ картину, которую трудно описать.

По окончаніи охоты и разділа добычи, убитые олени тотчасть опускаются въ воду, потому что на воздухів скоро портятся, а въ холодной водів безвредно сохраняются нівсколько дней, пока хозяева успівоть выпотрошить и приготовить ихъ впрокъ. Оленье мясо обыкновенно сушать на воздухів, контять или, при раннихъ холодахъ, замораживають. Здішніе русскіе иногда тоже солять лучшія части оленей. Особымъ лакомствомъ считаются копченые оленьи языки; ихъ тщательно сберегають и подають на столь только при торжественныхъ случаяхъ.

Кром'в охоты на оленей, юкагиры охотятся также и на другихъ звѣрей. Каж дый юкагиръ ежегодно ставитъ по нѣскольку сотенъ ловушекъ, западней и силковъ въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ обыкновенно бѣгаютъ соболи, россомахи. лисицы и другіе звѣри. Нѣсколько разъ въ годъ онъ осматриваетъ свои звѣроловныя снасти и вынимаетъ попавшихся въ нихъ звѣрей.

Рыболовство составляеть второстепенное занятіе юкагировь, но все-таки и оно служить значительнымъ подспорьемъ въ ихъ жизни.

Пищей юкагировъ служить главнымь образомъ оленина въ различныхъ видахъ, т.-е. вареная, вяленая, сырая и т. п. Затъмъ, въ столъ ихъ играють немаловажную роль мясо птицъ, рыба, ягоды и коренья иъкоторыхъ растеній.

Какъ и всѣ другіе инородцы, юкагиры любятъ курить табакъ и употреблять хмельные напитки. Не имѣя вина, они пьютъ настой мухоморовъ, что, конечно, не можетъ не отражаться вредно на ихъ здоровьи.



# IX.

# ЧУКЧИ.

Чукчи — монгольскаго происхожденія; живуть они на сѣверо-востокѣ Сибири, оть рѣки Колымы до Берингова пролива и отъ Камчатки до Сѣвернаго Ледовитаго океана, на полуостровѣ, называемомъ Чукотскимъ. На югѣ отъ нихъ живутъ коряки, а на западѣ — юкагиры и якуты.

Страна, занятая чукчами, состоить: то изъ каменныхъ, безлъсныхъ горъ, то изъ общирныхъ долинъ, покрытыхъ тощимъ мохомъ и кое-гдъ полусухимъ тальни-



комъ или малорослыми хвойными деревцами; она носитъ всѣ характерные признаки непривътливой тундры. Климатъ въ ней суровъ до крайности; теплое время продолжается не болѣе одного мѣсяца. Во многихъ мѣстахъ, не только на горахъ, но и въ оврагахъ никогда не растаиваетъ снѣгъ; отъ морозовъ трескаются скалы, обломками которыхъ усѣяна почва. Но чукчи свыклись съ своей угрюмой страной, съ ея стужами и буранами и безвредно для себя переносятъ ихъ. Вотъ, напр., во время зимняго бурана чукчъ стережетъ въ тундрѣ своихъ оленей. Буря сорвала его Иногодцы Сибиги.

шалашъ и заметаетъ его кругомъ, а онъ лежитъ-себѣ на снѣгу подъ оленьей шкурой и прислушивается къ вою своихъ враговъ — волковъ. И нипочемъ ему ни сорокаградусный морозъ, ни страшный буранъ.

Одни изъ чукчей кочують по тундръ и занимаются оленеводствомъ, другіе же, лишившись своихъ оленей, перешли къ побережью океана, осъли здѣсь и стали заниматься ловлей рыбы и морскихъ животныхъ. Первые сами себя называютъ "чаукчу", а вторые называютъ себя "намолло" или "нашкули". Чукчи-оленеводы обыкновенно бываютъ выше ростомъ и бодрѣе видомъ, чѣмъ побережные чукчи. Всѣхъ чукчей насчитывается около 10 тысячъ человѣкъ.

Чукчи живуть небольшими селеніями. Жилищемъ ихъ служить падатка, которая строится изъ китовыхъ реберъ и шестовъ и обтягивается оленьими и тюленьими шкурами. Сторона палатки, обращенная къ югу, бываетъ почти вертикальна; на этой сторонъ дълается маленькая дверь, завъшиваемая шкурой. Противоположная, т.-е. съверная сторона, дълается наклонной. Подъ этой стънкой, внутри палатки, ставится другая четырехугольная палатка изъ оленьихъ шкуръ, служащая спальней въ сильные холода. Въ ней раскладываютъ огонь, при чемъ вмъсто дровъ жгутъ мохъ или кости, облитыя, для лучшаго горънія, китовымъ жиромъ. Дымъ выходить въ отверстіе, находящееся вверху внутренней и внъшней палатокъ.

Чукчи — средняго роста, кръпко и стройно сложены; они до старости пользуются хорошимъ здоровьемъ.

Цвътъ лица ихъ смуглый, скулы выдавшіяся, носъ приплюснутый, глаза черные, бойкіе, волосы черны, какъ уголь, и коротко острижены; бороды не бываетъ; вырастающіе на бородъ волосы они выщипывають. Выраженіе лица ихъ мужественное. Въ прежнія времена многіе изъ нихъ прокалывали себъ губы и вдъвали въ нихъ моржовые зубы или костяныя кольца; но въ настоящее время обычай этотъ искоренился. Татуировка у нихъ еще сохранилась, при чемъ мужчины татуирують себъ руки и грудь, а женщины, кромъ того, и лицо.

Одежда чукчей дѣлается изъ оленьихъ шкуръ; они носятъ "куклянку", т.е. оленью куртку, шерстью вверхъ; по куклянкъ подпоясываются толстымъ ремнемъ. Внизу куклянка оторочена длиннымъ чернымъ мѣхомъ и мѣстами украшена кусочками краснаго сафьяна и блестящими металлическими пластинками. На ноги надѣваются мѣховые штаны и высокіе сапоги изъ тюленьей шкуры. На голову надѣваютъ большую шапку съ наушниками.

Дътей своихъ чукчи до такой степени толсто укутываютъ въ оленьи шкуры, что если ребенокъ и свалится на полъ, то не ушибется: толстый слой шкуръ защищаетъ отъ ушиба.

Чукчи народъ смълый, отчаянный, воинственный; до подчиненія ихъ русскими они смъло выходили на бой съ враждебными имъ инородцами; но при всемъ томъ они добродушны и хотя расчетливы, но не алчны. У нихъ въ обычать месть. За нанесенную обиду чукчъ считаетъ своею обязанностью отомстить. Иногда месть переходить отъ поколтнія къ поколтнію, пока, наконецъ, представится случай покончить вражду смертоубійствомъ и исполнить, такимъ образомъ, существующія требованія относительно кровавой мести.

Гостепріимство составляеть тоже одну изъ отличительныхъ черть чукчей. Гостя сни не только угощають, но и надъляють его при уходъ подарками. Если

01 --

прибудеть почетный гость, то хозяннь чума созываеть своихъ друзей на пиръ, и идеть угощеніе до тѣхъ поръ, пока гость не уѣдетъ. Для угощенія закалывають оленей. При пирахъ шаманы производять заклинанія и приносять жертвы, при чемъ не забывають посредствомъ сожженія послать подарки умершимъ родственникамъ хозянна.

Прівзжающіе на Чукотскій полуостровъ китоловы и торговцы познакомили чукчей съ водкою и нѣкоторыми пороками и тѣмъ оказали на ихъ характеръ вредное вліяніе.

До проникновенія къ чукчамъ христіанства у нихъ господствовали такіе обычаи, которые не могутъ быть терпимы съ христіанской точки зрѣнія; они, напр., убивали хилыхъ стариковъ и вообще лицъ, неспособныхъ къ работѣ, имѣли по двѣ и болѣе жены и т. п. По мѣрѣ распространенія христіанства, обычаи эти мало-по-малу искореняются, но все-таки и до настоящаго времени многіе языческіе обычаи и вѣрованія у нихъ въ полной силѣ. Изъ такихъ обычаевъ и вѣрованій упомянемъ объ обычаѣ приносить въ жертву животныхъ и о вѣрованіи въ силу шамановъ, талисмановъ и амулетовъ.

Покойниковъ чукчи сожигаютъ, обрядивъ ихъ предварительно въ оленьи одежды. На кострѣ вмѣстѣ съ покойникомъ сожигаютъ убитыхъ оленей, нарту, оружіе и другія вещи, принадлежавшія покойному. Если пламя костра поднимается столбомъ вверхъ, то чукчи думаютъ, что душа покойника вмѣстѣ съ пламенемъ возносится прямо на небо.

Нерѣдко трупъ покойника не сожигаютъ, а кладутъ въ вырытую яму, гдѣ покрываютъ его шкурой, но не зарываютъ землей, такъ что онъ становится жертвой звѣрей.

При каждомъ событіи, радостномъ или печальномъ, чукчи-язычники приносять богамъ въ жертву оленей, а иногда даже и собакъ. Прежде чѣмъ принести жертву, они обыкновенно обращаются къ шаману съ вопросомъ, какую жертву слѣдуеть принести богамъ. Тотъ назначаетъ—и жертва приносится. Случается, что если при постигшемъ бѣдствіи, напр., падежѣ оленей, не помогають жертвы, проносимыя по указанію шамана, то чукчи наказывають самого шамана.

Чукчи обложены незначительной податью, которую они платять преимущественно шкурками; но они освобождены отъ всякой земской повинности. Судъ они совершають по своимъ обычаямъ; русскій судъ касается до нихъ только тогда, когда они совершили убійство или грабежъ внѣ границъ признанныхъ за ними вемель.

У нихъ есть избранные тіуны или предводители, которые, впрочемъ, мало им'єютъ власти и ничего не могутъ дълать безъ общаго согласія.

Между богатыми чукчами встръчаются такіе, которые имъють слугь, состоящихъ въ обязательныхъ отношеніяхъ къ своимъ владѣльцамъ. Слуги эти не считаютъ себя въ правѣ оставить своего господина и перейти къ другому владѣльцу. За работу своихъ слугь владѣлецъ кормитъ и одѣваетъ ихъ. Такимъ образомъ у чукчей сохранилось нѣчто въ родѣ крѣпостничества. Можно думать, что крѣпостные слуги у чукчей произошли изъ лицъ, побѣжденныхъ или взятыхъ въ плѣнъ.

Женщины у чукчей пользуются въ значительной мѣрѣ почетомъ и уваженіемъ. Мужъ всегда совѣтуется съ женой, когда производится какая-нибудь важная мѣна. Вещи, которыя мужъ вымъниваетъ, отдаются немедленно женъ на храненіе. Всъ домашнія работы возложены на женщинъ: мужчины считаютъ для себя унизительнымъ исполнять какую-нибудь домашнюю работу.

Съ своими дътьми чукчи обращаются чрезвычайно ласково и при разговоръ съ ними избъгаютъ бранныхъ словъ. Норденшильдъ говоритъ, что достаточно приласкать дътей, чтобы быть чукчами любезно принятымъ въ ихъ палаткъ. Маленькихъ дътей чукчи обыкновенно носятъ на спинъ.

Главное занятіе кочевыхъ чукчей состоить въ оленеводствъ. Между чукчамиоленеводами есть такіе, которые владъють по нѣскольку тысячь оленей. Вообще
можно сказать, что чукчи-оленеводы считаются болье зажиточными, чъмъ береговые
чукчи, главное занятіе которыхъ состоить въ ловль тюленей и моржей. Ловять ихъ
толстыми ременными сътями, которыя пропускають подъ ледъ въ прорубь и въ которыя они запутываются головой или лапами. Вьють ихъ также и на сушь. Чукчъ
надъваеть бълое платье, чтобы какъ можно менье отличаться отъ снъга, и приближается незамътно къ тюленямъ или моржамъ, гръющимся на солнць. У него въ рукъ
конье и палка съ набитыми на конць медвъжьими зубами. Этой палкой онъ скребеть по льду и снъгу, чтобы усыпить звъря и заглушить шорохъ снъга при своемъ
приближеніи. Приблизившись къ нему, онъ поражаеть его копьемъ. Иногда чукчи,
замътивши, что тюлени вылъзли изъ воды на сушу погръться на солнцъ, бросаются
на нихъ, отръзывають путь къ водъ и гонятъ дальше вглубь суши, гдъ и убиваютъ копьями и палками.

Отъ тюленей и моржей береговые чукчи получаютъ все имъ необходимое. Мясо и нѣкоторыя части кожи этихъ звѣрей идутъ въ пищу чукчамъ, жиръ служитъ имъ для топлива и пищи, изъ кожи они дѣлаютъ ремни для упряжи и прочныя подошвы, клыки продаютъ или дѣлаютъ изъ нихъ оружіе для ломки льда и рытья замерзшей земли и, наконецъ, изъ внутренностей и кишокъ они дѣлаютъ непромокаемое лѣтнее платье.

Кром'в тюленей и моржей, чукчи охотятся также на медв'вдей, ради ихъ мяса и сала, которое они считаютъ лакомствомъ. Для охоты за медв'вдями, они пробираются на льдины Ледовитаго океана, на которыхъ т'в живутъ.

Охотятся они также и на волковъ. Своеобразна ихъ охота на нихъ. Берутъ китовый усъ, заостриваютъ съ обоихъ концовъ и свертываютъ въ кольцо, которос перевязываютъ веревочкой, чтобы оно не развертвлось. Затвиъ на холодъ поливаютъ его водой, пока оно не покроется слоемъ льда, и разръзываютъ веревочку. Кольцо обмазываютъ толстымъ слоемъ жира и бросаютъ его на тундръ. Голодный волкъ поглощаетъ это кольцо. Въ желудкъ ледъ растаиваетъ и усъ выпрямляется, причиняя волку смертельную рану. Чрезъ нъкоторое время чукчи находятъ волка на тундръ мертвымъ.

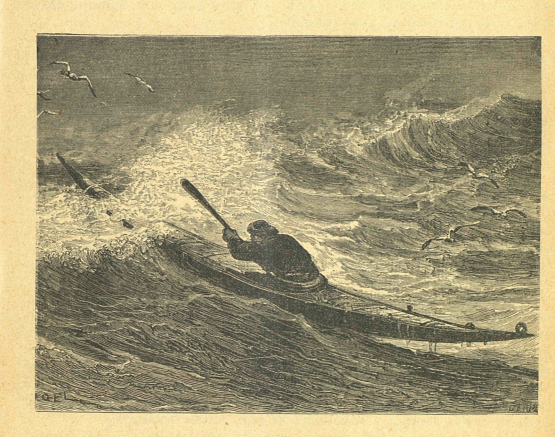
Занимаются чукчи также ловлей рыбы и птицъ. Рыбу ловятъ или корзинами изъ ивовыхъ прутьевъ, или же сътями, сдъланными изъ тонкихъ ремешковъ, выръзанныхъ изъ моржовыхъ кожъ. Для разъъздовъ при ловлъ рыбы употребляютъ легкія байдары, состоящія изъ деревяннаго или костяного остова, обтянутаго шкурами морскихъ животныхъ, мъхомъ внутръ лодки.

Для ловли птицъ употребляють съти изъ длинныхъ и узкихъ ремней съ кам-

00

нями или кусками моржовой кости на концахъ. Чукчи бросаютъ такія сѣти на летящихъ гусей или другихъ птицъ, запутываютъ ихъ и повергаютъ на землю.

Чукчи-оленеводы ведуть мѣновую торговлю съ береговыми чукчами. Первые со своими оленями перекочевывають на берегь оксана и здѣсь вымѣнивають у береговыхь чукчей моржовыя и тюленьи кожи, моржовые зубы и китовый жиръ; взамѣнъ этого они доставляють береговымъ чукчамъ оленьи шкуры, табакъ п различныя русскія издѣлія.



Для торговли съ русскими чукчи собираются въ мъста, въ которыхъ бываетъ ярмарка. Такими мъстами служатъ кръпостца Островное, Анюй, Колымскъ и друг. Прибывъ на ярмарку, чукчи и другіе инородцы становятся съ своими нартами полукругомъ противъ русскихъ торговцевъ. Послъ объдни въ русской церкви, поднимается флагъ—знакъ открытія ярмарки. Во время ярмарки русскіе торговцы суетливо перебъгаютъ отъ одного инородца къ другому, восхваляя свой товаръ и прицъниваясь къ товару инородцевъ. Чукчи же невозмутимо стоятъ возлъ своихъ нартъ и съ нъкоторою важностью относятся къ восхваленію русскими торговцами своего товара; они только покачиваютъ головой въ случав сомнънія въ доброть предлагае-

маго имъ товара. Безъ всякихъ въсовъ, они върно на рукъ взвъшиваютъ предлагаемый имъ табакъ; не берутъ его, если въ пудъ не достаетъ хотя фунта. Малъйній изъянъ въ товаръ — и чукчъ бракуетъ его молча, съ полнымъ хладнокровіемъ.

Вся торговля у чукчей мѣновая; они не знаютъ цѣнности денегъ. Норденшильдъ пишетъ, что 25-ти-рублевая бумажка цѣнится чукчами меньше, чѣмъ красивая обложка отъ мыла, а золотая или серебряная монета меньше, чѣмъ оловянная пуговица. Когда спутники Норденшильда предложили чукчу серебряную монету, то онъ принялъ ее лишь послѣ того, какъ въ ней просверлено было отверстіе, чтобы можно было употреблять ее какъ украшеніе.

Чукчи служать посредниками при покупкъ русскими американскаго пушного товара. На своихъ байдарахъ они легко и скоро переплывають Беринговъ проливъ на берсгъ Америки, гдъ на табакъ вымъниваютъ у алеутовъ пушные мъха и везутъ на ярмарку для сбыта русскимъ.

Для перевздовъ по сухому пути береговые чукчи употребляють собакъ, запрягая ихъ въ нарту по четыре врядъ; чукчи же оленеводы вздятъ большею частью на оленяхъ, запрягая ихъ пару и болве въ нарту. Нарты свои они двлаютъ изъ китовыхъ реберъ.

Въ досужее время чукчи сидятъ въ своихъ палаткахъ и разсказываютъ другъ другу свои похожденія на охотъ. Иногда они устранваютъ скачки и бъганье взагруски. Скачки начинаются по данному сигналу. Какъ стръла мчатся олени, управляемые съ удивительнымъ искусствомъ чукчами. Бъганье взапуски совершается на снъгу, иногда довольно глубокомъ; несмотря на это, многіе чукчи бъгутъ очень быстро, проворно и неутомимо. Побъдители награждаются одобреніемъ, а иногда и подарками. Молодыя дъвушки неръдко устраиваютъ пляску. Нъсколько дъвушекъ становятся одна противъ другой или же рядомъ и съ мимическими движеніями покачиваются въ тактъ; затъмъ прыгаютъ объими ногами заразъ впередъ и поворачиваются кругомъ. Пляска сопровождается пъніемъ и барабаннымъ боемъ. Барабанъ чукчей состоитъ изъ деревяннаго обруча, перетянутаго тонкой кишкой тюленя или моржа. По такому барабану ударяютъ тонкой палочкой изъ китоваго уса. Звуки пънія и барабаннаго боя не особенно гармоничны для европейскаго слуха; но достаточно взглянуть на веселыя, улыбающіяся лица чукчей, чтобы понять, что эти звуки имъ очень нравятся и производятъ на нихъ сильное впечатлъніе.

Пища оленныхъ чукчей состоитъ главнымъ образомъ изъ вареной оленины; осъдлые же чукчи питаются преимущественно мясомъ, жиромъ и кровью морскихъ животныхъ. Мясо бълаго медвъдя и нъкоторыя части китовой кожи они считаютъ лакомствомъ. Рыбу они ъдятъ только при недостаткъ мяса; соли почти не употребляютъ. Мясной сокъ они смъшиваютъ со снъгомъ и эту смъсь употребляютъ вмъсто питья. Отъ русскихъ познакомились они съ чаемъ и сахаромъ, и болъе зажиточные изъ нихъ считаютъ чай для себя необходимымъ напиткомъ; особенно любятъ они сосать сахаръ.

Норденшильду пришлось вид'ять, какъ чукчи вдять. Когда оленина была сварена, говорить онъ, чукчи приступили къ вдв. Во время вды они лежали, при чемъ туловище находилось во внутренней юрть, а голова—подъ оленьими шкурами во внышей юрть, гдъ была поставлена пища. Взявъ по куску оленины, они у

самыхъ зубовъ отръзывали ножомъ столько, сколько въ одинъ разъ могли разжевать и проглотить. Окончивъ ужинъ, они опять втянули голову во внутреннюю юрту.

Въ промежуткахъ между принятіемъ пищи многіе чукчи, какъ и нѣкоторые другіе инородцы, жуютъ сѣру, что очищаетъ зубы и обильно снабжаетъ желудокъ слюной, способствующей перевариванію тяжелой пищи.

Какъ всѣ инородцы, чукчи любятъ пить водку, въ употребленіи которой они мало разборчивы, чѣмъ и пользуются торговцы, продавая имъ самую плохую водку по высокой пѣнѣ.

Дюбятъ чукчи также курить табакъ; курятъ изъ длинныхъ трубокъ. При куреніи они затягиваются до одуренія. Кромѣ куренія, они также нюхають, жують и даже проглатываютъ табакъ. Бѣдняки, для которыхъ недоступно куреніе настоящаго табаку, замѣняютъ его моржевой шерстью, выдергиваемой по мѣрѣ надобности изъ олежды.



## X.

# коряки.

Коряки живуть на пространствъ отъ средней части полуострова Камчатки до ръки Анадыри. Они родственны чукчамъ, что доказывается сходствомъ ихъ языка, сбраза жизни, нравовъ, домашней утвари и одежды; видомъ они тоже похожи на чукчей и, подобно послъднимъ, иногда татуируютъ себя. Число ихъ простирается до 4500 человъкъ. Они раздъляются на кочевыхъ и осъдлыхъ. Первые живутъ въ оленьихъ палаткахъ, а вторые — въ хижинахъ или землянкахъ. Землянки свои они устраиваютъ такъ: вырываютъ яму около сажени въ глубину и до двухъ или трехъ саженъ въ длину и ширину. Стъны ямы обкладываютъ досками, а сверху настилаютъ жерди, на которыя насыпаютъ землю, оставляя небольщое отверстіе, служащее и окномъ, и дверью, и дымовой трубой. Въ землянку спускаются по бревну, стоящему наклонно. Внутри ея, прямо подъ отверстіемъ, устраиваютъ изъ каменьевъ очагъ, на которомъ почти всегда горитъ огонь. Около стънъ землянки идутъ лавки, покрытыя травяными рогожами и шкурами.

Хижины или землянки коряковъ никогда не очищаются, а потому въ нихъ всегда бываетъ непролазная грязь и нечистота. Остатки отъ приготовляемой или принимаемой пищи бросаются на полъ, гдъ и гніютъ, заражая собою воздухъ, который бываетъ до того испорченъ, что непривыкшій человъкъ не можетъ пробыть въ немъ и полчаса. Извнъ землянки имъютъ видъ холмиковъ. Онъ неръдко бываютъ огорожены частоколомъ или обведены землянымъ валомъ.

Домашняя утварь коряковъ состоить изъ нъсколькихъ мисокъ, котловъ и корытиевъ.

Живя грязно, коряки любять наряжаться въ платье, которое шьется изъ шкуръ собачьихъ, оленьихъ и медвъжьихъ и укращается полосками цвътного сукна и пуговицами.

Въ настоящее время почти всѣ коряки считаются христіанами; но не многіе изъ нихъ имѣютъ ясное понятіе объ истинахъ этой религіи. Все-таки они почти забыли свои прежнія языческія вѣрованія и не чтутъ своихъ прежнихъ идоловъ. До распространенія христіанства они чтили духа Апапеля, властителя вселенной, и идола Хантая, очистителя грѣховъ. Верхняя половина этого послѣдняго была человъческая, а нижняя — рыбья. Ежегодно коряки вырѣзывали изъ дерева новаго идола Хантая и ставили его рядомъ съ прежнимъ, такъ что въ иной землянкъ помѣщалось нѣсколько ихъ. Кромѣ Хантая, коряки чтили еще идола Ажушара. Этотъ идолъ имѣлъ видъ столбика съ верхушкою, обдѣланною въ видѣ человѣче-

ской головы; онъ ставился обыкновенно надъ домашнею посудою и считался сторожемъ, отгоняющимъ отъ землянки злыхъ лъсныхъ духовъ.

Несмотря на то, что коряки не чтуть своихъ прежнихъ боговъ и идоловъ, они все-таки иногда приносять въ жертву собаку или оленя, хотя, впрочемъ, и не знаютъ, кому приносять эту жертву. Принося жертву, они приговариваютъ: "Это для тебя, дай намъ и ты что-нибудъ". У нихъ сохранилась еще въра въ шамановъ, къ помощи которыхъ они прибъгаютъ въ болъзни или тяжелыхъ случаяхъ.

Коряки, особенно кочевые, отличаются правдивостью. Единственной клятвой ихъ служать слова: "Это върно, я не лгу".

Убійство признается ими большимъ преступленіемъ, вызывающимъ месть со стороны родственниковъ убитаго; оскорбленіе чести считается тоже преступленіемъ и влечеть за собою месть; воровство же не признается дѣломъ непозволительнымъ, если только слѣды его ловко скрыты.

Всѣ споры и несогласія членовъ семьи обыкновенно разбираетъ старшій членъ ея, и его рѣшенію должны всѣ подчиняться; споры же между членами различныхъ семействъ рѣшаетъ старшина.

Коряки, какъ и другіе инородцы, отличаются гостепріимствомъ. При пріємъ пріъхавшаго гостя соблюдается слъдующій обычай: пріъхавшій гость отпрягаеть оленей и остается въ своихъ саняхъ до тъхъ поръ, пока хозяйка не скажеть ему, что хозяинъ дома. Выльзаетъ изъ землянки хозяинъ. Гость приближается къ землянкь, и хозяинъ предлагаетъ ему войти въ нее. Когда гость войдетъ, хозяинъ, показывая ему мъсто, проситъ его състь и начинаетъ его угощать.

При встрѣчѣ коряки привѣтствуютъ другъ друга словами: "Желаю теплаго дня". Ясно, что въ суровомъ климатѣ такое привѣтственное пожеланіе можетъ считаться однимъ изъ лучшихъ.

При бракъ у коряковъ соблюдаются слъдующіе обряды: собираются гости. Ихъ угощають мясомъ, жиромъ, рыбой и т. п. Послъ вды раздается мърный барабанный бой. Входить старый корякъ съ охапкой ивовыхъ прутьевъ; онъ раздаетъ ихъ всемъ присутствующимъ. Барабанный бой прекращается, и барабанившій начинаеть пъть речитативомъ, сначала тихо, а затъмъ все громче и громче, и наконецъ ивніе его переходить въ дикую и энергическую песню. У входа въ каждую палатку помъщаются по двъ или по три женщины съ прутьями. Престарълый корякъ выводить изъ палатки жениха и невъсту. Съ появленіемъ ихъ снова раздается барабанный бой и гости начинають горданить во всю мочь. По сигналу, данному престарълымъ корякомъ, невъста бросается бъжать. Женихъ старается ее догнать. Она перебъгаеть изъ палатки въ палатку, а за нею слъдуеть женихъ. Женщины всевозможными мърами стараются помъщать ему ноймать невъсту: онъ быютъ его прутьями, закрывають передъ нимъ входъ въ палатку, стараются подцепить его, чтобы онъ упалъ. Онъ съ поразительнымъ терпъніемъ преодолжваетъ всь эти препятствія и, наконець, ловить нев'єсту. Барабанный бой и п'вніе прекращаются, свадьба считается оконченной и гости расходятся.

Богатые платять за невъсту калымъ, а бъдные вступають въ услужение къ родителямъ невъсты и такимъ образомъ зарабатывають себъ право получить жену.

Приданое жены, по установившемуся обычаю, остается ея неотъемлемой собственностью до рожденія перваго ребенка; посл'в рожденія его, ея олени переходять

во владініе мужа, для обезпеченія дітей. Если бракъ бездітень, то стада мужа и жены, послів ихъ смерти, переходять въ наслідство къ ближайшимъ ихъ родственникамъ. По смерти отца, всів сыновья ділять имущество его между собою поровну. Вдова пользуется пожизненнымъ приплодомъ отъ оленей, полученныхъ ею въ приданое; послів ея смерти приданое ея переходить къ сыновьямъ, которые при разділь его должны вознаграждать своихъ сестеръ подарками. Въ семь дітей много братьевъ, младшій, если онъ не женать, можеть жениться на вдовъ старшаго брата; но старшему брату, холостому или вдовцу, не дозволяется вступить въ бракъ со

вдовою младшаго брата. Если всъ братья женаты, то вдова каждаго изъ нихъ можетъ выйти за чужого. Многоженство, бывшее прежде въ обычат у коряковъ, въ

настоящее время почти не случается.

Когда у коряка родится ребенокъ, приводять къ родильниць оленя, котораго туть же и убивають въ жертву духамъ. Кромь того, для новорожденнаго отець отдълиетъ нъсколько оленей, которыхъ отмъчаетъ особымъ знакомъ на ухъ. Приплодъ отъ этихъ оленей принадлежитъ ему же. Такимъ образомъ, когда ребенокъ возмужаетъ, онъ является владътелемъ довольно значительнаго стада. Вскоръ послъ рожденія ребенку даютъ имя. Въ палатку или землянку собпраются родные. Одна изъ старыхъ женщинъ привязываетъ къ столбу стеклянный шарикъ и начинаетъ медленно перебирать одно за другимъ имена любимъйшихъ изъ умершихъ мужчинъ или женщинъ, смотря потому, какого пола ребенокъ. Ребенку дается то имя, при произнесеніи котораго шарикъ случайно шевельнется; коряки убъждены, что любимый покойникъ шевельнулъ шарикомъ и тъмъ какъ бы указалъ, что счастье, которое онъ имълъ въ жизни, должно перейти на новорожденнаго. Дътей своихъ, для теплоты, коряки зашиваютъ въ оленьи мъшки. Зашитаго въ мъшокъ ребенка мать носитъ на спинъ.

Дъти у коряковъ съ раннихъ лътъ пріучаются къ занятію, свойственному ихъ нолу: дъвочки пріучаются шить одежду, готовить пищу, плести съти, сушить рыбу, а мальчики— стрълять изъ лука или ружья, пасти оленей, ловить рыбу и т. п.

Покойниковъ коряки сожигаютъ на кострѣ съ ихъ оружіемъ и необходимыми при жизни вещами, а любимыхъ покойникомъ оленей убиваютъ, мясо ихъ съъдаютъ, а все остальное также сожигаютъ на кострѣ. Возвращающихся домой съ похоронъ шаманъ ударяетъ слегка розгою, произнося заклинаніе, которымъ будто бы запрещастъ умершему приходить за живыми.

Занятіе кочевыхъ коряковъ состоитъ главнымъ образомъ въ оленеводствѣ, а осѣдлыхъ—въ рыболовствѣ и охотѣ за пушными звѣрями и морскими животными. Пріемы ловли пушныхъ звѣрей и морскихъ животныхъ тѣ же, что и у чукчей.

Коряки неразборчивы въ пищъ. Они ъдятъ мясо павшихъ оленей и другихъ животныхъ. Главною же ихъ пищею служитъ рыба, которая ловится въ несмътномъ множествъ. Для храненія запаса рыбы строятся балаганы на высокихъ подставкахъ. Взлъзаютъ на эти балаганы съ помощью бревна съ зарубками.

Рыбу коряки обыкновенно варять въ глиняныхъ или чугунныхъ котлахъ. Въ прежнее время, когда они еще не имъли возможности получать отъ русскихъ глиняной или чугунной посуды, они варили рыбу въ деревянныхъ корытцахъ, при

чемъ, положивши се въ корыто, паливали его водой и затѣмъ, раскаливши нѣсколько камней, клали ихъ одинъ послѣ другого въ воду съ рыбой. Вода нагрѣвалась и рыба варилась. Приготовляли коряки рыбную пищу и такимъ образомъ: множество рыбьихъ головъ сваливали въ яму и оставляли ихъ тамъ, изрѣдка перемѣшивая, — до тѣхъ поръ, пока вся масса не прокисала. Приготовленная такимъ образомъ пища издавала нестерпимый запахъ, однако коряки ѣли ее съ большимъ аппетитомъ.

Кром'в мяса и рыбы, коряки питаются разными кореньями, добывая ихъ изъ норъ особаго рода мышей.

Какъ опьяняющій напитокъ, коряки употребляють иногда настой мухоморовъ. Настой этоть вредень для здоровья, и продажа мухоморовъ запрещена закономъ; однако коряки вымѣнивають ихъ у торговцевъ на оленей и шкурки пушныхъ звърей.



### КАМЧАДАЛЫ.

Камчадалы живуть на полуостровъ Камчаткъ, преимущественно на южной его части. Они сами себя называють кроша (дюди) или ительменз (жители). Названіе камчадалы произошло отъ ръки Коочь, протекающей по Камчаткъ. Словомъ "Коочь-ай" назывался у жителей Камчатки всякій, живущій при ръкъ Коочь. Изъ "Коочь-ай" у коряковъ образовалось слово Кончало, а изъ этого слова наши казаки образовали слово Камчадалы.

Въ настоящее время камчадаловъ насчитывается до 4 тысячъ человъкъ; въпрежнее же время ихъ было значительно больше.

Видъ камчадаловъ свидътельствуетъ объ ихъ монгольскомъ происхожденіи. Они имъютъ темно-желтый цвътъ кожи, черные волосы, ръдкую бороду, плоское, широкое лицо, выдавшіяся скулы, большой ротъ и толстыя губы. Ростъ ихъ средній или даже ниже средняго, плечи широкія и животъ отвислый. Женщины съ особенной тщательностью защищаютъ кожу на своемъ лицъ отъ загара, отчего она у нихъ значительно бълье, чъмъ у мужчинъ.

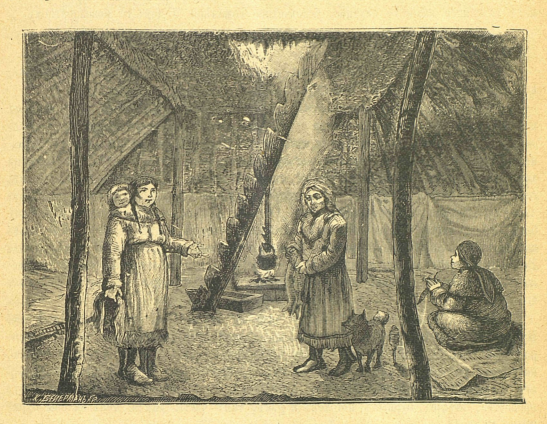
Одеждой камчадаловъ служить куклянка или мъховая рубашка до кольнъ; онабываетъ общита у ворота и на рукавахъ бобровымъ или другимъ ценнымъ мъхомъ. Ноги они обувають въ торбасы или сапоги изъ тюленьей кожи. Подъ ними они носять чулки изъ оленьей шкуры и мъховые штаны. На голову надеваютъ лисій капоръ съ длинной бахромой изъ шерсти. Украшеніемъ капора женщинъ часто служать два бёлые лоскутка изъ шкуры россомахи, въ подражаніе морской птицѣ мычагаткъ, у которой на головъ два бълые хохла. Случалось, что камчадалки охотно отдавали за два такіе лоскутка одного или даже двухъ бобровъ.

Въ прежнее время жилищемъ для камчадаловъ служили землянки. Въ настоящее же время они строятъ себъ избушки и балаганы. Избы свои они строятъ изъ бревенъ и покрываютъ сухой осокой или лубочными полосами. Вмъсто стеколъ, оконныя рамы затягиваютъ прозрачными пузырями. Дверь дълаютъ маленькую, почти квадратную. Дымъ отъ очага выходитъ въ трубу, сдъланную изъ длинныхъ жердей, обмазанныхъ толстымъ слоемъ глины. Около избушки устраиваются на высокихъ деревянныхъ подставкахъ балаганы, служащіе для храненія рыбы и другихъ съвстныхъ припасовъ.

Многіе камчадалы зимой живуть въ своихъ зимнихъ избушкахъ, выстроенныхъ вдали отъ океана, среди лѣса или горъ; на лѣто же они переселяются къ взморью, на устье какой-нибудь рѣки. Такое переселеніе обусловливается какъ климатомъ страны, такъ и занятіями камчадаловъ лѣтомъ и зимой.

Камчадалы отличаются добродущіемь и прив'ятливостью; они охотно помогають другь другу въ нужді. За выказанное къ нимь участіе они признательны и стараются отплатить всевозможными услугами. По ихъ нравственнымъ понятіямъ признается проступкомъ все то, что причиняетъ вредъ. Согласно съ этимъ, признается, напр., грѣхомъ подниматься на вулканическую гору, такъ какъ это сопряжено съ большою опасностью для жизни; считается также грѣхомъ завести ссору изъ-за дурной рыбы, такъ какъ отъ такого неважнаго повода могутъ возникнуть вредныя послѣдствія.

Къ начальствующимъ лицамъ камчадалы относятся съ больщимъ почтеніемъ. Къ своимъ дітямъ они относятся ніжно, и матери носять ихъ съ собой на спинів въ деревянныхъ ящикахъ.



Камчадалы, какъ и другіе пнородцы, гостепріимны. Попотчевать гостя составляеть для нихъ удовольствіе. Желая угостить его, они готовять въ нѣсколькихъ корытахъ сушеной, толченой и квашеной рыбы и икры съ брусникой, затѣмъ жарко топятъ хижину и приглашають въ нее гостя. Такъ какъ въ избѣ жарко, то хозяинъ и гость снимають съ себя верхнюю одежду. Приличіе требуетъ, чтобы гость съѣлъ все, что для него приготовлено. Какъ выраженіе своего вниманія къ гостю, хозяинъ беретъ кусокъ китоваго или нершичьяго жира, всовываетъ его гостю въ ротъ и отрѣзываетъ остатокъ около самыхъ его губъ. Угощають гостя до тѣхъ поръ, пока онъ можетъ ѣсть. Обычай требуетъ, чтобы гость отплатилъ хозяину такимъ же угощеніемъ.

Камчадаловъ считаютъ ленивыми; это качество, конечно, можетъ быть прици-

сано имъ по сравненію съ цивилизованными европейцами, которые развили въ себъ потребность къ дъятельности и скучають безъ серьознаго занятія. Камчадаль принимается за работу только тогда, когда къ этому побуждаеть его нужда или голодъ. Если же нътъ такого побужденія, онъ предпочитаеть лежать безъ всякаго дъла въсвоей хижинъ.

Характеръ камчадаловъ, ихъ душевное настроеніе отразились въ ихъ преданіяхъ и пѣсняхъ. Пѣсни ихъ служать выраженіемъ скорѣе мягкихъ, добрыхъ чувствъ, напр., чувства любви, ласки, чѣмъ грубыхъ, суровыхъ чувствъ, напр., гнѣва, мести и т. п. Напѣвъ и музыка ихъ носятъ большею частью печальный характеръ: въ нихъ слышится какое-то смутное, безотчетное сожалѣніе о чемъ-то невозвратномъ.

При пѣніи камчадалы акомпанирують себѣ на трехугольной балалайкѣ о двухъструнахъ или на свирѣли.

Навесел'в камчадалы пляшуть подъ звуки балалайки, при чемъ видимо подражають движеніямъ н'вкоторыхъ животныхъ.

Религіозныя понятія камчадаловъ, до принятія ими христіанства, были спутаны и неопредѣленны. Они олицетворяли и обоготворяли тѣ предметы, которые производили на нихъ особенно сильное впечатлѣніе. Такъ, они вѣрили въ боговъ вулканическихъ горъ, признавай ихъ злыми духами, которые ночью сходятъ съ горъ на море ловить рыбу. Вѣрили они также, что на высокихъ, покрытыхъ вѣчнымъ снѣгомъ горахъ живутъ особенные духи, которые ѣздятъ на санкахъ, запряженныхъ бѣлыми куропатками и черными лисицами. Облака, по ихъ понятію, подчинены особому богу, обладающему силой посылать на землю дождь и градъ. Этотъ богъ похищалъ маленькихъ дѣтей, обязанныхъ держать свѣтильники, освѣщающіе его жилище. Воображеніе камчадаловъ населяло рѣки и озера водяными, которые топятъ плавающихъ, а лѣса — лѣшими, которые стараются сбить путника съ пути, помрачая его умъ.

По преданію камчадаловь, земля принесена съ неба сыномъ высшаго существа Кутомъ. Этоть богь утвердиль ее на водь и самъ поселился на ней. Здъсь у него родились сынъ и дочь, которые сочетались бракомъ. Кутъ, по мнѣнію камчадаловъ, надълаль при созданіи земли много промаховъ, отчего они не только не поклонялись ему, но даже бранили его. Къ чему, разсуждали они, на землѣ такъ много горъ, пропастей, утесовъ, бурныхъ потоковъ и рѣкъ, такъ часты дожди, такъ сильны бури, грозы и проч.

Землетрясенія, по понятію камчадаловь, происходять оть того, что собака бога Туйла сотрясаеть съ себя снъть.

У камчадаловъ были колдуньи, которыя своимъ видомъ, костюмомъ и таинственностью своихъ дъйствій возбуждали въ нихъ чувство страха. Пользуясь ихъ довърчивостью, онъ обманывали ихъ, занимаясь гаданьемъ, врачеваньемъ и искусствомъ предотвращать несчастія.

Съ прошлаго столътія между камчадалами начало распространяться христіанство. Благодаря миссіонерской дъятельности, въ настоящее время почти всъ камчадалы крещены, и прежнія ихъ върованія потеряли для нихъ свое значеніе. Иногда только върованія эти проглядывають въ случайномъ приношеніи ничтожной жертвы тому или другому изъ забытыхъ боговъ. Какъ выраженіе господства христіанства надъ прежними языческими върованіями камчадаловъ, въ настоящее время почти въ каждомъ значительномъ камчадальскомъ селеніи красуется православная церковь, окрашенная обыкновенно въ красный цвъть, съ двумя куполами зеленаго или голубого цвъта.

Бракъ у камчадаловъ совершается послѣ уплаты женихомъ калыма за невѣсту. Случается, что женихъ, не имѣя чѣмъ уплатить калымъ, поступаетъ въ услуженіе къ родителямъ невѣсты и исполняетъ всѣ работы по ихъ хозяйству.

Умершихъ камчадалы въ прежнее время бросали на съъденіе дикимъ звърямъ, ибо върили, что трупъ покойника, съъденный ими, явится въ загробную жизнь въ обновленномъ, лучшемъ видъ. Въ настоящее же время они большею частью погребаютъ своихъ покойниковъ.

Мъстопребываніемъ умершихъ они считали вулканическія горы, при чемъ думали, что дымъ, выходящій изъ этихъ горъ, означаеть, что умершіе тонятъ свои избы.

Для ѣзды прежде служили собаки. Въ настоящее время они хотя и не оставили ѣзды на собакахъ, однако держатъ и лошадей, на которыхъ ѣздятъ преимущественно лѣтомъ.

Сани или нарты для взды на собакахъ отличаются легкостью и прочностью. Остовъ ихъ состоитъ изъ брусьевъ, связанныхъ ремнями изъ тюленьей кожи и поставленныхъ на шпрокіе, выгнутые полозья. Собакъ запрягаютъ въ нарты попарно къ длинному ремню изъ тюленьей кожи. Управляютъ ими крикомъ.

Нужно зам'втить, что изъ вс'яхъ сибирскихъ собакъ камчатскія собаки наиболье пригодны для взды. Он'в сильны, выносливы и быстро б'вгуть. Проб'яжать по хорошей дорог'в верстъ 80 въ день для нихъ не особенно трудно. Камчадалы любятъ своихъ собакъ и дорожатъ ими не мен'ве, ч'ямъ жители другихъ странъ дорожатъ лошадьми. Они очень искусны въ пріученіи собакъ къ взді. Для упряжи выбираютъ молодыхъ собакъ съ длинными лапами, длинными ушами, острой мордой, широкой спиной. Щенятъ, выбранныхъ для дрессировки, держатъ взаперти до т'яхъ поръ, пока окажется возможнымъ подвергнуть ихъ испытанію. Въ первый разъ ихъ запрягаютъ вм'єст'в съ выученными уже собаками. Они рвутся впередъ и изъ вс'яхъ силъ тащатъ нарты съ камчадаломъ. Зат'ямъ ихъ опять запираютъ въ темное пом'ященіе и черезъ н'якоторое время снова запрягаютъ вм'єст'я съ старыми собаками. Такъ поступаютъ до т'яхъ поръ, пока молодыя собаки не пріучатся къ упряжи.

Зимою хозяева кормять своихъ собакъ мерзлой рыбой; лѣтомъ же отпускаютъ ихъ на волю, и онъ сами добывають себъ пищу, подбирая рыбу на отмеляхъ рѣкъ и озеръ.

Главное занятіе камчадаловъ состоить въ рыболовствѣ. Въ камчатскихъ рѣкахъ водится такъ много рыбы, что весною, когда она идетъ съ океана въ рѣки, ее можно ловить руками. Любимая камчадалами рыбы—иевыча. Стадо ея идетъ вверхъ по рѣкѣ съ такимъ стремленіемъ, что предъ нимъ поднимается волна. Камчадалы, завидя эту волну, бросаются въ лодки, закидываютъ свои сѣти и безъ счету налавливаютъ добычи.

Водится въ камчатскихъ рѣкахъ также рыба горбуша. Стада ея такъ велики и густы, что когда они идутъ, то поднимается уровень воды въ рѣкѣ. Водится въ нихъ также множество семги, уловъ которой производится преимущественно весной.

Для ловли рыбы, кром'в с'втей, камчадалы употребляютъ верши, корзины, невода и другіе рыболовные снаряды.

Наловленную рыбу женщины разръзываютъ, потрощать и въшаютъ на шесты для сушенья.

Кром'в рыболовства, занимаются камчадалы также охотой. На полуостров'в водится много соболей, горностаевъ, медв'вдей, дикихъ оленей и другихъ зв'врей. Какъ только окончится рыболовство, камчадалы складываютъ всю свою рыбу въ балаганы и, перебравшись въ зимнія хижины, приступаютъ къ занятію охотой. Они ставятъ ловушки, капканы и охотятся на лыжахъ или конькахъ, съ собакой.

Почва Камчатки плодородна и способна къ разведенію огородовъ. Отъ русскихъ камчадалы научились огородничеству, и многіе изъ нихъ съ успѣхомъ разводять картофель, капусту, рѣпу и другіе овощи, идущіе въ пищу. Кромѣ того, на Камчаткѣ растетъ множество кропивы, достигающей до сажени вышины. Камчадалы срѣзываютъ эту кропиву и изъ волоконъ ея приготовляютъ бечевки и веревки, идущія на сѣти и другія хозяйственныя надобности. Далѣе, изъ травы камчадалы плетуть ковры, которыми устилаютъ полы своихъ избъ.

Пищей камчадаловъ служитъ преимущественно рыба, которой у нихъ всегда вдоволь. Питаются они также птицами, которыхъ бьютъ и ловятъ на ръкахъ и озерахъ полуострова. Держа коровъ, почти всъ камчадалы могутъ имъть молоко, сыръ и другіе молочные продукты. Отъ своихъ огородовъ они имъютъ овощи, которыми уразноображиваютъ свою пищу. Познакомившись отъ русскихъ съ хлъбомъ, они полюбили его и стали съять рожь и молоть муку для хлъба. Употребляютъ они въ пищу также ягоды, коренья и травы. Корень сараны сущатъ и употребляютъ для приготовленія каши и лепешекъ. Изъ смъси кореньевъ, ягодъ, икры, китоваго или тюленьяго жира и копченой рыбы они приготовляють свое любимое блюдо—селагу.

Запасая продовольствіе на зимніе м'ьсяцы, камчадалы отыскивають норы особой породы мышей — домоводокъ— и вынимають оттуда большую часть ихъ запаса кедровыхъ ор'вховъ, зеренъ и кореньевъ.

Отъ русскихъ камчадалы познакомились съ водкой, и она имъ настолько понравилась, что они считаютъ для себя большимъ наслажденіемъ напиться допьяна. При неимѣніи водки, они пьютъ настой мухомора.

Пищу они держать въ деревянныхъ мискахъ, чугунныхъ котлахъ и лубочныхъ ведрахъ. При ъдъ не употребляютъ ни ложекъ, ни вилокъ, довольствуясь только ножомъ.



#### якуты.

Якуты населяютъ Якутскую область, по бассейнамъ Лены, Яны, Индигирки и Колымы. Ихъ насчитываютъ до двухсотъ-тридцати тысячъ человъкъ обоего пола.

Страна, на которой поселились якуты, представляеть мало удобствъ къжизни; но, несмотря на это, они обжились въ ней и думаютъ, что не можетъ быть болѣе благодатной страны.

Первоначально якуты жили около Байкальскаго озера и на рѣкѣ Ангарѣ, но вытѣсненные оттуда бурятами и другими инородцами, двинулись на сѣверъ и сѣверовостокъ и заняли мѣстность, которую населяютъ въ настоящее время.

Якуты сами себя называють зохами. Якутами назвали ихъ впервые русскіе, которые см'єтали ихъ съ юкагирами, живущими въ сос'ёдств'є съ ними.

Якуты относятся къ турецко-татарскому (тюркскому) племени. Они имъютъ смуглый цвътъ лица, широкій приплюснутый носъ, черные, блестящіе узкіе глаза и черные волосы; бороды и усовъ не имъютъ, такъ какъ выдергиваютъ волосы, когда они начинаютъ расти; волосы на головъ стригутъ коротко, оставляя длинными только на затылкъ; женщины заплетаютъ косы.

Одежда якутовъ состоитъ изъ шубы или кафтана до кольнъ длиною, съ разръзомъ назади, для удобства при верховой вздв. Зимою сверхъ этой шубы надвваютъ еще другую шубу, называемую санаяю; на голову надвваютъ суконную шапку, обшитую по околышку мъхомъ. На шею надвваютъ бъличьи хвосты, а на руки — рукавицы изъ лисьихъ лапъ. На ладоняхъ рукавицъ двлается прорвха, чрезъ которую, не снимая рукавицы, можно высунуть руку, если нужно сдвлать чтонибудь на морозъ голою рукою. На ноги надвваютъ кожаныя узкія панталоны (сутуры) и длинные сапоги изъ кожи оленьихъ или лошадиныхъ ногъ (торбасы); подъ кольномъ и повыше кольна они перевязываются ремнями. Одежда женщинъ похожа на одежду мужчинъ, только шуба или кафтанъ ихъ двлается длиннъе; онъ любятъ украшать себя огромными серебряными или мъдными серьгами, серебрянымъ широкимъ ожерельемъ и широкими браслетами. Шапка ихъ, будучи похожа на мужскую, отличается отъ послъдней только изобильнымъ шитьемъ поверху.

Одежда богатыхъ якутовъ и якутокъ отличается отъ одежды бѣдныхъ болѣе дорогою матеріей, которою покрывается шуба, болѣе изобильнымъ шитьемъ и серебрянымъ поясомъ съ разными чеканеными на немъ фигурами.

Якуты лѣтомъ живутъ въ берестяныхъ чумахъ, которые при перекочевкъ перевозятся; чумы ихъ похожи на чумы самоѣдовъ и другихъ сѣверныхъ инородцевъ. Зимою они живутъ въ избушкахъ, сдѣланныхъ изъ досокъ или тонкихъ бревенъ,

прикръпленныхъ къ четыремъ столбамъ. Снаружи избушки обмазаны глиной, смъшанной съ навозомъ, или обложены дерномъ. Низкая кровля изъ жердей покрывается съномъ, а потомъ слоемъ земли. Свътъ въ избушку проникаетъ чрезъ одно или два небольшія оконца съ вставленными въ нихъ льдинами. Низкая дверь всегда обращена къ востоку. Полъ у бъдныхъ опущенъ внизъ фута на два и плотно убитъ; у богатыхъ онъ приподнятъ и выстланъ досками. Вдоль стънъ избушки устроены постели, отгороженныя одна отъ другой лошадиными кожами или досками. Посредниъ ея, поближе къ дверямъ, стоитъ чувалъ или очагъ, съ трубою, проведенною въ кровлю; въ немъ безпрестанно горитъ огонь, для тепла и варки пищи. По стънамъ избы развъшаны платье и другія принадлежности якутовъ. Возлѣ избушки устраивается обыкновенно нѣсколько сараевъ для коровъ и телятъ. Впрочемъ, очень часто телята и жеребята номъщаются въ самой избѣ, вмѣстѣ съ людьми.

Въ якутскихъ избушкахъ всегда бываетъ до крайности грязно; воздухъ въ нихъ обыкновенно испорченъ. Вслъдствіе испорченности воздуха въ избушкахъ и крайней нечистоплотности якутовъ, какъ они сами, такъ и всѣ вещи ихъ пропитываются непріятнымъ запахомъ; даже ягоды и молоко, продаваемыя ими русскимъ, отдають этимъ запахомъ.



Свои хижины или чумы якуты ставять разбросанно, въ нѣсколькихъ верстахъ одна отъ другой. Въ каждой хижинѣ живетъ два или три семейства, связанныя между собою родствомъ. Пастбища и сѣнокосы якутовъ прилегаютъ большею частью къ ихъ избамъ или чумамъ.

Многолюдныхъ деревень или селеній у якутовъ нѣтъ. Нѣсколько десятковъ избушекъ или чумовъ, расположенныхъ на извѣстномъ пространствѣ, составляютъ наслего или, по мѣстному произношенію, —ночлегъ. Нѣсколько наслеговъ составляютъ улусъ. Въ улусѣ живетъ нѣсколько сотъ и даже до тысячи и болѣе человѣкъ. Улусомъ управляетъ избранный народомъ и утвержденный русскимъ начальствомъ голова, а наслегомъ — староста и его помощники — старшины. Староста и старшины наблюдаютъ за порядкомъ въ наслегѣ и заботятся объ исправномъ взносѣ податей.

Якуты отъ природы одарены довольно значительными умственными способ-

ностями; они обладають сильною памятью: всв событія изъ своей жизни они помнять съ удивительной отчетливостью и ясностью. Достаточно якуту разъ провхать по дорогь, чтобы навсегда запомнить каждый кустикъ, ручеекъ, пригорокъ. Изъ внышнихъ чувствъ особено сильно у якутовъ зрвніе; они ясно видять на такомъ далекомъ разстояніи, на какомъ ни одинъ европеецъ не въ состояніи ничего различить. Нъкоторые якуты невооруженнымъ глазомъ видятъ такія звъзды, которыя европейцу видны только въ подзорную трубу.

Благодаря своей переимчивости и умственной способности, явуты дегко научаются ремесламъ. Они плотничаютъ не хуже настоящихъ русскихъ плотниковъ; столярныя издѣлія они производятъ не хуже русскихъ столяровъ: большая часть мебели, употребляемой жителями Якутска, дѣлается руками якутовъ. Нѣкоторые якуты научаются дѣлать кинжалы и ножи, и издѣлія ихъ не заставляютъ желать лучшаго. Рукоятка якутскихъ кинжаловъ искусно украшается оловомъ, ножны къ нимъ дѣлаются изъ бересты, обтягиваются черной кожей и, для прочности, оковываются желѣзными полосками. Изъ мамонтовой кости они искусно дѣлаютъ гребни, гребенки и разныя другія издѣлія, а изъ бѣлыхъ и цвѣтныхъ кожъ— изящные ковры. Многія якутки поступаютъ въ русскіе дома въ услуженіе няньками, швеями, горничными, кухарками, а якуты— кучерами, лакеями и дворниками,— и хозяева довольны работой своей прислуги. Для якутскихъ дѣтей устроено нѣсколько школъ, въ которыхъ они научаются читать, писать и начальнымъ ариөметическимъ дѣйствіямъ.

Умственная сила якутовъ проявляется также во вліяніи ихъ на русскихъ. Якутскій языкъ сділался во многихъ русскихъ семействахъ преобладающимъ; многіе русскіе охотніве разговариваютъ по-якутски, чіты по-русски. Такое явленіе объясняется тітыв, что прислуга въ русскихъ семействахъ преимущественно состоитъ изъ якутовъ: нянька—якутка, кухарка—якутка, кучеръ—якутъ и т. д. Дитя съ первыхъ дней жизни слышитъ якутскую річь и научается ей. Взрослый человізкъ, имітя большею частью діто съ якутами, разговариваеть съ ними на ихъ языкі и привыкаеть на немъ выражать свои мысли. Кроміть языка, многіе русскіе переняли отъ якутовъ ніткоторые ихъ обычаи и одежду. Особенно зимою часто можно встрітить русскихъ въ якутской одеждіть.

При своихъ значительныхъ умственныхъ способностяхъ, якуты въ нравственномъ отношеніи, по свидътельству лицъ, жившихъ среди нихъ, стоятъ ниже другихъ инородцевъ: они лукавы и не всегда чествы. Если что плохо припрятано, якутъ стащитъ; если представляется возможность поживиться обманомъ, онъ не задумается прибъгнуть къ нему. Кромъ того якуты злопамятны и мстительны: за полученную обиду якутъ постарается отомстить; если же это не удастся ему самому, онъ завъщаетъ мщеніе своему сыну или ближайшему родственнику. Далье, они скрытны и необщительны; вслъдствіе этого своего качества, они стараются селиться уединенно. Но уединенная жизнь не мъщаетъ имъ затъвать тяжбы между собою и съ русскими. Къ тяжбамъ они большіе охотники. Якутъ не преминетъ никакого случая, дающаго ему возможность затъять съ къмъ-нибудь тяжбу или привлечь когонибудь къ отвътственности. Къ указаннымъ чертамъ характера якутовъ слъдуетъ еще прибавить хитрость и вкрадчивость ихъ. Якутъ всегда сумъетъ пріобръсти довъріе русскаго, если это ему полезно.

Добродътель, общая у якутовъ съ другими инородцами, состоитъ въ госте-

пріимствъ. Путешественникъ всегда найдеть въ избушкѣ или чумѣ якута радушный пріемъ и готовность подѣлиться тѣмъ, что у него есть.

Для выраженія своей ласки къ кому-нибудь якуты не цѣлують его, а обнимають его и нюхають его голову, шею, одежду. Такъ, мать, желая приласкать своего ребенка, обнимаеть и обнюхиваеть его. Только якуты, часто обращающіеся съ русскими, научились отъ послѣднихъ выражать свою пріязнь и ласку поцѣлуемъ.

При встрѣчѣ знакомые якуты привѣтствують другъ друга словомъ *кепсè*, т.-е. разсказывай.

Свободное время якуты проводять въ своихъ чумахъ, у горящаго огня, въ бесѣдѣ, слушаніи разсказовъ и карточной игрѣ. Жены ихъ въ это время занимаются рукодѣліемъ. Весной, когда луга покрываются травой, якуты справляютъ праздникъ "юзехъ", при чемъ ѣдятъ много мяса, пляшутъ и поютъ пѣсни.

Живя въ суровомъ климатъ, якуты въ удивительной мъръ приспособились къ перенесенію холода. Неръдко якуту приходится ночевать подъ открытымъ небомъ при сорокаградусномъ морозъ. Онъ раскапываетъ снътъ, разводитъ костеръ, снимаетъ съ себя верхнюю одежду и ложится у костра, прикрывшись снятой одеждой. Согръвшись у костра, онъ затыкаетъ себъ шерстью носъ и уши, закрываетъ лицо и такимъ образомъ засыпаетъ, не боясь замерзнуть. Еще съ младенчества якуты пріучаются къ перенесенію холода. Своихъ маленькихъ дътей они вытираютъ снъгомъ, пріучая ихъ такимъ образомъ къ перенесенію стужи. Зимою нагія или полунагія дъти сидятъ въ хижинъ на голомъ холодномъ земляномъ полу и, несмотря на сильный морозъ, не одъвшись, выбъгають изъ хижины на открытый воздухъ.

Вольшинство якутовъ считаются христіанами; но многіе изъ нихъ исполняють только наружные обряды христіанской религіи, придерживаясь языческихъ суевърій и въруя въ силу своихъ шамановъ. Громъ и молнію, солнце и огонь они почитаютъ за существа живыя, которымъ нужно поклоняться и которыхъ нужно умилостивлять жертвой. Предъ началомъ ъды они бросаютъ кусокъ мяса или сала въ огонь. Если при этомъ на огнъ щелкнетъ, то это, по ихъ понятію, предвъщаетъ большое несчастіе, для изоъжанія котораго стараются умилостивить огонь новою жертвою. Передъ огнемъ якуты присягаютъ, при чемъ присягающій садится на черепъ медвъдя, лицомъ къ очагу, и льетъ на огонь масло, остатокъ котораго выпиваетъ, приговаривая: "Если я солгалъ въ своемъ показаніи, то пусть это масло превратится въ ядъ и отравитъ мою внутренность".

Въ нъкоторыхъ якутскихъ избушкахъ или чумахъ можно видъть деревянныхъ идольчиковъ, которымъ во время ъды обмазываютъ лицо жиромъ или саломъ, но почестей имъ никакихъ не воздаютъ.

Русское духовенство старается просвѣщать якутовъ христіанскими истинами и отстранять ихъ отъ языческихъ суевѣрій и понятій. Дѣятельность его не остается безъ послѣдствій: многіе якуты стараются жить по требованію христіанской церкви и съ уваженіемъ относятся къ своимъ пастырямъ. Когда священникъ пріѣзжаетъ въ наслегъ, якуты его встрѣчаютъ, кланяются ему и приглашають его въ лучшую избушку или въ лучшій чумъ.

Священное писаніе переведено на якутскій языкъ и якуты им'ють возможность слушать богослуженіе на родномъ языкъ.

Въ числъ бытовыхъ обрядовъ якутовъ сохранилось много языческихъ, которые совершаются рядомъ съ христіанскими обрядами.

Бракъ у якутовъ совершается послъ уплаты родителямъ невъсты условленнаго калыма. Случается, что родители просватывають своихъ еще малольтнихъ дътей, при чемъ начинается уплата калыма. Большею же частью женихъ самъ находить себъ невъсту и, съ согласія своихъ родителей, посылаетъ къ родителямъ невъсты свата, который и условливается относительно калыма. Заключивши условіе, спрашивають невъсту, согласна ли она выйти за сватающагося жениха. Она обыкновенно молчить, и молчание ея принимается за согласие. Спустя нъсколько времени, обыкновенно въ первыхъ числахъ рожденія новой луны, женихъ съ родственниками прівзжаеть въ улусь невъсты. Вошедши въ избу, онъ становится по правую сторону очага, а отецъ съ матерью по левую. Женихъ становится на правое колено и льеть въ огонь топленое масло, потомъ, приподнявши шапку, дълаетъ три поклона. Шаманъ, сидящій на отцовской постели, провозглашаеть пожеланіе вступающимь въ бракъ счастья, долгольтія, богатства и многочисленнаго потомства. Женихъ выходить изъ избы, надъваеть лучшее платье и съ гостями возвращается въ избу. Начинается угощеніе лошадинымъ и коровьимъ мясомъ, масломъ и чаемъ. Послѣ угощенія невъста вмъстъ со своими родственниками ъдетъ въ улусъ жениха. Когда поъздъ приблизится, родственники нахлобучивають ей на глаза шапку или завъшивають ся лицо шкуркою. Затыть трое изъ нихъ входять въ хижину жениха. Вошедши, они становятся на колени передъ горящимъ очагомъ и объявляютъ, что пришли по порученію невъсты осмотръть ея новое жилище. Имъ подносять по кружкъ кумысу, мърою каждая около четверти ведра. Они трижды призываютъ благословение на молодыхъ, кропятъ на очагъ кумысомъ и пьють его. Обычай требуетъ, чтобы они вышили все до дна. Выпивъ кумысъ, они выходять изъ хижины и присоединяются къ прибывшему повзду невъсты. Невъста, вошедши въ хижину, становится на правое кольно, кладеть въ огонь масло и дълаеть три поклона. Шаманъ вторично провозглашаеть пожелание жениху и невъсть богатства, счастья и многочисленнаго потомства. Начинается пиршество. На другой или третій день родители брачущихся обмениваются подарками; если подарки не соответствують ихъ ожиданіямъ, между ними зарождается вражда.

Родство по мужскому кольну признается у якутовъ препятствіемь къ заключенію брака; свойство же не признается такимъ препятствіемъ. Вообще же сльдуетъ замътить, что якуты стараются брать себъ женъ изъ чужого рода и даже чужого улуса.

Посль совершенія языческихъ обрядовъ, вступающіе въ бракъ обвынчиваются священникомъ при его прівзды въ улусъ.

При рожденіи у якута сына, отець призываеть къ себъ родственниковъ и знакомыхъ, угощаеть ихъ мясомъ и при этомъ даеть имя новорожденному. При рожденіи дочери обыкновенно не бываеть никакого празднества. Крещеніе новорожденнаго совершается при пріъздъ въ улусь священника.

Своихъ дътей якуты не особенно балуютъ и нъжатъ: кладутъ ихъ нагими въ жесткія зыбки или корыта изъ бересты, прикрываютъ ихъ старыми шкурами или лохмотьями, кормятъ молокомъ съ водою и мало обращаютъ вниманія на ихъ крикъ, думая, что чъмъ больше младенецъ кричитъ, тъмъ скоръе растетъ.

Покойника якуты погребають обыкновенно въ день его смерти. Вмъсть съ покойникомъ кладуть въ могилу его платье и убитую лошадь съ сбруей, а также съъдобное—мясо и жиръ.

Зарывши покойника, якуты объвжають его могилу три раза противъ солнца. Близкіе родственники покойника не приближаются къ могиль, а издали жалобно голосять. На могиль ставять иногда срубъ, который огораживають заборомъ, на столбахъ котораго вышають конскія головы. Родственники покойнаго, жившіе съ нимъ въ одномъ чумъ, переселяются въ другой чумъ, такъ какъ считають то мъсто, гдъ умерь покойникъ, жилищемъ злого духа.

Покойниковъ, погребенныхъ безъ отпъванія священника, послъдній отпъваетъ при своемъ прибытіи въ наслегъ.

Сказавши о нѣкоторыхъ языческихъ обрядахъ, сохранившихся у якутовъ, слѣдуетъ замѣтить, что обряды эти послѣдовательно исчезаютъ, по мѣрѣ того, какъ христіанское ученіе проникаетъ въ сознаніе народа. Въ нѣкоторыхъ улусахъ, гдѣ есть церковь и священники, почти совершенно утратились языческіе обряды и вѣрованія и о нихъ сохранились лишь преданія.

Главное богатство якутовъ состоить въ табунахъ лошадей и стадахъ рогатаго скота. Лошадь служить для нихъ тъмъ, чъмъ олень для самоъдовъ и остяковъ, т.-е. не только употребляется для верховой тады и перевозки тяжестей, но и доставляетъ пищу и питье: конина составляетъ лакомое блюдо якутовъ, а кумысъ—ихъ любимый напитокъ. Якутская лошадь пріучена переносить и стужу, и недостатокъ пищи. Она остается подъ открытымъ небомъ при тридцати и болъе градусахъ мороза и сама добываетъ себъ кормъ изъ-подъ снъга. Пробъжать нъсколько десятковъ верстъ и затъмъ въ поту остаться на морозъ безъ попоны—для нея нипочемъ. Несмотря на скудость пищи, якутскія лошади долго сохраняютъ бодрость и силу.

Кром'в лошадей, для 'взды употребляются также олени и собаки. Собакъ запрягаютъ въ длинныя нарты, переплетенныя ремешками. Передняя часть нарты скр'вплена полукруглой в'втвиной, называемой бараномъ; отъ барана проведенъ ремень съ узлами, на которые, по об'в стороны ремня, приц'впляются петлями собаки. Въ одну нарту запрягаются отъ 6 до 14 собакъ, смотря по грузу; на каждую собаку полагается около одного пуда тяжести. Спереди приц'впляются наибол'ве смышленыя собаки. Якутъ, сидящій на передней части нарты, держить въ рук'в длинный кнутъ, которымъ и ударяеть собаку, вздумавшую лізниться или шалить. Нужна н'вкоторая ловкость и опытность, чтобы ударить именно ту собаку, которую сл'ядуеть наказать.

Содержаніе собакъ якутамъ почти ничего не стоитъ, такъ какъ кормятъ ихъ мерзлой рыбой, и то только зимою, когда держатъ ихъ на привязи. Лътомъ распускаютъ ихъ на волю, и тогда онъ сами добываютъ себъ пищу по мелкимъ ръкамъ, куда въ половодіе заходитъ рыба и, не имъя возможности, при быстрой убыли воды, сплыть обратно, остается тутъ. Осенью, съ установленіемъ зимняго пути, хозяева собираютъ своихъ собакъ и держатъ ихъ на привязи, употребляя въ работу всякій разъ, когда то понадобится.

Рогатый скотъ разводится якутами для молока и мяса, а также и для пере-

возки большихъ тяжестей. Якуты, подобно бурятамъ, прокалываютъ телятамъ ноздри и въ проколотое мъсто продъваютъ кольцо или палочку, къ которой привязываютъ поводъ, служащій для управленія быкомъ.

Для корма рогатаго скота въ зимніе мѣсяцы заготовляють стоги сѣна. Случается, что, при недостаткъ сѣна, якуты кормять скоть рыбой, которой всегда имѣется большой запасъ.

Въ послѣднее время часть якутовъ, живущихъ въ южной части Якутской области, начала заниматься, въ подражаніе русскимъ, хлѣбопашествомъ. Но занятіе это находить себѣ препятствіе въ климатическихъ условіяхъ страны. Нерѣдко случается, что засѣянный хлѣбъ пропадаетъ отъ мороза, прежде чѣмъ успѣетъ созрѣть. Но, несмотря на это, все болѣе и болѣе расчищается мѣстъ для посѣва хлѣба. Якуты сѣютъ рожь, ячмень и садятъ картофель.

Звъриный промыселъ хотя съ каждымъ годомъ замътно падаетъ, однако доставляетъ еще значительный доходъ якутамъ. Они охотятся на соболей, песцовъ, лисицъ, бълокъ и другихъ звърей. Наиболье прибыльной считается охота за дикими оленями. Охота за ними производится два раза въ годъ: весной, во время перехода ихъ изъ лъсовъ къ берегамъ Ледовитаго оксана, и осенью, когда они изъ прибрежныхъ полярныхъ странъ бъгутъ обратно въ лъса. Весенняя охота не особенно прибыльна, такъ какъ олени въ это время тощи и шерсть на нихъ плоха; болъе прибыльна осенняя охота, когда олени жирны и шкура ихъ цѣнна.

Якуты, зная, въ какихъ мъстахъ одени обыкновенно переплываютъ чрезъ ръки, дълаютъ здъсь засаду и, когда они войдутъ въ воду, бъютъ ихъ.

Наконецъ, рыболовство составляетъ значительное подспорье въ хозяйствъ якутовъ, живущихъ по берегамъ ръкъ, изобилующихъ рыбой. Они ловятъ такое множество рыбы, что не только сами питаются ею, но также кормятъ ею, какъ уже сказано, собакъ и иногда рогатый скотъ. Нужно замътить, что значительная частъ выдавливаемой ими рыбы пропадаетъ непроизводительно, такъ какъ они не умъютъ заготовлять ее впрокъ, а сваливаютъ въ ямы, гдъ она скоро портится.

Пища якутовъ обусловливается ихъ занятіемъ и климатомъ. Преобладающая ихъ пища — мясная: конина, говядина, дичь и рыба; кромъ того, они питаются молочными скопами и ягодами. Въ особенности же они любятъ жирное мясо: чъмъ жирнъе оно, тъмъ больше оно имъ нравится. Мясо варятъ и очень ръдко его жарятъ. Жиръ считается у нихъ величайшимъ лакомствомъ, а самое неумъренное пресыщеніе имъ — величайшимъ блаженствомъ. Они употребляютъ его въ различныхъ видахъ: сырымъ и топленымъ, въ свъжемъ и испорченномъ видъ. Хлъба они употребляютъ мало и смотрятъ на него, какъ на лакомство. Недостатокъ своей пищи они пополняютъ сосновой или лиственничной корой, которую соскабливаютъ, сущатъ, толкутъ и затъмъ мъщаютъ съ сушеной рыбой, молокомъ или жиромъ и эту смъсь варятъ, при чемъ получается нъчто вродъ размазни.

Для якутовъ не столько имъетъ значенія качество пищи, сколько количество ея. Они съъдаютъ неимовърно большое количество пищи и любятъ не только ъсть, но и вспоминать въ разговоръ, гдъ и когда они вдоволь ъли мяса или жиру. Они пользуются всякимъ случаемъ, чтобы поъсть. Бдятъ и съ радости, и съ печали; даже больные не откажутся вдоволь поъсть. На свадьбахъ и другихъ выдающихся случаяхъ жизни приглашаются иногда ъдоки, которые стараются перещеголять одинъ

другого въ количестве съеденнаго. Путешественникъ Симпсонъ разсказываетъ, что въ Якутске онъ призваль къ себе двухъ известныхъ едоковъ и поставилъ предъними два пуда вареной говядины и пудъ растопленнаго масла; каждому дали по пуду мяса, а масло они могли есть ложками. Чрезъ несколько часовъ все предложенное имъ было съедено. После того они, какъ змеи, три-четыре дня пробыли въ какомъ-то полусознательномъ состояніи, не пили и не ели и только катались по полу, чтобы возбудить пищевареніе.

Любимымъ напиткомъ якутовъ служитъ кумысъ. Для большей пріятности и питательности они прибавляютъ въ него нетопленаго масла. Отправляясь лътомъ въ путь, якутъ непремѣнно возъметъ съ собою въ кожаномъ мѣшкѣ кумысу. Между достаточными якутами въ послѣднее время распространилось употребленіе кирпичнаго чая съ молокомъ.

Подобно другимъ инородцамъ, якуты любятъ пить водку и курить табакъ. Курятъ они самый крѣпкій табакъ, изъ складныхъ трубокъ. Глотая табачный дымъ, они приходять отъ него въ опьяненіе, которое считають для себя однимъ изъ лучшихъ удовольствій и которое иногда приводитъ ихъ къ пагубнымъ послѣдствіямъ.



## XIII.

#### СИБИРСКІЕ ТАТАРЫ.

Сибирскіе татары— потомки тёхъ татаръ, которыхъ русскіе встрётили при покореніи Сибири. Въ настоящее время ихъ насчитывается около 90 тысячъ человъкъ. Живутъ они преимущественно въ Тобольской, Томской и Енисейской губерніяхъ; встрёчаются также въ Акмолинской и Семипалатинской областяхъ и въ Восточной Сибири. Они раздёляются на нёсколько племенъ, замётно отличающихся одно отъ другого образомъ жизни, обычаями и даже внёшнимъ видомъ.

Татары Енисейской губерніи изв'єстны большею частью подъ именемъ качикцевз, сагайцевз, кизильщевз и др. Татарскія племена остальной части Восточной Сибири изв'єстны подъ названіемъ каргасовз, аритовз, сойотовз и др.

Татарскія племена относятся къ тюркской семь народовъ; но они въ значительной мъръ носять на себъ отпечатокъ тъхъ народовъ, въ сосъдствъ съ которыми живутъ. Такъ, напр., восточно-сибирскіе и барабинскіе татары носять на себъ отпечатокъ монголо-манчжурскаго племени и замътно отличаются своимъ внъшнимъ видомъ отъ тобольскихъ татаръ, носящихъ отпечатокъ тюркскаго племени.

Языкъ сибирскихъ татаръ есть тюркское нарѣчіе; онъ нѣсколько отличается отъ языка татаръ, живущихъ въ Европейской Россіи. По-русски почти всѣ сибирскіе татары говорятъ болѣе или менѣе свободно.

Большая часть сибирскихъ татаръ ведеть осъдлый образъ жизни, меньшая же ихъ часть, именно татарскія племена, живущія въ Енисейской губерніи, продолжають еще вести полукочевой образъ жизни.

Осъдлые татары живуть въ селеніяхъ или городахъ. Полукочевые—зиму проводять въ такъ называемыхъ зимовкахъ, а на льто перекочевываютъ въ мъста, удобныя для пастьбы скота.

Татарскія селенія не велики. Н'всколько селеній составляють волость, управляемую старшиной. Татарскій старшина (башлыкъ) обыкновенно ничемъ не отличается отъ остальныхъ своихъ единоплеменниковъ, если только онъ не особенно богатъ.

Жилищемъ осъдлыхъ татаръ служатъ избушки—у бъдныхъ, и большіе, иногда двухъ-этажные дома—у богатыхъ. Окна какъ въ избушкахъ, такъ и въ большихъ татарскихъ домахъ прорубаются высоко, почти подъ самымъ потолкомъ.

Полукочевые татары въ зимніе холода скрываются въ деревянныхъ хижинахъ съ земляной крышей, а на л'вто ставятъ войлочныя или берестяныя юрты. Внутреннее устройство ихъ хижинъ и юртъ большею частью бываетъ таково: противъ входа пом'вщается на нарахъ постель хозяина; надъ нарами прид'вланы шесты, на коихъ впситъ праздничная одежда; по ст'внамъ устрапваются полки, на которыхъ пом'вщаются хозяйственныя принадлежности, при чемъ такъ, что на л'ввой, или

00

мужской, сторон'в складываются с'вдла, сбруя и вообще вещи, необходимыя для мужчинь, а на правой, или женской, сторон'в разставляется деревянная, глиняная и м'вдная посуда: вёдра, кадки, корыта, горшки, котлы и т. п. Посреди юрты устраивается изъ камней очагь, надъ которымъ на таган'в пом'вщается котелъ для



приготовленія пищи. Около очага ставится низенькій столикь, на которомъ хозяинъ и гости бдять, сидя на полу.

Въ юртахъ и особенно въ зимнихъ хижинахъ обдныхъ татаръ бываетъ крайне неопрятно: стъны и потолокъ покрыты паутиной, полъ грязенъ, вездъ валяются объбдки събстного. Жилище зажиточныхъ татаръ содержится значительно чище.

Одежда татаръ-мусульманъ обыкновенно такая же, какъ и у приволжскихъ тагаръ. Она въ большинствъ случаевъ состоить изъ бешмета и халата, а зимою— овчинной шубы; на бритую голову надъваютъ аракчинъ, а сверхъ него—суконную или мерлушачью шапку или же войлочный колпакъ съ завороченною кверху заднею частью, образующею такимъ образомъ родъ козырька. Чалма бълаго или зеленаго цвъта носится духовенствомъ и пожилыми татарами. Татарскія женщины, особенно зажиточныя, любятъ наряды. Ихъ шапка и халатъ бываютъ общиты позументомъ. На концахъ косъ навъшиваются металлическія украшенія, состоящія преимущественно изъ монетъ. Въ ушахъ носять серьги, на шев—ожерелье, а на рукахъ—браслеты. Онъ иногда бълятся, румянятся, чернять зубы и красять ногти.

Крещеные татары въ значительной мере переняли одежду русскихъ.

Сибирскіе татары занимаются всёми промыслами, существующими въ крав. Такъ, многіе изъ нихъ занимаются земледёліемъ. Во время полевыхъ работь въ нѣкоторыхъ татарскихъ селеніяхъ только и можно встрётить дётей и старухъ, неспособныхъ къ работѣ; остальные же жители работаютъ на сѣнокосѣ или на пашнѣ. Кромѣ земледѣлія, татары занимаются огородничествомъ; но они разводятъ овощи не столько для продажи, сколько для собственнаго употребленія. Вторымъ промысломъ татаръ служитъ скотоводство. Они разводятъ лошадей, коровъ, овецъ. Въ связи съ разведеніемъ лошадей находится извозчичій промыселъ. Рѣдкій изъ татаръ, живущихъ но большимъ трактамъ, не занимается извозомъ; они перевозятъ проѣзжающихъ отъ одной станціи до другой, или же подряжаются на перевозку на значительныя пространства казенныхъ и частныхъ кладей.

Наиболъе любимый промыселъ татаръ—торговля. Они имъютъ торговыя сношенія съ хивинцами, бухарцами, туркестанцами, киргизами и русскими купцами въ Европейской Россіи. Предметомъ ихъ торговли служатъ: бумажныя и шерстяныя ткани, шелковыя матеріи, чай, фрукты, шерсть, кожа, сало и т. п. Все это сбываютъ они или на прмаркахъ, или изъ своихъ постоянныхъ лавокъ, находящихся во многихъ городахъ Сибири. Занимаются они также и разносной торговлей. Съ небольшимъ запасомъ галантерейнаго товара переъзжаетъ татаринъ изъ селенія въ селеніе и продаетъ свой товаръ.

Между сибирскими татарами встръчаются охотники; но охота не составляетъ главнаго ихъ промысла. Волъе прибыльнымъ является рыболовство на ръкахъ и озерахъ Сибири. Большую часть ловимой рыбы они продають въ сосъднихъ городахъ.

Татары Тобольскаго, Ялуторовскаго и Каинскаго округовъ промышляють ловлей пінвокъ. Ловять ихъ обыкновенно на мясную приманку; но иногда ловять такъ: войдеть татаринъ въ озеро и сидить въ немъ, пока всего его не облъпять пінвки; выйдя изъ озера, онъ снимасть съ себя добычу. Нъкоторыя татарки занимаются припусканіемъ пінвокъ больнымъ, и эти послъдніе неръдко предпочитають ихъ цырюльникамъ.

Домашнія работы лежать на обязанности женщинь, которыя не только ухаживають за дітьми, но также приготовляють пищу, шьють одежду и обувь членамъ семьи, валяють войлоки и вышивають шелкомь и золотомь. Шитье татарокъ отличается не столько вкусомь, сколько тщательностью отдівлки.

Пищей татаръ служитъ конина, говядина, баранина, рыба, хлѣбъ, овощи и молочные скопы. Мясо или рыбу варятъ съ крупой или жарятъ на вертелъ.

Любимымъ нациткомъ ихъ служитъ кирпичный чай. Они размельчаютъ его въ маленькой ступкъ и завариваютъ въ чайникъ или кувшинъ. Настоявшійся чай наливаютъ въ чашки и разбавляють молокомъ или сливками. Сахаръ не составляеть необходимой принадлежности къ кирпичному чаю и употребляется только зажиточными татарами. Пьютъ татары также кумысъ; въ большомъ употребленіи у нихъ и айранъ—кръцкій напитокъ, приготовляемый изъ коровьяго молока. Не пренебрегаютъ они и аракой, т.-е. водкой, перегоняемой изъ кумыса.

Большая часть татаръ исповъдують магометанскую религію суннитскаго толка. Почти въ каждомъ болье или менье многолюдномъ селеніи находится мечеть; кромів того, имьется школа, гдь мальчики обучаются грамоть и знакомятся съ ученіемъ корана. Требованія своей религіи магомстане исполняють усердно.

Небольшая часть татаръ, живущихъ въ Тобольской и Томской губерніяхъ, крещена. Но вслъдствіе разбросанности татарскихъ поселеній и слабаго распространенія между крещеными татарами образованія, христіанскія понятія не могли собою вполнъ вытъснить прежнія магометанскія или языческія върованія.

Татары-язычники, встръчающіеся въ Томской и Енисейской губерніяхъ, почитаютъ шамановъ и въруютъ въ Кудая и горныхъ, водяныхъ, домовыхъ и т. и. духовъ. Кудай — верховный богъ и правитъ міромъ. Горные духи живутъ въ горахъ; охотники бросаютъ имъ въ жертву часть своей добычи. Водяной духъ управляетъ водами; ему приносятъ жертвы исключительно весною. Подземный духъ называется Айна; онъ злъе всъхъ остальныхъ духовъ; его могутъ умилостивитъ только шаманы. Болъзни на людей посылаетъ духъ Ерлыхалъ, а смерть— Шайтанъ. Послъ смерти душа человъческая, по понятію татаръ-язычниковъ, нъкоторое время блуждаетъ между могилой и юртой; затъмъ она прогоняется шаманомъ, по просъбъ родственниковъ, и неизвъстно куда уходитъ. Душу великаго гръшпика Шайтанъ отправляетъ къ Ерлыхану на мученіе.

Бользни у нихъ льчать знахари и шаманы. Первые запасають травы и другія льчебныя вещества и продають ихъ больнымь, при чемъ наставляють, какъ ихъ употреблять; вторые же лькарствъ не дають, а только шаманять. Пришедши, по приглашенію, въ юрту больного, шаманъ надъваеть свой шаманскій костюмь, береть въ руки бубенъ и начинаетъ шаманить то надъ больнымь, то надъ заранье приготовленной брагой, при чемъ высказываеть, какой жертвы требуетъ Шайтань. По его указанію колють коня, нли корову, или же овцу. Половина заколотаго животнаго идеть въ пользу шамана, который, кромь того, получаеть еще и подарокъ отъ больного.

При жертвоприношеніи, совершаемомъ обыкновенно на полянъ, около березы, шаманъ кладетъ на скамейку сердце только-что заколотаго жертвеннаго животнаго и начинаетъ шаманить. Онъ вмъстъ съ присутствующими обходитъ вокругъ березы и жертвеннаго сердца, затъмъ останавливается и приглашаетъ присутствующихъ прославить Кудая и вознести къ нему молитвы о ниспосланіи благополучія и избавленія отъ бъдствій. Оглушительно раздаются по горамъ ръзкія восклицанія молящихся. Подъ конецъ обряда шаманъ торжественно сжигаетъ жертвенное сердце. Всъ становятся на кольни, наклоняють голову до земли и остаются въ такомъ положеніи, пока шаманъ произноситъ заключительную молитву. Послъ молитвы всъ пьютъ вино и закусываютъ жертвеннымъ мясомъ. Остатки отъ ъды сжигаютъ.

Скажемъ о семейныхъ обрядахъ некоторыхъ сибирскихъ татаръ.

Бракъ у барабинскихъ татаръ начинается сватовствомъ, при чемъ условливаются о величинъ калыма за невъсту. Условившись о калымъ, отецъ невъсты приглашаеть къ себъ въ гости родственниковъ и знакомыхъ. Въ присутствіи собравшихся гостей онъ объявляетъ приглашенному муллъ, что просваталъ свою дочь за такогото жениха и за такой-то калымъ. Мулла посылаетъ избранныхъ лицъ сначала къ невъстъ, а потомъ къ жениху спросить, согласны ли они вступить въ бракъ. Когда посланные возвратятся съ утвердительнымъ отвътомъ, мулла садится на приготовленномъ для него мъстъ и записываетъ какъ вступающихъ въ бракъ, такъ и свидътелей, бывшихъ при бракъ. Послъ записи онъ читаетъ опредъленныя алкораномъ молитвы. Затъмъ идетъ угощеніе чаемъ и закуской изъ жареныхъ гусей, баранины, коровьяго мяса и проч.

Женихъ и невъста при обрядъ бракосочетанія обыкновенно не присутствують: присутствіе ихъ считается неприличнымъ и принимается за знакъ неуваженія къ старщимъ. Если же они, вопреки требованію обычая, пожелаютъ присутствовать при своемъ бракосочетаніи, то имъ это не возбраняется, только для невъсты обязательно быть подъ особымъ покрываломъ или за занавъской.

У татаръ, живущихъ въ Енисейской губерніи, бракъ совершается при следующихъ обрядахъ. Татаринъ, желающій женить своего сына на дочери своего знакомаго, фдеть, въ сопровождении своихъ родственниковъ, къ нему въ удусъ. Онъ береть съ собою бутылку айрана, новую китайскую трубку и табакъ. Прибывши въ улусъ отца невъсты, гости входять въ юрту. Идеть разговоръ объ обыкновенныхъ житейскихъ дълахъ. Наговорившись вдоволь, отецъ жениха объявляетъ отцу невъсты о цели своего прівзда. Затемъ онъ набиваеть табакомъ привезенную съ собой трубку, ставить ее возлів очага и выходить изъ юрты. Возвратившись въ юрту, онъ осматриваетъ, выкурена ли трубка. Если трубка не тронута, это означаетъ, что родители не желають выдать за жениха свою дочь; если же изъ неи курили; это означаеть, что они соглашаются выдать ее. Отецъ жениха наливаеть чарку айрана, одинъ изъ родственниковъ его набиваетъ трубку, а другой беретъ изъ очага уголекъ или даже цълую головню. Отецъ невъсты высказываеть словесно свое согласіе выдать свою дочь за жениха, затымь выпиваеть чарку айрана и береть приготовленную ему трубку, которую и закуриваеть углемь, подаваемымь ролственникомъ жениха. Начинается угощеніе, при чемъ отецъ жениха усердно торгуется о калым'в за нев'всту. Сватовство оканчивается тымь, что отецъ жениха дарить отцу, матери и ближайшимъ родственникамъ невъсты подарки. Въ день бракосочетанія устраивается въ юртъ невъсты пиръ, при окончании котораго женихъ беретъ руку невъсты, и оба падаютъ въ ноги отцу ея. Этотъ последній поднимаетъ ихъ и, обращаясь къ дочери, говоритъ: "Да, дочь, выходи замужъ!" Крещеные татары отправляются въ дерковь, гдв и совершается бракосочетание, послъ котораго обыкновенно назначается день для празднованія свадьбы. Въ назначенный день родные и знакомые собираются въ юрту молодой. Здесь режуть вола или барана и начинается пиръ. Парни поють пъсни, пляшуть, а иногда забавляются скачками. Молодого и молодую наряжають въ лучшее платье, вводять въ юрту и садять на лавку, покрытую коврами. Противъ нихъ становятся два хора пъсельниковъ, которые держать въ рукахъ развернутыя цветныя шали и поють песни. Хоръ, стоящій

противъ жениха, ноетъ о томъ, что послъдній прівхаль взять прекрасную молодую, а пъсельники, стоящіє противъ молодой, поютъ о томъ, что они не отпустять ее безъ выкупа и подарковъ.

Послѣ угощенія молодые прощаются съ родителями и родственниками и, получивъ ихъ благословеніе, отправляются въ улусъ молодого. Здѣсь уже приготовлена для нихъ особая юрта. Около юрты встрѣчаютъ ихъ родители молодого; затѣмъ идетъ угощеніе.

У качинскихъ татаръ сохранился обрядъ похищенія нев'єсты. Въ назначенный родителями жениха и невъсты день женихъ и нъсколько человъкъ молодежи отправляются верхомъ на лошадяхъ въ улусъ, гдъ живетъ невъста. Вечеромъ трое или четверо изъ юношей, прівхавшихъ съ женихомъ, приближаются къ юртв родителей невъсты и просять пустить ихъ переночевать. Ихъ пускають. Какъ только представляется удобный случай, они схватывають невъсту, садять ее на съдло и мчатся въ улусь жениха. За ними обыкновенно следуеть погоня; но не догнать имъ жениха и невъсту. Какъ только привезутъ невъсту въ улусъ, ее вталкиваютъ въ особую юрту, вокругъ которой ставятъ караулъ изъ нъсколькихъ человъкъ. Собираются гости и начинается пиршество, для котораго уже заранве заготовлено мясо и вино. Отъ родителей нев'єсты прибывають къ жениху "посредники". Караульные не пускають ихъ къ невъстъ. Тъ бьють караульныхъ, а послъдніе униженно кланяются имъ и просять выпить вина. Выходить молодая и заявляеть, что она желаеть остаться у мужа. Посредники требують калымъ, который и выплачивается или немедленно, или въ назначенный срокъ. Назначается день для "мировой" между родителями жениха и невъсты.

Въ этотъ день родители жениха прівзжають съ виномъ къ родителямъ невъсты и угощають ихъ. Во время угощенія отець невъсты ударяеть нъсколько разъ отца жениха, посль чего начинается настоящая попойка. Дня чрезъ три новобрачные отправляются къ тестю, который, встрътивъ зятя, нагибаеть его, схвативъ одною рукою за волосы, и плетью ударяеть его нъсколько разъ по спинъ. Этимъ и оканчиваются свадебные обряды.

Новорожденнаго ребенка качинскіе татары пом'вщають въ длинный ящикъ, одинъ конецъ котораго стоитъ на земл'в, а другой (изголовье) приподнятъ на веревк'в, приц'впленной вверху юрты къ перекладин'в При крик'в ребенка его укачивають съ одной стороны на другую.

Имя новорожденному младенцу у татаръ-язычниковъ даетъ тотъ изъ сосъдей, который первый войдеть въ юрту послъ его рожденія.

Воспитаніе маленькихъ дітей у сибирскихъ татаръ лежитъ на обязанности матерей; отцы считаютъ для себя унизительнымъ ухаживать за дітьми; однако они любятъ ихъ не менъе матерей.

Старшіе въ семь пользуются у татаръ полнымъ уваженіемъ со стороны младшихъ; послъдніе считають своею обязанностью безпрекословно повиноваться первымъ.

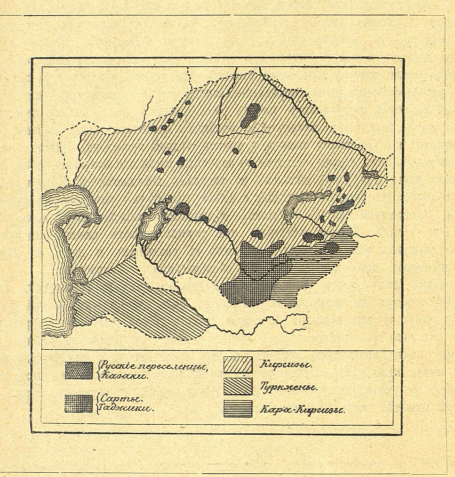
Покойника татары обмывають, одвають въ лучшее платье и затвть кладуть въ гробъ, выдолбленный большею частью изъ колоды. Вмвств съ покойникомъ кладуть въ гробъ трубку, кисеть съ табакомъ, хлюбъ, мясо, сыръ и овощи, которые онъ особенно любилъ. Гробъ съ покойникомъ кладутъ въ сани или телвгу, крыпко

привязывають и быстро везуть на мѣсто погребенія. Могилу обыкновенно начинають копать въ то время, когда покойника привезуть на кладбище. Яму копають не глубже полутора аршина. Опустивъ покойника въ могилу, се зарывають Надъ могилой богатаго колють его любимую лошадь. Во время похоронъ родственники умершаго и близкіс знакомые, въ особенности женщины, плачуть, неистово кричать, бьють себя въ грудь и даже рвуть на себѣ волосы; при этомъ перечисляють добродьтели умершаго. Послѣ погребенія покойника его поминають, при чемъ пьють вино и закусывають заранье приготовленнымъ мясомъ. Поминають его также на девятый, сороковой день и чрезъ полгода и годъ послѣ его смерти.

Татары гостепріимны. Любить татаринь, если къ нему прібдеть гость. Бесбда между хозяиномъ и гостемъ ведется неумолкаемо. Хозяинъ не преминетъ угостить гостя, чить можеть. Въ хорошую теплую погоду татары собираются группами на улиць или на илощади и ведутъ оживленную бесьду. Между ними всегда найдется балагуръ, который своими живыми разсказами заинтересуеть всёхъ. Иногда туть же, на площади, раздается бренчаніе на національномъ инструменть — "джатыгань" или "комусь". Первый изъ этихъ инструментовъ имбетъ видъ длиннаго узкаго ящика, перевернутаго вверхъ дномъ, на которомъ натянуты на железныхъ колышкахъ пять или шесть струнъ, сдъланныхъ изъ бараньихъ кишокъ и тонкой медной проволоки. Вместо подставокъ или кобылокъ подъ струны ставятся позвоночныя кости или маленькія бабки, которыя во время игры, при ударь пальцемъ по струнамъ, передвигаются. Комусъ по устройству походить на русскую балалайку и имфеть три струны изъ конскаго скрученнаго, волоса. Разсказчики сказокъ и былинъ обыкновенно сопровождаютъ свои разсказы игрой на комусь. Нужно замьтить, что татары имьють своихъ сказочниковъ. охотно слушають ихъ и относятся къ нимъ съ уваженіемъ и даже, по обществен ному приговору, освобождають ихъ отъ общественныхъ повинностей.

Живя долго между русскими и находясь съ ними въ постоянномъ общении, сибирские татары не могли не перенять отъ нихъ нѣкоторыхъ бытовыхъ чертъ. Нынѣ далеко не всѣ татарския женщины ведутъ такой замкнутый образъ жизни, какой онѣ вели въ прежнее время. Нерѣдко можно встрѣтить въ Сибири татаръ, которые почти совершенно отрѣшились отъ мусульманскихъ предразсудковъ и въ своей жизни мало чѣмъ отличаются отъ жизни русскихъ. Многіе изъ нихъ говорятъ по-русски не только съ русскими, но и между собой, и обучаютъ своихъ дѣтей русской грамотъ, часто въ русской школѣ.

Карта инородцевъ Средне-Азіатскихъ владеній Россіи.



# II.

инородцы среднеазіатских владоній россіи.

#### киргизы.

Киргизы называють себя кайсаками или казаками; название это они производять отъ словъ: "каз" (гусь) и "заг" (воронъ), что въ общемъ значитъ "степная птица"; этимъ же именемъ называють ихъ и сопредъльные съ ними народы: бухарцы, хивинцы, персіяне и китайцы. Киргизами назвали ихъ русскіе, по названію одного племени, живущаго около озера Иссыкъ-Куля. Названіе это одни производятъ отъ словъ: "кыркъ" (сорокъ) и "кыз" (дъвица): потомство сорокъ дъвицъ; другіе же производять отъ словъ: "киръ" (степной) и "гизъ" (человъкъ): степной человъкъ.

Киргизы кочують на огромномь пространствё отъ Каспійскаго моря и рѣки Урала до хребта Тяншаня и рѣки Иртыша. Все это пространство состоить изъ травяныхъ степей и солончаковъ.

По мѣсту кочеванія киргизы раздѣляются на Малую, Среднюю и Большую орды. Малая орда кочуєть на западѣ, вдоль Оренбургской и Уральской линіи и между Каспійскимъ и Аральскимъ морями; Средняя орда кочуєть на востокъ отъ Малой орды, до рѣки Иртыша и озера Зайсана; Большая орда кочуєть около озера Балхаша и рѣки Или.

Вежхъ киргизовъ насчитывается около 2 1/2 милліоновъ человъкъ.

Они раздъляють себя на два сословія: благородное пли "бълую кость" (акъ сеюкъ) и чернь или "черную кость" (кара сеюкъ). Къ первому сословію относятся знатнъйшіе киргизы, считающіе себя потомками великихъ предковъ; ко второму—относятся всъ остальные, какъ не имъющіе ясныхъ доказательствъ своего высокаго происхожденія. \*) Раздъленіе это не кладетъ, впрочемъ, грани, не допускающей близкихъ отношеній между лицами того и другого сословія: киргизы знатнаго происхожденія не кичатся передъ киргизами низшаго сословія, и эти послъдніе не считаютъ для себя недоступнымъ общество первыхъ. Киргизъ "черной кости" свободно ъдеть въ гости къ киргизу "бълой кости", входитъ безъ стъсненія въ его юрту и располагается, какъ ему удобно.

Киргизы двлятся на роды. Между членами каждаго рода довольно твеная связь. Роды раздвляются на волости, а волости— на аулы. Волости и аулы управля-

<sup>\*)</sup> О происхожденіи «бѣлой» и «черной кости» у киргизовъ ходитъ такое преданіе: нѣкогда жиль могущественный ханъ; у него была красавица дочь, которую онъ не взлюбиль. Ему было предсказано, что отъ нея произойдетъ многочисленный народъ. Царь велѣль построить темный покой съ прочными дверями и заключиль туда царевну. Долго томилась красавица въ заключеніи. Но вотъ въ покой какимъ-то образомъ проникъ солнечный лучъ, и, спустя нѣкоторое время, царевна родила сына. Узналъ объ этомъ царь и велѣлъ своимъ слугамъ убить дочь. Но Богъ не допустилъ ее до погибели; за нее заступился могучій богатырь й взялъ ее себѣ въ жены. Отъ брака съ богатыремъ родилось нѣсколько сыновей, отъ которыхъ и произошли киргизы «черной кости», а сынъ солнечнаго луча сдѣлался родоначальникомъ «бѣлой кости».

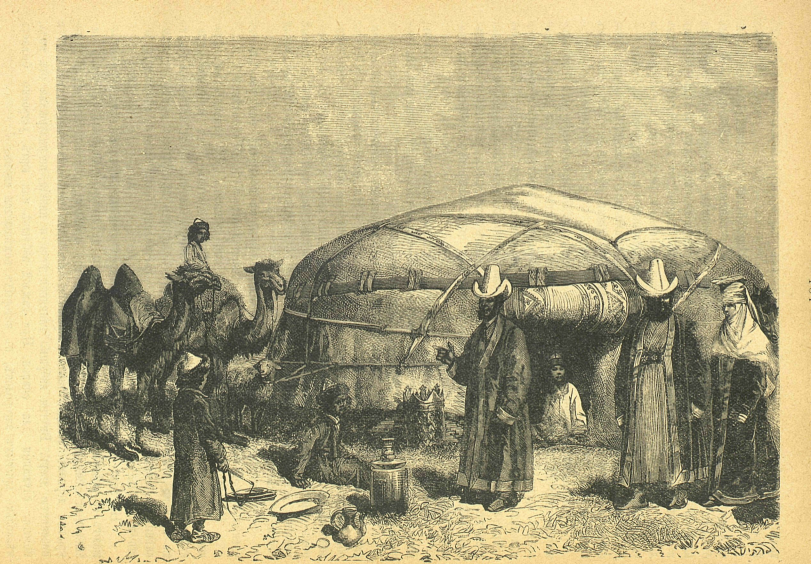
ются волостными и аульными выборными старшинами, которые подчинены русскимъ уъзднымъ начальникамъ. Судебныя дъла разбираютъ выборные біи. Недовольный ръшеніемъ бія можетъ жаловаться въ совъть бісвъ, или уъздному начальнику, или же губернатору. Важныя уголовныя преступленія, напр., убійство, грабежъ, подлежать суду русской судебной власти.

Киргизы составляють отрасль турецко-татарскаго (тюркскаго) племени съ монгольской примъсью. Внъшній видь ихъ изобличаеть ихъ происхожденіе. Они средняго роста, сутуловаты; лицо ихъ широкое, скуластое; глаза узкіе, черные; носъ большой, широкій, пногда съ горбомъ; цвъть кожп блъдно-желтый. Мужчины бреють голову, но носять ръдкую, черную клинообразную бородку. Волосы около губъ они выщишывають, чтобы не мъщали при ъдъ. Походка ихъ большею частью развалистая.



Одежда киргизовъ состоить изъ халата съ длинными рукавами (чапанъ). По халату они подпоясываются ременнымъ поясомъ, на которомъ обыкновенно виситъ ножъ и кнеетъ съ огнивомъ и кремнемъ. При сильныхъ холодахъ они надъваютъ по нъскольку ватныхъ халатовъ или же носятъ бараній тулупъ. На головъ носятъ ермолку (тюбетейку), поверхъ которой еще надъваютъ лътомъ остроконечную, съ выгнутыми кверху полями войлочную шляпу, а зимой — конусообразный мъховой малахай съ надзатыльникомъ и наушниками. На ноги надъваютъ кожаныя или бумажныя панталоны и кожаные сапоги.

Чъмъ богаче киргизъ, тъмъ болъе укращена бываетъ его одежда. Въ болъе важныхъ случаяхъ знатные киргизы любятъ нарядиться въ цвътной бархатный каф-



танъ, общитый по краямъ двойнымъ широкимъ галуномъ, и бархатную шапку съ широкимъ бобровымъ околышемъ.

Киргизки носять бешметь, украшенный обыкновенно костяными или металлическими пуговицами и блестками. Голову замужнія женщины повязывають большимъ бълымь бумажнымъ или холщевымъ покрываломъ, концы котораго опускаются на плечи и спину. На лобъ, подъ покрывало, онъ надъвають накладку, обшитую мъхомъ и украшенную серебряными монетами. Дъвушки носять на головъ шапочку изъ лисьяго мъха, верхушка которой покрывается различнаго рода украшеніями. Волосы свои какъ замужнія, такъ и дъвушки заплетають, первыя— въ трп косы, а вторыя въ нъсколько тоненькихъ косъ, унизанныхъ монетами и блестками. Шею киргизки, особенно дъвушки, любять украшать бусами, монетами, а пальцы— перстнями съ камнями.

Жилищемъ киргизовъ служитъ юрта. Остовъ ея дълается изъ жердей и покрывается снаружи кошмами. Вверху оставляется отверстіе для выхода дыма; въ холодное время оно закрывается кошмой, при чемъ, если горитъ огонь, то оставляется маленькое отверстіе. Дверь у юрты или деревянная, или войлочная. Если она открыта, то это значитъ, что хозяинъ—дома и что къ нему можетъ войти каждый; если же она закрыта, то это значить, что хозяинъ или спитъ, или его нъть дома. Кто войдетъ въ юрту при закрытыхъ дверяхъ, тотъ нарушитъ требованіе киргизскихъ приличій.

Посредин'в юрты, подъ верхнимъ отверстіемъ, устраивается изъ камней очагъ, который зимой служитъ для освъщенія и согръванія юрты. Надъ очагомъ обыкновенно виситъ котелъ, въ которомъ киргизы варятъ пищу.

Полъ и стъны юрты у болье зажиточныхъ киргизовъ бываютъ выстланы коврами. Въ юрть помъщается все имущество киргиза. Направо отъ двери у стъны обыкновенно стоятъ сундуки съ одеждой и разными драгоцьнностями; налъво — низенькая кровать, закрытая пологомъ, а впереди — низенькій круглый столъ, на которомъ киргизы ъдятъ. Невдалекъ отъ стола, у стъны, въ ямъ стоитъ саба (кожаный мъшокъ), въ которой приготовляется кумысъ. По стънамъ развъшаны съдла, конская соруя, оружіе и т. п. вещи.

Богатые киргизы имѣютъ по нѣскольку юртъ, въ которыхъ они размѣщаютъ членовъ своей семьи. Въ каждой юртъ помѣщается отъ 3 до 5 человѣкъ.

Постановкой юрты занимаются обыкновенно женщины. Съ удивительной довкостью и быстротой онь сплетають остовь юрты и покрывають его кошмами, привязывая ихъ къ нему веревками. Чрезъ какіе-нибудь полчаса юрта готова. Столько же времени нужно, чтобы опять снять юрту, свернуть въ трубку кошмы, покрывавшія ее, связать жерди, изъ которыхъ составленъ быль остовъ, и сложить все это въ арбы.

На зиму киргизы обкладывають свою юрту двойнымъ рядомъ кошмъ и окружають ее стъной изъ камыша. Многіе киргизы на зиму перебираются въ такъ называемыя "зимовки" — избушки, сплетенныя изъ хвороста, обмазанныя глиной и покрытыя дерномъ. Каждая такая избушка имъетъ одно или два маленькихъ окна и низенькую дверь. Внутри избушки глиняная печь и низкія, на поларшина отъ пола, полати, служащія для спанья. При каждой избушкъ или юртъ устроено бываетъ нъсколько крытыхъ загородокъ, въ которыхъ помѣщается скотъ.

Киргизы исповѣдуютъ магометанскую религію, которая распространена между ними бухарскими и туркестанскими магометанами. Но, исповѣдуя эту религію, они не отстали отъ языческихъ вѣрованій. Отсюда и происходить, что вѣрованія ихъ представляютъ смѣсь магометанства съ язычествомъ. Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ степи есть мечети; но киргизамъ, вслѣдствіе кочевого образа ихъ жизни, рѣдко приходится бывать въ нихъ. Кромѣ того, киргизы рѣдко обращаются къ мулламъ для совершенія религіозныхъ требъ; даже бракъ у нихъ совершается иногда безъ участія муллы.

Изъ предписаній магометанской религіи болье аккуратно ими выполняется пость — "рамазанъ" \*), бывающій льтомъ и продолжающійся цьлый мьсяць. Въ продолженіе дня они ничего не вдять и не пьють; съ заходомъ же солнца всв поспытно совершають омовеніе, читають молитву и принимаются пить кумысъ и ъсть мясо. Съ этого времени вплоть до разсвыта они только то и дылають, что вдять, пьють, поють пысни и вообще веселятся. Съ разсвытомъ же ложатся спать и спять сколько возможно долье, дабы тымъ сократить голодный день.

Между языческими върованіями киргизовъ обращаетъ на себя вниманіе ихъ въра въ то, что каждый день находится подъ покровительствомъ счастливой или несчастной звъзды, отчего и самые дни раздълются на благополучные и неблагополучные. Далье, они признаютъ священными нъкоторыя скалы, источники и деревья, растущія одиноко среди степи; признаютъ также священными могилы богатырей. Проъзжая мимо предмета или мъста, признаваемаго святымъ, киргизъ слъзаетъ съ коня, совершаетъ молитву и оставляетъ какое-нибудь приношеніе: лоскутъ матеріи, пукъ конскихъ волосъ и т. п. Наконецъ, многіе киргизы върятъ въ Шайтана (злого духа), который причиняетъ людямъ зло и наталкиваетъ ихъ на все худое. Если кто-нибудь совершилъ преступленіе, то киргизы говорятъ про него, что его Шайтанъ соблазнилъ, или "Шайтанъ сълъ ему на шею".

Между киргизами можно встрѣтить гадателей или колдуновъ, которые предсказывають будущее или по обожженнымъ бараньимъ костямъ, или по блеску огня, когда горитъ баранье сало, или по звѣздамъ. Гадатели иногда принимаются за лѣченіе бользней, при чемъ, между прочимъ, прибѣгаютъ къ слѣдующему оригинальному способу лѣченія ихъ: колдунъ садится противъ больного и начинаетъ играть на кобывъ, кричать дикимъ голосомъ, произносить безсмысленныя рѣчи; потомъ хватаетъ плеть и начинаетъ бить больного..... Нужно впрочемъ замѣтить, что гадатели прибѣгаютъ иногда и къ болѣе раціональному способу лѣченія. Такъ, напр., отъ простуды лѣчатъ такимъ образомъ: убиваютъ лошадь, тотчасъ же сдираютъ съ нея кожу и плотно обвертывають ею больного. Отъ той же болѣзни лѣчатъ также и такимъ образомъ: завертываютъ больного въ кошму и легонько катаютъ до тѣхъ поръ, пока онъ хорошенько не пропотѣетъ; затѣмъ, давъ ему остыть, развертывають кошмы, но тѣло все-таки оставляютъ нѣсколько прикрытымъ.

Между киргизами, имъющими частыя сношенія съ русскими, можно встрътить крещеныхъ. Такіе киргизы обыкновенно оставляютъ кочевой образъ жизни, пересеняются въ городъ или село и здъсь поступаютъ въ услуженіе къ русскимъ.

Лътосчисление у киргизовъ своеобразно. Счеть времени они ведутъ по цикламъ

<sup>\*)</sup> Въ память дарованія корана.

или эрамъ. Циклъ или эра состоитъ изъ 12 лѣтъ. Каждый годъ въ циклѣ имѣетъ свое особое названіе, напр.: "итъ" (собака), "тишканъ" (мышь), "куянъ" (заяць), "джилянъ" (змѣя), "джилки" (лошадь), "кой" (баранъ) и т. д. Такимъ образомъ, если киргизъ говоритъ, что со времени такого-то событія минуло три "кой", это значитъ, что прошло уже 36 лѣтъ, такъ какъ "кой" бываетъ въ каждомъ циклѣ только одинъ разъ.

Киргизы могутъ быть причислены къ довольно способному племени. Они обладають хорошею памятью и особенно прочно запоминають мъстность. Киргизъ никогда не заблудится въ той мъстности, по которой онъ хоть разъ провхалъ. Кромъ памяти, они обладають значительною сообразительностью и находчивостью, нер'вдко помогающею имъ выпутаться изъ затруднительнаго положенія. Изъ внёшнихъ чувствъ у нихъ особенно сильно зрвніе. Киргизъ ясно видить на такомъ разстояніи, на какомъ русскій ничего не въ состояніи различить. Между киргизами усп'вшно распространяется татарская грамотность. Несмотря на трудный способъ обученія, киргизские мальчики овладъвають этой грамотой. Обучаеть ей обыкновенно учительмулла, нанимаемый богатыми киргизами. Для веденія обученія отводится особая юрта. Вивств съ сыновьями богатыхъ кпргизовъ обучаются и мальчики бъдныхъ киргизовъ. Сдавая муллъ для ученія сына, отецъ приговариваетъ: "кости мон, а мясо твое". Это значить, что учитель можеть наказывать своего ученика, сколько захочеть, лишь бы только не повредиль его костей, не причиниль ему увъчья. Ученіе начинается обыкновенно съ ранняго утра. Проходя рано утромъ по аулу, можно иногда слышать въ юртв муллы-учителя голоса учениковъ, выкрикивающихъ слова корана. Учитель обучаеть не всёхъ учениковъ сразу, а поодиночке. Каждый ученикъ читаетъ свое. Мулла выслушиваетъ то того, то другого ученика, и, если замівчаеть, что ученикь твердо выучиль урокь, задаеть ему новый и прочитываеть съ нимъ задаваемое; если же находить, что онъ не твердо выучилъ его, приказываетъ твердить еще.

Если ученіе происходить літомъ, то съ наступленіемъ жары, около 11 часовъ дня, занятія прерываются и ученики распускаются, пока не спадетъ жара. Около 4-го или 5-го часа пополудни они снова собираются и занимаются до сумерекъ.

Мулла не только обучаеть, но и воспитываеть своихъ учениковъ, пріучая ихъ къ послушанію и почтительности къ старшимъ. За всякій проступокъ онъ наказываеть строго.

По пятницамъ ученія обыкновенно не бываеть. Ученики изъ ближайшихъ ауловъ отпускаются на этотъ день домой. Возвращаясь изъ отпуска, каждый ученикъ приноситъ муллѣ-учителю подарокъ (джумалыкъ). Сыновья богатыхъ приносятъ по нѣскольку копеекъ, а сыновья бѣдныхъ приносятъ куртъ (овечій сыръ) или вообще что-нибудь съѣстное.

Въ нѣсколькихъ городахъ Киргизскаго края учреждены, по распоряженію русскаго правительства, пансіоны для киргизскихъ дѣтей. Въ этихъ пансіонахъ мальчики и даже дѣвочки успѣшно обучаются русскому чтенію и письму, ариометикѣ и другимъ предметамъ элементарнаго курса. Кромѣ того, между учениками многихъ начальныхъ русскихъ школъ можно встрѣтить киргизскихъ дѣтей. Даже нѣкоторыя среднеучебныя заведенія края имѣютъ въ настоящее время между своими учениками киргизовъ. При прохожденіи курса этихъ заведеній ученики-киргизы не отстаютъ отъ своихъ русскихъ сверстниковъ.

Киргизы удивительно любопытны. Какъ только войдеть въ ихъ юрту путешественникъ, они усаживаютъ его на кошму и начинаютъ разспрашиватъ: откуда, куда и зачѣмъ онъ ѣдетъ? есть ли у него семья? сколько стоитъ его лошадь, сбруя, одежда? и т. п. Вопросамъ ихъ, кажется, нѣтъ конца. Чѣмъ больше путешественникъ имъ разсказываетъ новостей, тѣмъ большее уваженіе онъ пріобрѣтаетъ въ ихъ глазахъ. Чтобъ узнать какую-нибудь новость, киргизъ готовъ проскакать нѣсколько верстъ, и, узнавъ ее, спѣшитъ въ свой или сосѣдній аулъ, чтобы разсказать услышанное.

Киргизы гостепріимны. Кто бы ни прівхаль къ нимъ, онъ найдетъ у нихъ радушный пріемъ. Прівхавшій гость обыкновенно слізаетъ съ лошади и, держа ее за поводъ, садится подлів двери юрты. Выходитъ хозяннъ и проситъ его войти въ юрту. Затівмъ угощаетъ его кумысомъ и начинаетъ разспрашивать обо всемъ, что его интересуетъ. Гость, прихлебнувъ кумыса изъ поданной ему чашки, дополняетъ ее самъ и подаетъ хозянну. Этого требуетъ віжливость. Если хозяннъ знаетъ, что гость можетъ прожить у него нісколько часовъ, онъ не поскупится зарізать барана, чтобы угостить его. Въ такомъ случаї въ юрту хозянна собираются знакомые и начинается угощеніе.

При любопытствъ и гостепріимствъ, киргизы скрытны. Киргизь не скоро откроеть свою душу и выскажеть свои чувства. Онъ сначала выпытаетъ собесъдника, расположенъ ли онъ къ нему, и если замътитъ искреннее дружелюбіе и неподдъльную ласковость, то и самъ сдълается откровеннымъ.

При сношеніяхъ между собою и съ русскими киргизы держать себя съ нъкоторымъ достоинствомъ. Здороваясь, они одинаково всъмъ протягиваютъ руку. Отношенія ихъ къ русскому чиновнику опредъляются обыкновенно характеромъ послъдняго: если онъ уступчивъ и мягокъ, — они притязательны; если же по складу своего характера онъ всегда готовъ дать ихъ незаконной притязательности энергичный, спокойный и справедливый отпоръ, — они сговорчивы.

Кочевая жизнь киргизовъ, при чемъ имъ часто приходится подвергаться перемѣнамъ температуры, переносить стужу и жару, закалила ихъ и сдѣлала выносливыми. Они съ большею стойкостью переносятъ всѣ климатическія измѣненія, холодъ, голодъ и жару, чѣмъ цивилизованные народы.

Киргизы, какъ и другіе инородцы, стоящіе на низшей ступени цивилизаціи, предпочитають ничегонедѣланіе труду. Если нужда не побуждаеть киргиза приняться за работу, онъ охотно лежить на кошмѣ въ своей юртѣ или же переходить изъ юрты въ юрту, стараясь услышать какую-нибудь новость. Но если нужда побудить его приняться за работу, онъ тогда неутомимъ.

Киргизы обладають по-преимуществу живымъ, подвижнымъ и даже веселымъ темпераментомъ. Они всегда готовы принять участіе въ какомъ-нибудь увеселеніи.

Кпргизы смѣлы. Будучи плохо вооружены, они смѣло идутъ на волка или даже тигра и справляются съ нимъ. На врага они нападають обыкновенно съ крикомъ и взвизгиваніемъ; но они не въ состояніи противостоять правильно устроенному войску. Если они нападають на караванъ или таборъ съ цѣлью грабежа и имъ не удастся овладѣть добычей съ перваго раза, они не пытаются уже напасть во второй разъ.

Главное занятіе киргизовъ состоить въ скотоводствъ. Они разводять преимущественно овець, лошадей и верблюдовъ.

Киргизскія овцы съ курдюками; он'в дають вкусное мясо, сало и шерсть, изъкоторой приготовляють войлоки.

Второе мѣсто послѣ овецъ въ хозяйствѣ киргизовъ занимають лошади. Киргизскія лошади малы ростомъ, но выносливы и быстро бѣгутъ, особенно подъ верхомъ. Рѣдкій киргизъ не имѣетъ нѣсколькихъ лошадей, а богатые считаютъ ихътабунами. Лошади служатъ имъ не только для ѣзды, но также идутъ въ пищу. Они съ удовольствіемъ ѣдятъ лошадиное мясо и изъ лошадинаго молока дѣлаютъ здоровый и питательный напитокъ—кумысъ.



Верблюдовъ держатъ преимущественно для перевозки тяжестей. Въ песчаныхъ степяхъ верблюдъ незамѣнимъ, такъ какъ долгое время можетъ пробыть безъ пищи и питья и довольствуется самымъ неприхотливымъ кормомъ, котораго не станутъ ѣсть лошади или рогатый скотъ. Годовому верблюду, прокалываютъ носовой хрящъ и вдѣваютъ въ оный палочку или кость, къ обоимъ концамъ которой привязывается веревка, служащая вмѣсто узды. Верблюды идутъ обыкновенно гуськомъ (по караванному выраженію "ниткой"), привязанные одинъ къ другому. На каждаго верблюда кладется тяжести до 18 пудовъ, а въ тѣлежкѣ или арбѣ онъ можетъ вевти до 50 пудовъ. При остановкѣ на кормовку вожакъ дернетъ верблюда за веревочку, продѣтую въ носовой хрящъ, и тотъ ложится. Вожакъ снимаетъ съ него тюки и пускаетъ пастись. Верблюдъ скоро наѣдается, послѣ чего ложится отдохнуть. Послѣ отдыха, по слову "чокъ", онъ становится на колѣни и даетъ класть на себя ношу. Въ теченіе дня верблюдъ проходить съ ношей до 50 версть.

Рогатаго скота киргизы держать сравнительно меньше, при чемъ быки употребляются для перевозки тяжестей, а коровы содержатся для молока.

Ванимаясь скотоводствомъ, киргизы поставлены въ необходимость перекочевывать съ мѣста на мѣсто. Съѣлъ скотъ траву въ одномъ мѣстѣ—киргизы складывають свои юрты и свой домашній скарбъ на арбы и перекочевывають на другое мѣсто. При перекочевкѣ сначала идутъ лошади, за ними слѣдують овцы и рогатый скотъ, а за овцами и скотомъ уже движутся арбы, запряженныя верблюдами. Мужчины скачутъ на своихъ быстрыхъ коняхъ по сторонамъ табора и пригоняють къ мѣсту каждую лошадь или каждую овцу, которая вздумала свернуть въ сторону. Женщины и дѣти помѣщаются на арбахъ или верхомъ на лошадяхъ. Щумъ, крикъ, скрипъ немазанныхъ колесъ, блеяніе овецъ, ржаніе лошадей—все это сливается въ одинъ нестройный гулъ, слышный далеко отъ табора. Встрѣтилось на пути мѣсто, гдѣ есть вода и достаточно корма,—таборъ останавливается, женщины бысгро усганавливаютъ юрты, мужчины ищутъ топлива, раскладываютъ огонь, и жизнь кочевниковъ входитъ въ обычную колею, пока скотъ не съѣстъ всю траву.

Киргизы думають, что кочевой образь жизни самый нормальный для человька. Когда префессоръ Вамбери спросиль у одной киргизки о причинахь, побуждающихъ ихъ перекочевывать съ мъста на мъсто, она удивилась вопросу и со смъхомъ отвъчала: "Мы не такъ лънивы, какъ вы, молла! намъ не усидъть по цълымъ днямъ на одномъ мъстъ. Человъкъ долженъ двигаться, потому что, — посудите сами, — солнце, мъсяцъ, звъзды, вода, животныя, птицы, рыбы — все движется, только земля и мертвые остаются на мъстъ! "

Киргизскія лошади круглый годь остаются на подножномъ корму. Зимою онъ добывають ссбъ кормъ пзъ-подъ снъга. Для овець киргизы заготовляють на зиму изсколько стоговъ съна.

Кромъ скотоводства, многіе киргизы занимаются хлѣбопашествомъ. Они сѣютъ овесъ, рожь, пшеницу, просо, а въ южныхъ частяхъ степи разводять даже бахчи съ арбузами и дынями. Способъ обработки полей первобытный. Въ южныхъ частяхъ степи прибъгаютъ къ искусственному орошенію полей (арыками).

Занимаются киргизы также охотой; это занятіе, впрочемъ, не составляеть у нихъ промысла, а служитъ скоръе развлечениемъ. Кромъ обыкновенной охоты съ ружьемъ, обращаетъ на себя внимание охота на волковъ зимой и охота съ соколомъ льтомъ. На волковъ киргизы охотятся верхомъ. У каждаго изъ нихъ въ рукъ длинная плеть, на концъ которой привязанъ кусокъ жельза или камень. Напавши на сладъ волка, они начинаютъ пресладовать его. Волкъ, почуявъ баду, убъгаетъ; его нагоняють и стараются ударить плетью. Одинь или два удара кладуть волка на мъсть. Убитаго волка везутъ въ юрту; здъсь снимають съ него шкуру, которую продають или употребляють на шубу. Охота съ соколомъ производится такъ: вывзжаетъ киргизъ, держа на перчаткъ, надътой на лъвой рукъ, сокола, пріученнаго къ охотъ за птицами. На головъ сокола шаночка; она закрываетъ ему глаза, чтобъ онъ не улстълъ не во-время. Впереди бъжитъ собачка. Лишь только она подниметъ куропатокъ, какъ шапочка снимается, и соколъ, взвившись вверхъ, стрелой налетаетъ на куропатку и вонзаеть ей въ спину свои острые когти. Минуту спустя, киргизъ уже укладываеть въ мъщокъ куропатку, а сокола надъляеть заранъе приготовленнымъ кускомъ сырего мяса.

Рыболовствомъ киргизы почти не занимаются; если же нъкоторые изъ нихъ занимаются, то не для пищи себъ, такъ какъ они рыбы не любятъ, а для продажи.

Говоря о занятіяхъ киргизовъ, слѣдуетъ упомянуть также о производствъ ими войлочныхъ издѣлій и армячины изъ овечьей или верблюжьей шерсти. Этимъ дѣломъ преимущественно занимаются женщины; онѣ же шьють одежду себѣ и мужчинамъ и вышиваютъ узоры по полотну или кожѣ. Вообще слѣдуетъ сказать, что большая часть работы по домашнему хозяйству выполняется женщинами: онѣ ходятъ за дѣтьми, приготовляютъ пищу, доятъ скотъ, приготовляютъ кумысъ, обшиваютъ семью, дѣлаютъ кошмы, цыновки и ставятъ юрту. Мужчяны же или лежатъ на кошмѣ въ юртѣ, или же работаютъ внѣ юрты: стерегутъ скотъ, косятъ сѣно, заготовляютъ дрова и возять ихъ на базаръ и т. п.

Пищей киргизовъ служить баранье, лошадиное и верблюжье мясо. Вдять они сго варенымъ или копченымъ. Самымъ вкуснымъ они находять мясо молодыхъ жеребятъ. Изъ лошадинаго мяса они приготовляютъ "казы" — родъ колбасы, а изъ баранины, мелко искрошивши ее и обливши топленымъ саломъ, они приготовляютъ "башбармакъ". Изъ молочной пищи они употребляютъ "рамчикъ" и "крутъ" — сыръ, который вдятъ въ сухомъ видъ, а также разбавленнымъ водой. Изъ мучной пищи приготовляютъ такъ называемый "баурсакъ" — лепешки изъ пръснаго тъста, изжаренныя въ салъ. Приготовляютъ также "кужу" или "бутку" — пшеничную или просяную похлебку. Богатые киргизы любятъ угощаться пилавомъ, т.-е. свареннымъ въ бараньемъ салъ рисомъ съ бараниной.

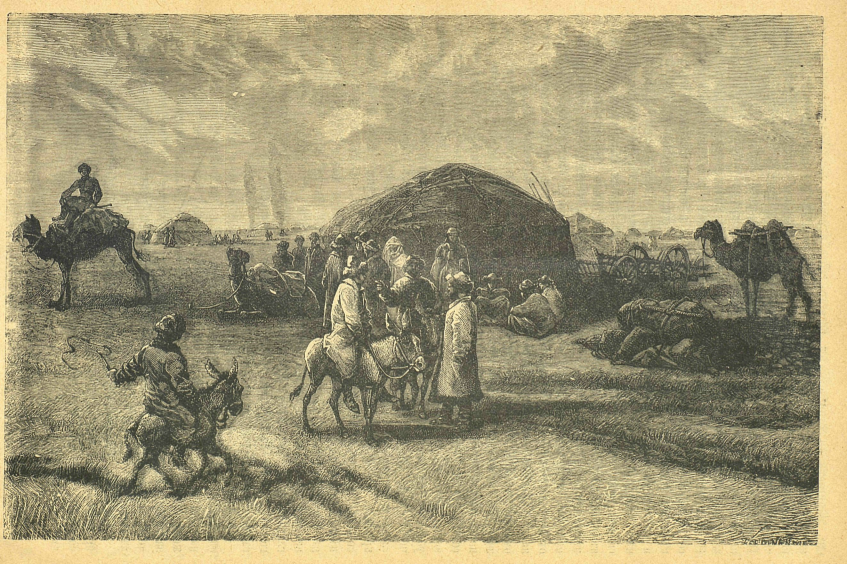
Главный напитокъ киргизовъ—кумысъ. Этотъ здоровый, питательный и нѣсколько опьяняющій напитокъ кисловато вяжущаго вкуса приготовляется такъ: дошадиное молоко вливаютъ въ сабу и прибавляютъ къ нему небольшое количество кислаго молока или крута. Смъсь эту время отъ времени взбалтываютъ деревянной колотушкой, на концѣ которой имъется круглая дощечка съ просверленными въ ней дырочками. Чрезъ два или три дня кумысъ готовъ, и его начинаютъ пить, а въ сабу вливаютъ свъжаго лошадинаго молока.

Кромъ кумыса, многіе киргизы пьють чай, заваривая его въ котелкъ или на самоваръ.

Вдять киргизы сидя на земль, поджавши ноги. Пищу ставять, въ деревянной мискъ, на низкій столь, вокругь котораго помъщается вся семья. Сначала береть себъ кусокъ самый старшій, затьмъ сльдующій по старшинству и т. д. Если въ кругу семьи ъсть гость, то хозяинъ считаетъ своею обязанностью собственными пальцами положить ему въ роть кусокъ пищи. За такую любезность гость старается отплатить хозяину тъмъ же. Ножей и вилокъ при ъдъ киргизы не употребляютъ. Опредъленнаго времени для принятія пищи они не имьютъ, а ъдятъ, когда захотятъ; большею же частью они принимаютъ пищу рано утромъ и вечеромъ. При изобиліи пищи киргизъ събдасть за троихъ, но зато при исдостаткъ ея терпъливо переноситъ голодъ.

Скажемъ о важнъйшихъ бытовыхъ обрядахъ киргизовъ.

При свадьбъ совершаются слъдующіе обряды: отецъ жениха посылаєть къ родителямъ невъсты сватовъ, которые условливаются о количествъ калыма, т.-е. платы за невъсту. Размъръ калыма опредъляется состояніемъ жениха; иногда



онъ достигаетъ до сотни лошадей, рогатаго скота и верблюдовъ. Условившись насчеть количества калыма, родители невъсты въ свою очередь отправляютъ пословъ къ родителямъ жениха. Послы получаютъ часть условленнаго калыма и угоняютъ полученный скоть въ ауль невъсты. За ними слъдуетъ женихъ съ подарками тестю. Передавши подарки, онъ помъщается въ приготовленной ему юрть. Родственницы невъсты оказывають ему возможныя услуги: приносять ему ъду, воду и т. п. За каждую услугу онъ низко кланяется, опустивши длинные рукава своего халата. Невъста въ сопровождении подругъ и молодыхъ парней (джигитовъ) ъдетъ прощаться со своими родными и знакомыми; тъ угощаютъ ее и ея провожатыхъ. Въ это время къ тестю пригоняють остальную часть скота. По уплать, такимъ образомъ, калыма и по возвращении невъсты домой, совершается обрядъ бракосочетанія. Жениха и невъсту вводять въ юрту, при чемъ послъднюю ставять за особую занавъску. Мулла спрашиваеть ихъ, желають ли они вступить въ бракъ; они обыкновенно отвѣчаютъ въ прошедшемъ времени (я желалъ, я желала), или ничего не отвъчаютъ. Молчаніе привимается за знакъ согласія. Мулла прочитываетъ молитву, при чемъ дуетъ на приготовленную воду и даеть ее пить жениху, невъсть и свидьтелямъ. Посль брака отець невъсты обращается къ ней со словами: "живи такъ, чтобы меня не проклинали". Затъмъ, обратившись къ зятю, говорить; "не оскорбляй жены, чтобы не омрачить моей славы". Молодая уходить въ другую юрту и переодъвается въ одежду замужней женщины (повязываеть голову бълымъ покрываломъ). Вслъдъ затъмъ новобрачные отправляются въ аулъ мужа; за ними везутъ приданое, размъръ котораго соотвътствуетъ обыкновенно размъру калыма. Оно состоитъ по большей части изъ юрты, постели, 9 рубахъ, 9 холстовъ, 9 халатовъ или шубъ, 9 ковровъ, головного убора съ серебряными бляхами и съдла. Все это укладывается въ арбы или навыочивается на лошадей или верблюдовъ. Чёмъ больше арбъ, верблюдовъ и лошадей следуеть за новобрачной, темъ больше славы и ей самой, и ея отцу, а мужуприбыли. Съ приближениемъ повзда къ аулу мужа, навстречу молодой выходять ея свекровь и другія родственницы со своими знакомыми. Пока идуть прив'єтствія, нъсколько женщинъ спъшатъ поставить привезенную за молодой юрту и разложить въ ней необходимыя для хозяйства принадлежности. Когда юрта готова, въ нее вводять новобрачныхъ. Отець новобрачнаго разсылаеть по ауламъ гонцовъ съ приглашеніемъ на свадебныя пиршества. Чёмъ онъ богаче, тёмъ болёе съёзжается гостей и темъ болье закалывается барановъ и лошадей для угощенія ихъ. Для съвхавшихся гостей устранваются игры (байга).

Дъвушку у киргизовъ неръдко просватываютъ задолго до свадъбы. Можетъ случиться, что просватанная невъста умретъ, или не захочетъ выйти за назначеннаго ей жениха, или родители выдадутъ ее за другого; тогда они обязаны выдатъ жениху вторую свою дочь; если же таковой нътъ, то должны возвратить калымъ и заплатить штрафъ. Если женихъ умретъ или откажется отъ невъсты, то на ней долженъ жениться его братъ, а если брата нътъ, то родители невъсты возвращаютъ калымъ.

Разводъ у киргизовъ совершается довольно легко. Достаточно, чтобы мужъ въ продолжении дня три раза сказалъ женъ: "уйди прочь отъ меня", чтобы разводъ состоялся. При разводъ, совершенномъ по желанію мужа, калымъ, уплаченный имъ, сму не возвращается.

Женъ себѣ киргизы стараются выбирать изъ семействъ, которыя соотвѣтствовали бы имъ по роду, знатности и богатству: киргизъ, принадлежащій къ высшему сословію (бѣлой кости), съ трудомъ согласится жениться на дѣвушкѣ изъ семьи, принадлежащей къ низшему сословію (черной кости).

Къ дътямъ своимъ киргизы относятся ласково и заботливо. По рожденіи ребенка, его обмывають, обвертывають въ тряпки и кладуть въ колыбель, къ которой и привязывають тесьмой. Для удобства при ношеніи къ колыбелькъ придълываются обручи. На пятый день ребенку дають имя, при чемъ мать получаеть подарки стъ отца и родственниковъ ребенка, а отецъ устраиваеть угощеніе для родныхъ и знакомыхъ. Мать обыкновенно кормить своего ребенка очень долго, иногда до трехъ лътъ.

Похороны у киргизовъ совершаются при слѣдующихъ обрядахъ. О смерти покойника гонцы извѣщаютъ родственниковъ и знакомыхъ. Тѣ и другіе спѣшатъ навѣстить покойника; вошедши въ юрту, они прочитывають установленную молитву и отходять въ сторону. Трупъ обмываютъ, обвертываютъ въ бумажную матерію и оѣлый войлокъ и обвязываютъ тесьмой. Затѣмъ кладутъ его на коверъ и отдѣляютъ отъ остального пространства юрты занавѣской. Хоронятъ покойника въ день его смерти; если же этотъ день, по вѣрованію киргизовъ, несчастный (вторникъ, пятница, воскресенье), то похороны откладываются до слѣдующаго дня. Когда все готово для похоронъ, трупъ везутъ или несутъ на мѣсто погребенія. Могилу роютъ возлѣ дороги или рѣки, дабы удобнѣе было посѣщать ее. Жена и дочери въ погребальной церемоніи не участвують; онѣ остаются въ особой юртѣ и во всю мочь голосятъ и причитываютъ. Вдова покойнаго, кромѣ того, въ знакъ своей глубокой печали, царапастъ себѣ до крови лицо и руки.

Покойника пом'вщають въ могил'в лицомъ къ Мекк'в. Могилу закладываютъ досками и зат'вмъ засыпаютъ ее землей. Надъ могилой прочитываютъ молитву и закалываютъ барана, а у богатыхъ лошадь.

Похороны кончены. Всв возвращаются въ юрту, гдв происходитъ угощение мясомъ заколотаго барана или лошади. Въ угощении не принимаетъ участия вдова покойнаго. Въ знакъ печали она въ первые дни послъ смерти мужа не должна даже ъсть днемъ, а только ночью. Трауръ продолжается 40 дней, при чемъ мужчины не бреють себь головы, а женщины снимають съ себя украшенія—серы и кораллы. На третій, седьмой и сороковой день бывають поминки по покойникъ, при чемъ бываетъ угощение приглашенныхъ гостей. Но главныя поминки справляются чрезъ годъ послъ смерти покойника. Поминки эти называются "асъ". Онъ продолжаются иногда до семи дней. Созываются родные и знакомые не только изъ ближайшихъ, но также и изъ отдаленныхъ ауловъ. Многіе, узнавъ о предстоящемъ "асъ", пріъзжають безъ приглашенія. Родственники покойнаго заготовляють, для угощенія гостей, много баранины, конины и кумыса. Нередко сами гости привозять съ собою необходимые для угощенія мясо и кумысъ. Въ день, назначенный для аса, украшають юрту покойнаго лучшими вещами: коврами, одъялами, оружіемъ и проч. Возл'в юрты стоятъ верблюды и лошади, которыхъ наиболе любилъ покойный. Мулла открываетъ праздникъ чтеніемъ молитвы. Кругомъ стоятъ разряженныя женщины; онъ вспоминають хорошія качества покойнаго, плачуть и причитывають. Посль молитвы закалывается любимая лошадь умершаго. Собравшіеся на поминки вдять, а затвив устраивають игры и между прочимъ байгу.

Надъ могилою почетнаго лица возводится памятникъ ввидѣ глиняной пирамиды, конуса или четыреугольной ограды, съ башнями по угламъ, иногда весьма затѣйливой архитектуры.

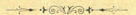
Увеселенія киргизовъ состоять въ слушаніи разсказовъ и игр'в въ бараньи кости; главнымъ же ихъ увеселеніемъ служитъ байга. Байга устраивается по поводу свадьбы, поминокъ и вообще по поводу какого-нибудь важнаго случая въ жизни киргизовъ. Нер'вдко само начальство устраиваетъ для киргизовъ байгу.

Байга обыкновенно начинается борьбой киргизскихъ силачей. Выходять два киргиза, измъриваютъ другъ друга глазами и начинаютъ бороться. Если силы у борюшихся равны, они долго ходять кругомъ, стараясь свалить другъ друга. Толпа между тъмъ подстрекаетъ ихъ всякаго рода насмъшками, похвалами, крикомъ и гиканьемъ. Вотъ одинъ изъ нихъ, улучивъ минуту, свалилъ противника. Одобрительныя восклицанія служать наградой побъдителю. Кромъ борьбы, киргизы состяваются въ лазанін на столбъ, на вершинъ котораго повъщенъ призъ. Съ трудомъ достается степнякамъ этотъ призъ. Ръдкій можеть взобраться на столбъ. Иногда состязанія бывають и такія: ставять верблюда; кто, разбіжавшись, перескочить чрезь него, тому онъ и достается. Въшаютъ также на нитку серебряную монету; кто попадетъ въ нее изъ винтовки, тотъ береть се себъ. Самая важная часть байги состоить въ скачкъ лошадей-бъгунцовъ. Для бъга назначается разстояние верстъ въ 25. По знаку судей или свидътелей всадники стремглавъ пускаются въ бъгъ, стараясь опередить другь друга. Каждый изъ нихъ крикомъ, взвизгиваніемъ и ударами плети погоняеть своего бъгунца. Лошади мчатся, какъ стрълы, и бъда тому, -- будь то животное или человъкъ, - кто встрътится на пути и не успъетъ посторониться.... Толпа съ нетерпъніемъ ждетъ, когда покажутся всадники. Вотъ вдали показалась пыль. Всв вскрикнули и замолчали, обративши внимание на приближающихся всадниковъ. Первая лошадь прискакала. Она вся въ мыль. Торжествующій всадникъ соскакиваеть съ нея и представляется судьв. Лошадь уводять. Вследь за первымъ всадникомъ показывается второй, потомъ третій и т. д. Прискакавшій первымъ получаеть самый дорогой призъ-или юрту, или конскую сбрую, или шелковый халать, или другую ценную вещь. Прискакавшій вторымъ получаеть второй, мене цънный призъ. Полученный призъ въ прежнее время передавался, по существовавшему обычаю, старшему въ родъ, а не оставлялся выигравшимъ у себя. По окончанін игръ и состязаній киргизы угощаются. Они усаживаются группами около котловъ, куда распорядители бросаютъ огромные куски вареной баранины или конины. Какъ только въ котелъ попалъ такой кусокь, киргизы съ волчьей жалностью рвуть его своими пальцами и вдять.

Пляски у киргизовъ нѣтъ никакой. Игру на инструментѣ иногда приходится слышать. Изъ музыкальныхъ инструментовъ употребительны: кобызъ — родъ віолончели съ колышкомъ внизу, для упора въ землю; на немъ играютъ сиычкомъ; домбра — родъ треугольной балалайки съ двумя или тремя бараньими струнами; зурна — духовой инструментъ, вродъ короткаго гобоя. Что касается пѣнія, то его тоже можно услышать у киргизовъ. Напѣвъ ихъ пѣсенъ — монотонный и протяжный. Тянетъ киргизъ до тѣхъ поръ, пока голосъ не оборвется; ему кажется, что чѣмъ дольше онъ тянетъ, тѣмъ лучше поетъ.

Киргизы большею частью импровизирують свои пѣсни. Пѣвецъ поеть обыкновенно про то, что видить или что чувствуеть въ данный моменть. Вотъ вздумалось киргизу, ѣдущему по степи на верблюдѣ, пѣть, — и онъ начинаетъ свое монотонное пѣніе. Увидѣлъ онъ птичку — запоетъ про нее, затѣмъ про то, что онъ чувствуетъ голодъ; наконецъ, переходить на что-нибудь другое. Иногда трудно уловить нить мысли его пѣсни; она такъ же быстро перебъгаетъ отъ одного изъ окружающихъ предметовъ на другой, какъ быстро смѣняются впечатлѣнія пѣвца отъ этихъ предметовъ. Вотъ, для примѣра, переводъ одной импровизованной киргизской пѣсни: "Бросился ястребъ на утокъ, на стадо, стадо большое.... А я самъ боленъ, и ѣда на умъ не идетъ".

Между киргизами встръчаются пъвцы по призванію. Они приглашаются на празднества и здъсь поють, аккомпанируя своему пънію игрой на домбръ. Пъсни ихъ неръдко огличаются задушевностью и содержательностью. Слушатели, окружая пъвца со вниманіемъ слушають его, выражая иногда возгласомъ свое одобреніе.



### CAPTЫ.

Сарты произошли отъ смѣшенія древняго иранскаго населенія Туркестана съ позднѣйшими завоевателями и поселенцами тюрко-монгольскаго племени. Говорятъ они нарѣчіемъ тюркскаго языка. Всѣхъ ихъ насчитывается около 600 тысячъ человѣкъ.

Вслѣдствіе своего смѣшаннаго происхожденія, сарты носять въ своей физіономіи черты пранскія, или персидскія, и тюрко-монгольскія, при чемъ у однихъ преобладають первыя, а у другихъ—вторыя. Вообще же говоря, сарты имѣють довольно правильный оваль головы, смугловатый цвѣть лица, черные, большіе, продолговатаго разрѣза глаза, окаймленные густыми дугообразными бровями, прямой, а иногда съ горбомъ носъ и слегка выдавшіяся скулы. Волосы ихъ черны и борода густа. Они довольно высокаго роста и стройны; дородность ихъ иногда переходитъ въ тучность.

Обыкновенной одеждой сартовъ служитъ широкій цвѣтной халатъ. Желая похвастаться своимъ богатствомъ, сартъ надѣваетъ нѣсколько халатовъ, при чемъ нижній халатъ надѣваетъ въ рукава, а верхніе — на распашку. По нижнему халату онъ опоясывается широкимъ бумажнымъ или кожанымъ поясомъ, на которомъ сбоку виситъ кошелекъ и футляръ для ножа. Обувью служатъ ичиги, сверхъ которыхъ надѣваютъ калоши съ загнутыми вверхъ носками. Калоши обыкновенно снимаются при входѣ въ домъ, при молитвѣ и принятіи пищи. На голову надѣваютъ аракчинъ (ермолку), поверхъ котораго повязываютъ чалму. Многіе вмѣсто чалмы носятъ какъ лѣтомъ, такъ и зимой мѣховую шапку съ отогнутыми наружу краями.

Одежда женщинъ состоить изъ рубашки съ вышивкой, идущей со спины на грудь широкой полосой, и халата, отличающагося покроемъ отъ мужского. Халатомъ онъ покрываютъ не только туловище, но и голову. Лицо закрываютъ черною вуалью, сдъланною по большей части изъ конскаго волоса.

Слъдуетъ вообще замътить, что сарты любятъ щеголять своею одеждой. Нарядившись въ свой нарядный пестрый костюмъ, сартъ въ праздникъ выходитъ на улицу пощеголять имъ передъ знакомыми.

Живутъ сарты преимущественно въ городахъ; занимающеся же земледълемъ живутъ въ кишлакахъ (селеніяхъ). Вообще говоря, они предпочитаютъ скученную городскую жизнь жизни деревенской, и, если представляется возможность, сартъ охотно перебирается жить изъ кишлака въ городъ.

Жилищемъ богатыхъ сартовъ служатъ дома восточной архитектуры, а бъдныхъ— сакли. Какъ дома, такъ и сакли строятся большею частью изъ камней и глины и имъютъ плоскую крышу, на которой хозяева проводятъ время въ теплую погоду. Внутренность богатаго сартовскаго дома раздълена на нъсколько комнатъ, изъкоторыхъ первая служить для пріема гостей; въ слѣдующей комнатъ помѣщается хозяинъ, а въ заднихъ— его семейство. Рядомъ съ комнатой хозяина находится помѣщеніе для склада товаровъ и домашнихъ принадлежностей. Комната, предназначенная для пріема гостей, обыкновенно содержится чище другихъ: у стѣнъ ея разставлены краспвые кожаные сундуки съ имуществомъ, въ нишахъ разставлена болѣе цѣнная домашняя посуда, на стѣнахъ висятъ ковры, халаты; тутъ же можно видѣть и изображеніе Мекки.

Сакля бѣднаго сарта состоитъ обыкновенно изъ одной комнаты съ небольшимъ вверху окномъ. Въ нее ведетъ низенькая дверь. Посреди сакли вырывается яма, служащая очагомъ, надъ которымъ въ холодное время ставятъ табуретъ, покрытый одѣялами. Подъ эти одѣяла сарты прячутъ ноги и такимъ образомъ согрѣваютъ ихъ. Глиняный полъ сакли выстилается коврами, на которыхъ сарты сидятъ, поджавши ноги.

Возл'в своихъ домовъ и сакель сарты нер'вдко разводятъ огороды и садики съ илодовыми деревьями и цв'втами.

Домашній быть сартовь отличается патріархальностью и простотой. Дѣти относятся съ почтенісмъ къ своимъ родителямъ и старшимъ родственникамъ и сами пользуются ихъ нѣжною любовью и заботливостью. Женщины у сартовъ не показываются постороннимъ мужчинамъ. У состоятельныхъ для женщинъ устраивается даже особое помѣщеніе, отдѣленное отъ мужского жилья.

Въ пищ'в сарты ум'вренны. Преобладающая ихъ пища растительная: мучныя леиешки, фрукты и т. п.; пищу приправляютъ пряностями; мяса употребляютъ мало.

Сарты занимаются всёми промыслами, существующими въ краё. Такъ, многіе изъ нихъ занимаются земледёліемъ, при чемъ для обработки земли нанимаютъ рабочихъ. Для орошенія своихъ полей они проводять арыки. Съ большой охотой они занимаются также садоводствомъ. Владёя значительными фруктовыми садами, они снабжаютъ фруктами не только Туркестанскій край, но и сёверныя области страны, гдё фрукты не растутъ.

Ремесленная дъятельность края сосредоточена преимущественно въ рукахъ сартовъ. Сарты — плотники, столяры, кузнецы, красильщики, шорники. На базарахъ въ Ташкентъ и другихъ туркестанскихъ городахъ можно видъть съдла, уздечки, попоны въ азіатскомъ вкусъ, а также одежду, обувь и дътскія игрушки, сдъланныя руками сартовъ. Ознакамливаясь съ издъліями европейцевъ, сарты постепенно улучшаютъ свое производство.

Самымъ любимымъ занятіемъ сартовъ служитъ торговля. Для сарта нѣтъ ничего пріятнѣе, какъ сидѣть въ лавочкѣ и отпускать товаръ покупателямъ. Какъ только появились у сарта лишнія деньги, онъ сейчасъ же пускаєтъ ихъ въ торговые обороты. Иногда онъ въ долгъ беретъ у купцовъ товаръ и разноситъ или развозитъ его по деревнямъ, промѣнивая на сельскіе продукты, которые продаетъ въ городѣ, получая нѣсколько копеекъ барыша. Изъ копеекъ онъ составляетъ рубли, изъ рублей — десятки, сотни, и затѣмъ обзаводится лавочкой, въ которой готовъ сидѣть по цѣлымъ днямъ. Въ торговлѣ сарты изворотливы и находчивы. Нерѣдко въ одинъ годъ сартъ-торговецъ сдѣлаетъ нѣсколько оборотовъ своему капиталу, ибо гоняется не столько за большими процентами, сколько за быстрой продажей товара.

Пока сартъ не пріобрѣдь обезпеченнаго состоянія или не обзавелся давочкой, онъ дѣятеленъ, подвиженъ, предпрімичивъ. Но чуть только онъ почувствовалъ себя обезпеченнымъ, онъ становится лѣнивымъ, малоподвижнымъ. Онъ или неподвижно сидитъ въ своей давкѣ и безучастно смотритъ на окружающее, или безцѣльно ходитъ по базару, выслушивая всякаго рода новости, или же проводитъ время въ игорномъ домѣ за азартной игрой. Нужно замѣтить, что сарты охотно отдаются азартнымъ играмъ; они играютъ въ карты, кости, четъ и нечетъ и друг. Не только въ игорныхъ домахъ, но также иногда и среди улицы можно видѣть сартовъ, играющихъ въ какую-нибудь азартную игру. Нерѣдко можно также видѣть сартовъ, потѣшающихся боемъ перепеловъ, барановъ и даже верблюдовъ. Иногда по цѣлымъ часамъ они внимательно слѣдятъ за ходомъ битвы.

Сарты исповѣдують магометанскую религію суннитскаго толка. Мудлы и вообще духовныя лица имѣють у нихъ важное значеніе; такое значеніе они пріобрѣтають какъ исполненіемъ религіозныхъ обрядовъ, такъ и обученіемъ дѣтей въ школѣ, куда каждый сарть обязанъ посылать своихъ сыновей, для изученія религіи, чтенія и письма. Самая дѣятельность духовныхъ лицъ у сартовъ признается почетной и прибыльной, а потому понятно, отчего многіе стремятся сдѣлаться мудлой. Сыновья духовныхъ лицъ обыкновенно занимаются профессіей своихъ отцовъ; сыновья свѣтскихъ лицъ, т.-е. купцовъ, ремесленниковъ и т. п., охотно занимають духовныя должности, ссли только окончаніемъ своего образованія въ высшей школѣ (медрессе) получають на то право.

Въ характерѣ сартовъ замѣчается скрытность и подозрительность. Эти качества у нихъ доходять до того, что если русскій, напр., попросить сарта разсказать что-нибудь изъ своихъ народныхъ преданій, то онъ станетъ божиться, что ничего не знаетъ и даже незнакомъ съ человѣкомъ, который могъ бы разсказать просимое; но если этотъ же русскій попотчуетъ сарта и войдетъ въ довѣріе къ нему, то онъ разскажетъ не только просимое, но и много посторонняго. Кромѣ того, онъ станетъ часто посѣщать его и даже приводить къ нему своихъ родственниковъ и знакомыхъ, рекомендуя ихъ съ самой хорошей стороны.

Къ начальствующимъ и вообще вліятельнымъ и богатымъ лицамъ сарты относятся обыкновенно услужливо и льстиво. При всякомъ удобномъ случать они льстять вліятельному лицу, выражая свою лесть то прямо, то косвенно, разговаривая о немъ съ къмъ-нибудь другимъ. Ведя такой разговоръ, сартъ разсчитываетъ, что его льстивыя ръчи дойдутъ по назначенію.

Сарты хвастливы. Ни одинъ изъ нихъ не преминетъ случая похвастаться чёмъ только можетъ: одинъ хвастается богатой или знатной родней, другой — своимъ знакомствомъ съ русскимъ чиновникомъ или вліятельнымъ и богатымъ лицомъ, третій — своимъ богатствомъ или удачно совершенной торговой операціей, четвертый — своимъ новымъ костюмомъ и т. д.

Въ своихъ отношеніяхъ къ дицамъ, съ которыми приходится сталкиваться, сарты хитры, изворотливы и подчасъ лживы. Сартъ не стъснится сказать неправду, если увъренъ, что чрезъ это осуществится какое-нибудь изъ его желаній.

Стремленіе къ нажив'в составляеть существенную черту сартовъ; въ этомъ отношеніи они не уступають евреямъ.

При всѣхъ изложенныхъ непривлекательныхъ качествахъ, сарты обладаютъ и хорошими качествами, къ числу которыхъ относится ихъ гостепримство. Если зайдетъ гость, сартъ постарается его угостить чаемъ съ кисмишемъ (такъ называется туркестанскій сушеный виноградъ), фруктами и, въ заключеніе, трубкой.

Если знатное или богатое лицо посѣтитъ сарта, послѣдній постарается всячески выразить ему свое почтеніе; сосѣди, желая выразить ему такое же почтеніе, собираются на дворъ и, находя неприличнымъ войти въ комнату, становятся поодиночкѣ у дверей ея и, сложивши руки на груди или животѣ, кланяются въ поясъ, произнося: "ассалямъ-алей-кумъ". На это привѣтствіе гость дѣлаетъ чуть замѣтный кивокъ головою и отвѣчаетъ: "алей-кумъ-ассалямъ". Получивъ отвѣтъ, сартъ, не разгибаясь, пятится назадъ и входитъ въ толпу.

Любимымъ мъстомъ препровожденія свободнаго времени у сартовъ служитъ базарная площадь. Здъсь сообщаются и распространяются всякія новости... Базарная молва, какъ источникъ новостей, называется у нихъ характернымъ именемъ "узунъкулакъ", т.-е. длинное ухо.



Въ праздничные дни знакомые сарты посъщають другь друга и по очереди устраивають вечеринки. Будучи вообще степеннымъ и даже надменнымъ, гдъ это требуется этикетомъ, сарть среди близкихъ знакомыхъ, которыхъ не приходится стъсняться, охотно шутитъ, остритъ и проявляетъ живую веселость.

Сарты не могутъ быть названы храбрыми; изъ трусости они бояться войны и смотрятъ на нее, какъ на зло. Они сами о себъ говорятъ: "мы не любимъ войны, ибо имъемъ дома, землю, лавки; мы работаемъ и можемъ быть сыты своими трудами: война разоряетъ насъ".

Изъ бытовыхъ обрядовъ сартовъ обращають на себя вниманіе обряды при бракъ и похоронахъ.

Сарты женятся рано. Въ выборъ невъсты принимаютъ участіе родители. Выборъ личный возможенъ, но просить руки невъсты женихъ долженъ чрезъ родителей. Въ сватовствъ неръдко принимаютъ участіе муллы.

Сговорившись о калым'в и приданомъ, назначають день свадьбы. Обрядъ брака совершается въ дом'в нев'всты, въ присутствии брачущихся и родственни-

ковъ-мужчинъ. Мулла спрашиваетъ жениха: согласенъ ли онъ поступать и жить съ женою хорошо? Получивъ утвердительный отвътъ, онъ объявляеть о количествъ калыма и приданого, читаетъ молитву и даетъ жениху и невъстъ съъсть кусочекъ хльба, намоченнаго въ молокъ или водъ съ солью. Акть бракосочетанія тымь оканчивается. Гости, бывшіе въ другой комнать, выходять, и начинается угощеніе. Приличіе требуеть, чтобы гости не сид'вли долго. На другой день послів свадьбы бываеть угощеніе у родителей жениха, а на третій — у родителей нев'єсты. На третій же день вечеромъ молодая съ нъсколькими пожилыми женщинами идеть въ гости къ своему свекру, а мужъ въ то же время идетъ къ своему тестю. Подошедши къ дому свекра, молодая или одна изъ провожавшихъ ее женщинъ говоритъ: "поклонъ Богу". Изъ дома ей отвъчаетъ свекорь: "Богъ поможетъ". Снова молодая или провожающая ее женщина говорить: "поклонь пророку", — на что получаеть ответь: "и онъ поможеть". Такимъ образомъ выражають поклоны свекру, свекрови, родственникамъ и т. д. Посль отданія всьхъ поклоновъ, пришедшіе садятся у порога. Молодой дають чай безъ молока. Она просить молока. Ей отвъчають, что корова еще пасется въ степи и, когда придетъ, ее пригонятъ къ ней. Съ того момента отецъ, мать, родственники мужа начинаютъ дарить молодой подарки. Мужъ въ то же время получаетъ подарки отъ родителей и родственниковъ невъсты.

Послѣ смерти сарта, трупъ его обвертываютъ бѣлою матеріей, а голову повязываютъ чалмой. Трупъ выносятъ изъ дома въ закрытыхъ сверху и съ боковъ носилкахъ и несутъ въ мечеть, гдѣ происходитъ отпѣваніе, послѣ котораго несутъ его на кладбише.

Могилу копають въ рость человъка; на днъ ея въ горизонтальномъ направлении дълаютъ нишу, въ которую вдвигаютъ тъло покойника, головою къ съверу, а лицомъ къ западу, т.-е. въ сторону Мекки. Положивши въ нишъ трупъ, отверстіе закладываютъ кирпичомъ, а могилу засыпаютъ землею. На похоронахъ бываютъ только мужчины. Поминки по покойникъ справляютъ на третій, седьмой и сороковой день и по истечени года со дня смерти. На поминкахъ мулла читаетъ молитву надъ могилой покойника, и затъмъ идетъ угощеніе родственниковъ и знакомыхъ. Траура по покойникъ не носятъ.

Въ заключение изложения о сартахъ приведемъ описание препровождения праздничнаго дня богатымъ сартомъ.

"Утромъ, около семи часовъ, сартъ начинаетъ одъваться. Онъ сурмитъ брови, подводитъ глаза и облекается въ свой новый костюмъ. Жена или сестра помогаетъ ему одъваться, прикращиваться. Халатъ и поясъ не такъ сильно занимаютъ его, какъ чалма. Онъ повязываетъ ее передъ зеркаломъ, перемъняетъ повязку нъсколько разъ, совътуется съ женой или сестрой, къ лицу ли ему такая-то повязка чалмы, и только убъдившись, что она повязана совершенно къ лицу, выходить изъ дома. По улицамъ онъ идетъ закинувъ голову кверху, при чемъ сильно размахиваетъ руками, но шаги дълаетъ маленькіе и идетъ медленно, что дълаетъ походку его неестественной и смъшной. Встръчая знакомыхъ, хуже его одътыхъ, онъ не узнаетъ ихъ и проходитъ мимо. Дороги онъ никому не уступаетъ, почему то и дъло сталкивается съ проходящими. Выйдя на площадъ, онъ напускаетъ на себя еще больше спеси. Зашедши къ знакомому купцу въ лавку, онъ садится въ ней и посылаетъ за чаемъ въ чайную. Чай принесенъ. Сартъ пьетъ его, презрительно посматривая

на проходящихъ. Халатъ у него полуспущенъ съ плечъ, видна бълая рубашка. /1 Время отъ времени онъ снимаетъ чалму, потряхиваетъ тюбетейкой надъ головой и опахивается рубашкой, какъ въеромъ: это все дълается для того чтобы показать проходящимъ, что онъ не въ мъру выпилъ чаю и чувствуетъ необыкновенную жару. Проходящіе разсматривають новый нарядь сарта, любуются имъ, — чего только онъ и добивался. Посидівть въ одной лавкі, сарть переходить въ другую, гді повторяется то же самое. Подъ вечеръ, выпивши не одну дюжину чашекъ чая, вдоволь натышивъ свое чванство и показавъ себя всимъ, сартъ идетъ домой. Дома, вертясь въ своемъ нарядв передъ женой или сестрой, онъ, съ мелочною подробностью и съ прибавленіемъ противъ дійствительности, разсказываетъ имъ: какъ онъ щель по улиць, по площади, сидьль въ лавкь, сколько выпиль чаю съ сахаромъ (хотя, можеть быть, пиль и безъ сахару), какъ прохожіе удивлялись ему, костюму его и важному виду, какъ онъ извъстному лицу, за то, что тотъ не далъ ему дороги, наговорилъ дервостей и заставилъ при всвхъ его извиниться передъ собой и проч. Жена только успъваеть дълать возгласы: "хаиръ! хаиръ!" и временами прибавляетъ: "да я всегда была увърена, что ты знаешь, какъ себя держать; ты не похожь на своихъ сосъдей", — а выслушавъ все отъ мужа, спъщить къ сосъдкъ, чтобы съ прикрасами передать ей зам'вчательныя похожденія его."



# ТАДЖИКИ.

Таджики своимъ бытомъ и образомъ жизни сходны съ сартами, такъ что Вамбери считаетъ тъхъ и другихъ за одно и то же племя, утверждая, будто слово "сартъ" есть турецкое названіе таджика.

Таджики родственны персамъ; языкъ ихъ — наръчіе персидскаго языка. Они имъютъ высокій лобъ, выразительные глаза, осъненные черными ръсницами, тонкій прямой или горбатый носъ, густые темнорусые волосы и густую бороду.

Живуть таджики въ селеніяхъ и городахъ; въ нихъ въ меньшей мѣрѣ, чѣмъ у сартовъ, замѣчается стремленіе къ городской жизни. Занимаются они земледѣліемъ, скотоводствомъ, ремеслами и торговлей; послѣдней, впрочемъ, они занимаются съ меньшей охотой, чѣмъ сарты.

Таджики исповъдуютъ магометанскую религію шінтскаго толка, чъмъ они, между прочимъ, отличаются отъ сартовъ, послъдователей суннитскаго толка. Нужно замътить, что у таджиковъ сохранились еще слъды почитанія огня и солнца. Нъкоторые изъ нихъ справляютъ даже праздникъ въ честь огня или солнца; на этомъ праздникъ они зажигаютъ костры, служащіе для очищенія и излѣченія тѣхъ, кто перепрыгнетъ чрезъ нихъ. Если больной слишкомъ слабъ, такъ что не въ состояніи перепрыгнуть чрезъ костеръ, то его водятъ вокругъ него или предлагаютъ ему пристально смотрѣтъ на пламя въ то время, когда надъ послѣднимъ произносять заклинаніе. Изъ уваженія къ огню, таджикъ не задуетъ горящую свѣчку, а движеніемъ руки погаситъ ее.

Начальное образованіе у таджиковъ настолько же распространено, какъ и у сартовъ. Значительная часть магометанскаго духовенства въ Туркестанскомъ кражтаджики.

Бытовые обряды таджиковъ мало чёмъ отличаются отъ обрядовъ сартовъ; только обряды при бракъ у нихъ представляютъ нёкоторыя особенности, а потому и скажемъ объ этихъ обрядахъ.

Женихъ, желающій вступить въ бракъ, посылаеть въ кишлакъ нев'єсты сватовъ, которые условливаются относительно калыма. Зат'ємъ 'вдеть въ кишлакъ и самъ женихъ въ сопровожденіи родственниковъ и друзей. Недо'єзжая н'єсколькихъ саженей до м'єстожительства нев'єсты, онъ сл'єзаеть съ лошади и дожидаетъ встр'єчи; вс'є же, сопровождающіе его, 'вдуть къ нев'єсть'. Женщины и д'євушки выходять навстр'єчу жениху и несуть съ собою угощеніе. При встр'єчть вс'є другь другу кланяются. Посл'є поклоновъ, женщины угощають жениха и получають оть него подарки. Приблизившись къ сакл'є отца нев'єсты, женихъ у самаго порога видить палку или веревку, переступить чрезъ которую, не уплативши за пропускъ, считается неприличнымъ. Онъ одариваеть родственниковъ и подругь нев'єсты и, получивъ такимъ

образомъ пропускъ, приближается къ невъстъ. Начинается пирушка. Затъмъ является приглашенный мулла. Посреди сакли разводятъ огонь и вокругъ него раскладываютъ платки, куски матеріи и другіе предметы. Отецъ невъсты беретъ чашку съ водой и, опустивъ въ нее двъ серебряныя монеты, держитъ ее до тъхъ поръ, пока мулла не окончитъ чтенія молитвы. Затъмъ чашку передаетъ муллъ, который, глотнувъ изъ нея воды, передаетъ всъмъ присутствующимъ. Всъ отхлебываютъ воды. Этимъ обрядъ вънчанія кончается. Послъ вънчанія слъдують угощеніе и игры. Между прочими играми видное мъсто занимаетъ джигитовка, при чемъ молодой и другіе парни догоняють молодую, скачущую во весь духъ на отличномъ бъгунцъ.



# УЗБЕКИ.

Узбеки разбросаны на пространствъ отъ Хивы и Бухары до Каспійскаго моря и Аральскаго озера; преимущественно же они живутъ по Сыръ-Дарьъ, въ Ходжентскомъ уъздъ. Вольшая часть ихъ ведеть осъдлый образъ жизни и живетъ рядомъ съ таджиками и сартами въ кишлакахъ и городахъ; меньшая же часть ихъ ведеть еще полукочевой образъ жизни, т.-е. хотя и имъетъ сакли и даже пашни, однако въ извъстное время года перекочевываетъ со своими баранами и верблюдами съ мъста на мъсто.

Названіе свое узбеки производять отъ двухъ словъ: узи и бекъ—самъ себъ бекъ, самъ себъ господинъ.

Узбеки произошли отъ смъшенія тюркскихъ, монгольскихъ и пранскихъ народовъ центральной Азіи. Они имъють коричневый цвътъ лица, широкій, приплюснутый носъ, продолговатые глаза, скошенный лобъ и жидкую бороду. Они большею частью высокаго роста, пропорціонально сложены и мускулисты. Говорятъ они тюркскимъ языкомъ.

Всъхъ увбековъ насчитывается до 350 тысячъ человъкъ; они хотя и живутъ рядомъ съ таджиками и сартами, однако мало сближаются съ ними и уклоняются отъ вступленія съ ними въ бракъ.

Религію узбеки испов'єдують магометанскую; они фанатики, и фанатизмъ ихъ поддерживается пропов'єдями хаджей и муллъ. Образованіе между узбеками весьма слабо распространено; очень немногіе изъ нихъ ум'єють читать и писать.

Узбеки, по наблюденію путешественниковъ, имѣють и хорошія, и дурныя черты въ своемъ характерѣ. Они честны, искренни, но вмѣстѣ съ тѣмъ жестоки и мстительны.

Съ древнихъ временъ узбеки раздълются на племена и роды, изъ которыхъ болъе извъстны кипчаки, джузы, карабчи, кырки и др. Узбеки, относящіеся къ знатному роду, гордятся своимъ происхожденіемъ, стараются сохранить родовые обычаи и преданія и съ нъкоторымъ пренебреженіемъ относятся къ менъе знатнымъ родамъ. Узбекъ знатнаго рода ръдко ръшится выдать свою дочь за жениха низшаго рода. Точно также и женихъ изъ знатнаго рода постарается найти себъ невъсту изъ такого же рода. При заключеніи брака у нихъ немаловажную роль играетъ и величина калыма, который, впрочемъ, не составляетъ необходимой принадлежности брака. Неимущіе обыкновенно не уплачиваютъ калыма. Случается, что лица, находящіяся между собою въ дружественныхъ отношеніяхъ, соглащаются безъ уплаты калыма сочетать бракомъ своихъ дѣтей, когда они придутъ въ надлежащій возрасть. Женихъ въ такомъ случаѣ имѣстъ право отказаться оть предназначенной ему еще въ дѣтствѣ невѣсты.

При свадьбъ соблюдаются слъдующіе обряды. Женихъ посылаеть въ семейство 12 своей невъсты сватовъ. Получивъ согласіе родителей невъсты, онъ, по обычаю, не долженъ видъться ни съ отцомъ невъсты, ни съ матерыо ея и даже долженъ избъгать встръчи съ ними; если же нечаянно встрътится съ ними, то обязанъ, чтобы не нарушить приличія, закрыться халатомъ и отворотиться, т.-е. сділать то же, что дълаютъ женщины-мусульманки при встръчъ съ мужчинами.

Женихъ и его родители одариваютъ невъсту и ея родныхъ. Для нодарковъ служить все, что можеть пригодиться невъсть или ея роднымъ, именно: платки, гребенки, ленты, матеріи, лакомство и съвстные прицасы-мясо, сало, рисъ, хльбъ и т. п. Стоимость всъхъ подарковъ тщательно запоминается объими сторонами, дабы, если бракъ не состоится, даривніе им'вли возможность потребовать обратно свои

День совершенія брака, или "ломанія лепешки", какъ выражаются узбеки, назначается родителями жениха и невъсты. Бракъ совершается въ саклъ отца невъсты. Сначала перечисляются подарки, данные невъсть, и калымъ, уплаченный за нее, затемъ мулла прочитываетъ надъ чашкой съ водой молитву. При чтеніи молитвы присутствують женихь, родители брачущихся и старики; невъсты не бываеть; вмьсто нея присутствуеть ея пов'вренный. Посл'я молитвы начинается пированіе, при чемъ гости и родные ъдять, поють, плящуть. Мужчины пирують отдъльно отъ женщивъ. Послѣ угощенія женихъ и его друзья идуть въ саклю, гдѣ угощаются невъста, ея подруги и родственницы. Навстръчу имъ выходятъ женщины. Послъднія стараются отбить жениха. Когда имъ удастся овладъть женихомъ, одна изъ нихъ береть его голову себъ подъ мышку и тащить его къ молодой. Прочія женщины сопровождають ихъ, а мужчины, лишившись молодого, уходять въ свою саклю, гдф продолжають пировать. Молодой угощаеть женщинь лакомствами, а тв развлекають его веселымъ разговоромъ и шутками.

На второй или третій день посл'в заключенія брака молодая переселяется въ саклю мужа, при чемъ ее сопровождають ея подруги. Случается, что мужъ, не имъя возможности обзавестись своимъ хозяйствомъ, остается въ саклѣ родителей жены до тъхъ поръ, пока не пріобрътеть такого состоянія, которое дало бы ему возможность жить своимъ хозяйствомъ.

Узбеки, какъ магометане, могутъ имъть болъе одной жены. Если узбекъ имъетъ несколько женъ, то держить ихъ обыкновенно въ особыхъ помещеніяхъ; въ противномъ случав между ними происходили бы постоянныя ссоры и драки.

Воспитаніе дітей не требуеть особенных заботь или хлопоть оть родителей. Дъти растутъ на свободъ и сами собою, наблюдая за жизнью и дъятельностью взрослыхъ, научаются тому, что нужно знать каждому узбеку.

Въ сынъ или дочери цънится не столько красота, умъ, находчивость, сколько физическая сила, необходимая для выполненія работь. Когда сынъ настолько укрыпится, что можетъ быть помощникомъ отцу, на него начинаютъ обращать вниманіе, какъ на рабочую силу. Смотря на ребенка, какъ на будущаго помощника въ работь, отець, естественно, бываеть болье доволень рождениемь сына, чъмъ дочери.

Женатые сыновья обыкновенно отдъляются отъ отца и составляютъ особыя семейства; но случается въ нъкоторыхъ родахъ, что всъ сыновья съ ихъ женами остаются при отцъ, ведуть общее хозяйство и питаются изъ общаго котла.

Занятія узбековь обусловливаются м'єстожительствомь и образомь ихъ жизни. Ос'єдлые узбеки, живущіе въ кишлакахъ, занимаются земледіліемь и вообще сельскимь хозяйствомь; живущіе въ городахъ нанимаются въ услуженіе къ сартамь или принимаются за ремесла. Кочевые узбеки занимаются скотоводствомь.

Нужно замѣтить, что у узбековъ, какъ и у другихъ народовъ, находящихся на низшей ступени цивилизаціи, бельшая часть работъ по домашнему хозяйству взвалена на женщинъ: онъ собираютъ топливо, прядуть нитки, заготовляютъ одежду для всей семьи, выдѣлываютъ овчину и т. п. Даже полевыя работы въ значительной мѣрѣ исполняются ими: онѣ не только жнутъ или свозятъ снопы съ поля, но также иногда пашутъ и обработываютъ сады. Забота о прокормленіи семьи лежитъ тоже болѣе на женѣ, чѣмъ на мужѣ. Нерѣдко узбечка несетъ на базаръ какос-нибудь свое издѣліе и на вырученныя отъ продажи деньги покупаетъ хлѣбъ или мясо для семьи.

Узбеки отличные навздники и любять лошадей. Не менве того они любять и даже почитають собакъ. "Если вы, говорить Гельвальдъ, спросите узбека: не продасть ли онъ свою жену? то это нисколько не оскорбить его; но вы нанессте ему кровавую обиду вопросомъ: не продасть ли онъ свою собаку? Выраженіе: "торгующій собаками" служить самымъ браннымъ у узбековъ."

Увеселенія узбековъ состоять въ конскихъ скачкахъ, борьбѣ и другихъ состязаніяхъ Побѣдитель на этихъ состязаніяхъ получаеть награду. Нечужды имъ поэзія и музыка. Они имъютъ своихъ разсказчиковъ и пѣвцовъ. Музыкальными инструментами у нихъ служатъ дютара (двухструнная гитара) и кобоза (лютня). Игрой на этихъ инструментахъ они сопровождаютъ свои пѣсни и пляски.

#### ТУРКМЕНЫ.

Туркмены живуть между Каспійскимъ моремъ и рѣкою Аму-Дарьей. Пространство это только по берегамъ рѣкъ (Атреку, Мургабу, Аму-Дарьѣ и друг.) представляеть удобства для осѣдлой жизни и занятія земледѣліемъ; остальныя же мѣста неудобны для осѣдлой жизни и земледѣлія: они состоятъ изъ степей, большею частью цесчаныхъ, и солончаковъ, лишенныхъ прѣсной воды. Туркмены до такой степени свыклись съ своею степью, что испытываютъ чувство стѣсненія среди лѣса или горъ, лишающихъ ихъ возможности свободно скакать на своихъ быстрыхъ коняхъ и озирать безпредѣльную ширь.

Туркмены— турецко-татарскаго происхожденія, что показываєть уже и самое ихъ названіе. Названіе Туркмены или Тюркмены состоить изъ собственнаго имени "Тюркъ" и суффикса "менъ".

Туркмены, благодаря своей изолированности отъ другихъ народовъ, въ большой степени сохранили языкъ и наружный видъ того племени, отъ котораго происходятъ. Только тъ изъ туркменовъ, которые живутъ по сосъдству съ персами, смѣшались съ послъдними и потеряли свои племенныя черты.

Туркмены имѣютъ косолежащіе блестящіе глаза, рѣзко очерченный носъ, мало выдавшіяся скулы, черную, рѣдкую бороду и коротко остриженные черные волосы. Цвѣтъ лица ихъ желтовато-бурый. Видъ и осанка ихъ выражаютъ смѣлость и сознаніс своей силы. Туркменки не уступаютъ туркменамъ въ красотѣ и стройности.

Одеждой туркменовъ служитъ цвътной халатъ; голову они покрываютъ мохнатой бараньей шапкой, которая неръдко во время сна служитъ подушкой. На ногахъ—ичиги или сапоги. Одежда женщинъ похожа на мужскую, съ тою только разницею, что голову онъ покрываютъ не шапкой, а шалью. Если женщина хочетъ принарядиться, она опоясывается большою шалью, концы которой спускаются внизъ; на плечи надъваетъ кофту, въ косу вплетаетъ ленту, ноги обуваетъ въ желтые или красные сапоги. Кромъ того, она украшаетъ себя серьгами, кольцами и побрякушками, которыя при движеніи издаютъ звукъ, очень нравящійся туркменамъ. Туркменскія женщины не прячутъ своего лица подъ покрывало, какъ другія магометанки. "Куда намъ, бъднымъ жительницамъ степей,—говорять онъ,—сообразоваться съ городскими обычаями".

Туркмены раздъляются на нъсколько племенъ (хальковъ), каковы, напр., племена: Текке, Іомуды, Эрзари, Солори, Сарыки и друг. Племена раздъляются на роды, а послъдніе—на семьи. Между членами одного и того же племени или рода всегда замізчалась тісная связь: за обиду, нанесенную одному члену рода или племени, обыкновенно мстилъ весь родъ.

Всѣхъ туркменовъ насчитывають до милліона человѣкъ. Наибольшая часть ихъ живетъ въ юго-западной части Туранской низменности, на треугольникъ, вершинами котораго служатъ на съверѣ заливъ Кара-Бугазъ, на востокъ — верховье ръки Атрека и на западъ — устье ръки Гюргеня, впадающей въ Каспійское море.

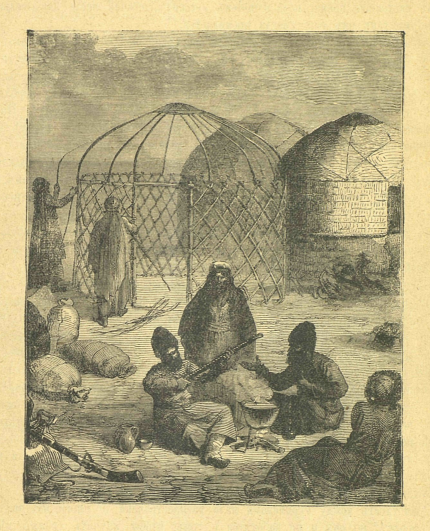
Значительная часть туркменовъ, именно тѣ, которые поселились на удобныхъ для осъдлой жизни земляхъ, перешли уже къ осъдлому образу жизни; остальные же, именно всъ тѣ, которые живутъ въ степяхъ, неудобныхъ для земледълія, ведутъ еще кочевой или полукочевой образъ жизни.



Жилищемъ для туркменовъ служитъ войлочная палатка или юрта. Палатки зажиточныхъ туркменовъ бываютъ устланы коврами; но вообще онъ ръдко бываютъ чисты и опрятны. Нъкоторые туркмены имъютъ запасную палатку для пріема гостей; она обыкновенно бываетъ обтянута болье цынной былой или цвытной кошмой и содержится чище. Осыдлые туркмены обзаводятся глиняными саклями или деревянными хижинами.

Туркмены исповъдують магометанскую религію суннитскаго толка. Муллы пользуются у нихъ почетомъ. Къ кому бы ни пришелъ мулла, онъ желанный гость. Умные муллы, обладающіе красноръчіемъ, неръдко пріобрътаютъ въ народъ особенное вліяніе. Ихъ называютъ "ишанами", т.-е. избранными и излюбленными Богомъ людьми, которымъ все удается.

Нѣкоторые муллы обучають дѣтей религіи и чтенію въ открытыхъ ими школахъ. Мулла пишеть на грифельной доскѣ урокъ и заставляеть ученика выучить его. Когда урокъ выученъ, мулла выслушиваеть его, пишеть дальше и снова приказываеть ученику выучить написанное. Дѣти учатся въ школѣ обыкновенно до 10—12-лѣтняго возраста, а затѣмъ становятся помощниками отцу или матери. Силой, опредъляющей поведение туркменовъ, отношения ихъ между собою и къ иноплеменникамъ, служитъ не столько требование корана или ихъ правителей, сколько обычай (адатъ). Ни одинъ туркменъ не ръшится нарушить требование обычая. Нарушение его влечетъ за собою негодование и даже презръние сородичей. Такимъ образомъ обычай имъетъ у нихъ силу закона и ограничиваетъ произволъ ихъ.



Однимъ изъ такихъ обычаевъ служитъ обычай гостепримства. Кто бы ни былъ гость, но пока онъ въ палаткъ туркмена, онъ въ безопасности. Хозяинъ не только накормитъ его и дастъ ему мъсто для отдыха, но и защититъ его отъ обидъ со стороны другихъ лицъ. За обиду, нанесенную гостю, хозяинъ мститъ, какъ за обиду, нанесенную члену семьи.

Месть въ прежнее время признавалась священнымъ долгомъ. За убійство обычай требоваль смерти убійцы; за незначительное поврежденіе члена виновный подвергался такому же поврежденію. Если мстящій соглашался, онъ могъ получить за обиду выкупъ. За убійство полагался выкупъ въ тысячу тиллъ, или 2500 руб., за повреж-

деніе руки или ноги взыскивалось 500 тилль. Если виновный скрылся, между тёмъ всё улики въ его преступленіи были налицо, истецъ обращался съ жалобой къ старшинамъ, по опрелѣленію которыхъ родственники виновнаго вознаграждали истца; если же онъ не успѣлъ скрыться, обиженный, не прибѣгая къ суду, самъ старался отомстить ему, причинивши соотвѣтственное зло.

Въ настоящее время, подъ вліяніемъ русскихъ, обычай мести значительно ослабъль; но все таки онъ еще иногда проявляется.

Въ прежнее время разбои, грабежи и нападенія на сосъдей не только не считались у туркменовъ преступленіями, но, напротивъ, признавались доблестными подвигами; отсюда происходило, что они постоянно вели борьбу то съ сосъдями, то между собою. Завидъвъ гдъ-нибудь купеческій караванъ, или чужихъ верблюдовъ и лошадей, туркмены дълали засаду, чтобы овладъть тъмъ или другимъ. На напавшихъ возставалъ сосъдній аулъ, къ нему присоединялся родъ, и такимъ образомъ шла безконечная вражда между родами и племенами. Если же не было вражды между родами, то они нападали на сосъднія государства, грабили и уводили людей въ плънъ. Плънныхъ они продавали въ рабство бухарцамъ или хивинцамъ, или же держали у себя, принуждая къ тяжелой работь и поджидая, пока родственники не выкупять ихъ.

Въ настоящее время, когда большая часть туркменовъ вошла въ составъ Русскаго государства, для нихъ прекращена возможность безнаказанно грабить и нападать на сосъдей и продавать плънныхъ въ рабство.

Постоянныя войны сдёлали туркменовъ храбрыми и отважными: въ храбрости и отвагъ съ ними не можетъ сравниться ни одинъ среднеазіатскій народъ.

Отличаясь жестокостью и въроломствомъ на войнъ, туркмены проявляютъ честность по отношенію къ своимъ близкимъ въ мирное время. У нихъ, напр., не заимодавецъ, а должникъ хранитъ у себя расписку въ полученіи занятой суммы, для того, чтобы помнить, какую сумму онъ долженъ возвратить заимодавцу.

Народная поэзія—эта выразительница народныхъ идеаловъ и стремленій—довольно богата у туркменовъ. По вечерамъ, особенно въ зимнее время, они любятъ слушать разсказы о быломъ. Иногда въ группѣ туркменовъ можно видѣть пѣвца, который подъ аккомпанименть дютары (двухструннаго инструмента) поетъ пѣсни. Въ пѣсняхъ этихъ большею частью разсказывается о военныхъ подвигахъ и набѣгахъ храбрыхъ предковъ. Понятно, что эти пѣсни воодущевляютъ молодыхъ туркменовъ и возбуждаютъ въ нихъ желаніе прославиться такими же подвигами.

Грамотность между туркменами мало распространена: не многіе изъ нихъ ум'єють читать коранъ; но они и не заботятся о томъ, чтобы научить своихъ д'єтей грамот'є. Главная ихъ забота при воспитаніи д'єтей сводится къ тому, чтобы сд'єлать ихъ храбрыми, сильными членами рода, ум'єющими управлять конемъ и исполнять ту работу, которая кормить семью.

Занятіе осъдлыхъ туркменовъ состоить въ земледъліи; прибрежные занимаются рыболовствомъ и добываніемъ соли, а нѣкоторые изъ нихъ— торговлей. Женщины приготовляютъ пищу, выдълываютъ ковры, кошмы и шелковыя издълія.

Главное занятіе кочевыхъ туркменовъ состоить въ скотоводствъ, при чемъ они разводять лошадей, верблюдовъ и овецъ. Наиболье любимымъ ими животнымъ служить лошадь. Туркменская лошадь краспва, быстро бъжитъ и вынослива. Уходъ за нею составляетъ главное занятіе туркмена-кочевника, свалившаго большую часть работь по хозяйству на женщинъ. Нужно замътить, что у туркменовъ, какъ и у

другихъ инородцевъ, стоящихъ на низшей ступени цивилизаціи, почти всѣ домашнія работы выполняются женщинами. По ихъ убѣжденію, мужчинѣ неприлично заниматься какимъ-либо домашнимъ дѣломъ. Если туркменъ не имѣетъ работы внѣ палатки, то, досмотрѣвъ своихъ лошадей, отправляется къ знакомымъ, или присоединяется къ группѣ сородичей, сидящихъ на землѣ передъ палаткою и проводящихъ время въ разговорѣ и слушаніи разсказовъ о старинѣ.

Пищей туркменовъ служить мясо домашнихъ животныхъ (лошадей, верблюдовъ, ословъ и барановъ), рыба и хлѣбъ. Пилавъ служитъ у нихъ лакомымъ блюдомъ. Такимъ же блюдомъ служитъ шура—родъ супа съ бараньимъ мясомъ, солью и перцемъ. Напиткомъ служитъ кумысъ, кислое овечье молоко и иногда чай безъ сахара; хмельныхъ напитковъ не употребляютъ, и пьяныхъ между ними нельзя встрътить.

Кушанья подаются въ деревянныхъ чашкахъ. Вдятъ молча, мужчины отдѣльно отъ женщинъ.



Туркмены устраивають по поводу важныхь въ своей жизни событій игры, на которыхъ главную роль играєть проявленіе силы и ловкости. Изъ такихъ игръ обращаєть на себя вниманіе слідующая, устраиваємая при бракть. Невівста, сидя на отличномь бітунців, береть черезъ сіздло ягненка или козленка и пускаєтся во весь галопъ; за нею верхомъ гонятся женихъ и его друзья. Она ловкими поворотами избітаєть преслідованій и не даєть ни одному изъ нихъ возможности приблизиться настолько, чтобы схватить ягненка. Нужно, впрочемь, замітить, что эта игра бываєть и у другихъ среднеазіатскихъ инородцевъ.

По смерти любимаго въ семъв человъка, туркмены правять поминки, при чемъ сжедневно въ часъ его смерти члены семьи голосять. Имъ иногда вторятъ нанятые плакальщики. Во время плача они продолжаютъ свои обычныя занятія, такъ что женщины, напр., ткутъ коверъ, а мужчины чистятъ лошадей, и при этомъ тъ и другіе голосятъ. На могилъ знатнаго туркмена набрасываютъ большой холмъ, для чего каждый изъ присутствующихъ при погребеніи обязанъ бросить не менъе семи горстей или корзинъ земли. Такіе холмы неръдко встръчаются въ Туркменскихъ степяхъ.

## ДУНГАНЕ.

Дунгане въ числъ около 25 тысячъ человъкъ вышли изъ Китайскихъ владъній и поселились въ Семиръченской, Сыръ-Дарынской и Ферганской областяхъ. Возлъ русскихъ городовъ они построили особыя слободы, обыкновенно называемыя "дунганскими городками". "Городки" эти состоятъ изъ одноэтажныхъ глиняныхъ сакель съ маленькими окнами, обращенными на дворъ. Крыша сакель большею частью плоская. Между саклями выдъляется мечеть; она больше сакель и носитъ на себъ отпечатокъ китайскаго стиля, чъмъ отличается отъ мечетей прочихъ магометанскихъ народовъ. Улицы "городковъ" обыкновенно широки и чисты; онъ немноголюдны и поражаютъ тишиной. Внутри сакель обыкновенно бываетъ чисто и опрятно. Полъ въ нихъ глиняный, по стънамъ устраиваются полки и ниши для склада имущества. Сакля обыкновенно раздъляется на два отдъленія — общую и женскую.

Внѣшній видъ дунганъ носитъ отпечатокъ монгольскаго типа. Цвѣтъ лица ихъ желтый. Они, подобно китайцамъ, бреютъ голову, оставляя на макушкѣ длинную косу. Если собственная коса коротка, то дунганъ прицѣпляетъ къ ней шелковую косу. Дернутъ за косу дунгана значитъ нанести ему большое оскорбленіе. Тѣлосложеніе дунганъ крѣпче и мускулистѣе, чѣмъ китайцевъ. Ростъ ихъ довольно высокій, осанка величавая, мужественная. Во время работы дунгане большею частью сосредоточены, даже угрюмы; они рѣдко улыбаются, а еще рѣже смѣются.

Одежда дунганъ состоить изъ короткой куртки безъ рукавовъ, называемой "курмой", и холщевыхъ шароваръ. Обувью обыкновенно служатъ чулки и туфли. На головъ носятъ ермолку темнаго цвъта; ермолка бълаго цвъта означаетъ трауръ. Сверхъ ермолки надъваютъ, смотря по времени года, войлочную или большую соломенную шляпу. Верхнюю одежду составляетъ халатъ. Одежда женщинъ длиннъе, чъмъ мужчинъ; къ тому же женщины любятъ украшать себя кольцами, серьгами и браслетами. Преобладающій цвътъ одежды дунганъ — синій. По этому цвъту одежды, да по длинной косъ отличаютъ дунганъ отъ другихъ народовъ, встръчающихся въ среднеазіатскихъ городахъ.

Дунганс трудолюбивы. Они занимаются хлѣбопашествомъ, при чемъ сѣютъ рисъ, просо, кукурузу и пшеницу. Кромѣ того, они очень успѣшно занимаются огородничествомъ и садоводствомъ. Многіе изъ нихъ занимаются ремеслами и торговлей; они изготовляютъ металлическія издѣлія, шьютъ обувь, дѣлаютъ посуду и вѣера и раскрашиваютъ ихъ причудливыми изображеніями птицъ, животныхъ и другими картинами. Картины дунганъ, какъ и китайцевъ, отличаются яркостью красокъ и отсутствіемъ перспективы. Такими картинами они нерѣдко украшаютъ свои жилища и даже устраиваютъ изъ нихъ панорамы для показыванія за деньги.

Женщины у дунганъ исполняють домашнія расоты: приготовляють пишу, ухаживають за домашними птицами и животными и смотрять за огородами.

Дунгане трудолюбивы; у нихъ всв работаютъ. Если же кто-нибудь изъ нихъ не въ состояніи работать, его прокармливаютъ родственники или знакомые. Отсюда и происходить, что въ дунганскихъ "городкахъ" не замѣчается нищихъ.

131

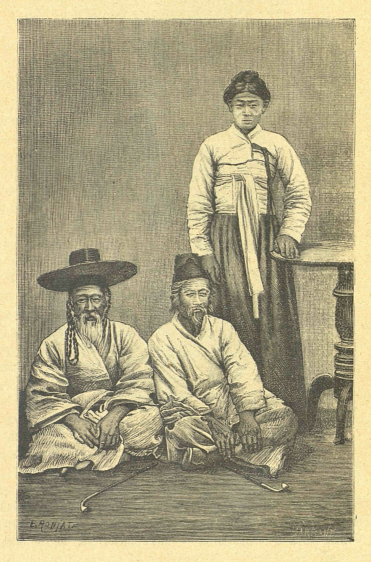


Дунгане испов'вдують магометанскую религію. Они строго соблюдають пость и религіозные обряды, но мен'ве фанатичны, чёмъ другіе народы, испов'вдующіе ту же религію. Муллы хотя и пользуются у нихъ почетомъ, но не им'єють сильнаго вліянія на ихъ дёла.

Начальное образованіе у дунганъ, какъ и у китайцевъ, значительно распространено. Почти всё дёти обучаются въ школахъ подъ руководствомъ муллъ. Мальчики обучаются отдёльно отъ дёвочекъ. Кругъ школьныхъ занятій ихъ узокъ. Грамота у нихъ китайская.

Дунгане имѣютъ своихъ докторовъ, которые подготовляются къ своей профессіи въ Китав. дунгане честны; у нихъ рѣдко случается воровство. Кромѣ того, они тверды и настойчивы. Разъ дунганъ задумалъ что-нибудь сдѣлать, онъ свое намѣреніе доведеть до исполненія. Далѣе, они выносливы и терпѣливо переносять случающіяся физическія страданія.

Кром'в названных в хороших черть, въ характер'в дунганъ зам'вчаются и нехорошія черты. Такъ, они мстительны и раздражительны. Если дунганъ въ яростномъ гнѣвѣ вынулъ ножъ, онъ навѣрно пустить его въ ходъ. Къ иностранцамъ



дунгане относятся недовърчиво и несообщительны съ ними; мало сближаются и съ русскими, хотя съ уваженіемъ относятся къ нимъ. Къ китайцамъ относятся съ враждебною ненавистью. Такая ненависть сложилась исторически, вслъдствіе притъсненій со стороны китайцевъ, когда дунгане находились въ зависимости отъ нихъ.

Дунгане живуть большими семьями и неохотно выдъляють дътей. Къстаршимъ, особенно къродителямъ, они относятся съполнымъ уваженіемъ. За неповиновеніе родительской власти виновный строго наказывается.

Высшее управление дунганами лежить на обязанности русских властей; ближайшее же управление ими возложено на выборных старшинь и судей (казіевь). 133 Эти посл'ядніе налагають наказаніе за неважные проступки, въ которых не замівшаны русскіе. При наложеніи наказаній они руководствуются обычаемь. Обычай допускаеть тілесное наказаніе, которое иногда и приміняется. Приміняется еще и такое наказаніе: виновнаго, а иногда и цілое виновное семейство садять въ яму, которая имість въ глубину сажени полторы и сверху покрывается навівсомь такъ, что світь проникаеть въ нее съ трудомь. Пищи дають заключеннымь въ умітренномь количестві. Наказывають виновных также и денежнымь штрафомь.

Бракъ у дунганъ совершается послѣ уплаты за невѣсту калыма. Мужчины моложе 18, а женщины моложе 15 лѣтъ не вступаютъ въ бракъ. Старость не служитъ препятствіемъ къ вступленію въ бракъ. Близкое родство служитъ препятствіемъ къ бракъ совершается муллой, который прочитываетъ установленную молитву. Послѣ брака родные одариваютъ новобрачныхъ. Многоженство допускается у дунганъ, такъ что нѣкоторые изъ нихъ имѣютъ по двѣ и даже по три жены.

Покойниковъ дунгане зарывають въ землю, при чемъ мулла читаетъ установленныя молитвы. По смерти близкаго родственника полагается трауръ, который продолжается 40 дней. Наружнымъ признакомъ траура служитъ бълый халатъ и бълая ермолка. Женщины въ знакъ траура носятъ на головъ что-нибудь бълое и подолъ илатъя общиваютъ бълою тесьмой.

Дунгане любять играть въ кости. Кости, употребляющіяся при игр'в, бывають до четверти аршина длины и около дюйма ширины. Одна сторона ихъ бываеть окрашена въ красный цв'втъ, а на другой разрисованы условные знаки. Игра въ кости нер'вдко становится азартной.

Пищей дунганъ служать плоды, мясо и хлѣбъ. Чаще всего подается лапша и "джусай", приготовляемый изъ муки, мяса и яицъ. Вдятъ обыкновенно два раза въ день. Чай пьютъ не менѣе китайцевъ. Отъ водки отказываются, но въ праздникъ иногда пьютъ опьяняющій напитокъ "джюннъ", приготовляемый изъ проса и подаваемый подогрѣтымъ. Опьянѣвши отъ пзлишне выпитаго "джюнна", дунгане поднимаютъ ссору, которая перѣдко оканчивается дракой. Опіума и табаку дунгане не употребляютъ, хотя нѣкоторые изъ нихъ добываютъ опіумъ, но не для своего употребленія, а для сбыта китайцамъ.



## ТАРАНЧИ.

Таранчи — народъ монгольскаго племени; они, подобно дунганамъ, перешли, въ числъ 40 тысячъ человъкъ, изъ китайскихъ владъній и поселились въ Семиръченской области. Цвътъ ихъ лица желтый, лицо продолговатое, глаза прямые, узкіе, большею частью черные, уши оттопыренныя, носъ длинный, въ большинствъ случаевъ широкій и приплюснутый въ срединъ; волосы на головъ и бровяхъ черные, густые; голову бреютъ, но усы и бороду носятъ; борода большею частью ръдкая. Женщины носятъ длинные волосы, заплетая ихъ, дъвушки — въ нъсколько, а замужнія, не имъющія дътей — въ одну, имъющія же ихъ — въ двъ косы.

Тълосложеніе ихъ слабъе, чъмъ дунганъ; мускулы ихъ вялы. Роста они средняго или ниже средняго; руки ихъ, сравнительно съ вышиною тъла, длинны, а ноги коротки. Изъ внъшнихъ чувствъ у нихъ лучше другихъ развиты зръніе и нелухъ.

Таранчи живуть въ глиняныхъ сакляхъ, не отличающихся чистотой. Въ стънахъ сакли вдъланы ниши и полки, а посрединъ — углубление для очага; въ немъ зимою постоянно горитъ каменный уголь. Сидятъ и сиятъ таранчи большею частью на полу, подкладывая войлоки или сънники и круглыя подушки, набитыя шерстью или ватою. При сакляхъ устраиваются сады и огороды; чрезъ дворъ неръдко проходитъ канавка (арыкъ) съ проточной водой, служащей для поливки огородовъ и для домашняго употребленія. Вода въ этихъ арыкахъ большею частью бываетъ нечиста.

Одежда таранчинцевъ похожа на одежду дунганъ, т.-е. состоитъ изъ рубашки, шароваръ и халата, а зимою тулупа; на ноги надъваютъ ичиги, а зимою — теплые сапоги; на голову, сверхъ тюбетейки, надъваютъ мъховую шапку. Женщины любятъ наряжаться, при чемъ подкрашиваютъ брови и ногти. Выходя на улицу, нъкоторыя изъ нихъ закрываютъ лицо бълою, легкою тканью.

Таранчи исповъдуютъ магометанскую религію, суннитскаго толка. Муллы пользуются у нихъ огромнымъ вліяніємъ. Установленный религіей постъ соблюдается строго, при чемъ отъ поста освобождаются только старики, малолътніе и больные.

Грамотность у нихъ распространена настолько же, какъ и у дунганъ. Они, подобно послъднимъ, трудолюбивы, терпъливы, трезвы и довольно честны. Любятъ они музыку, пъніе и танцы.

Таранчи занимаются преимущественно земледъліемъ, при чемъ съютъ пленицу, просо, овесъ и кукурузу; на огородахъ они разводять огурцы и другіе овощи; на

бахчахъ разводятъ дыни и арбузы. По окончании полевыхъ работъ они занимаются охотой и торговлей, а нѣкоторые принимаются за ремесла—плотничное, кузнечное и другія. Занимаются также рытьемъ арыковъ и извозомъ. Для перевозки тяжести они употребляютъ арбы, въ которыя впрягаютъ воловъ или лошадей; ѣздятъ также на ишакахъ. Домашнія работы производятся преимущественно женщинами: онъ прядутъ шерсть, ткутъ ковры, носятъ воду, ухаживаютъ за огородами и т. п.

Преобладающая пища таранчинцевъ — растительная; они питаются лапшой, мучными лепешками, плодами и овощами. Мясо ъдятъ не болъе одного раза въ недълю. Напиткомъ служитъ чай съ солью и молокомъ; утромъ пьютъ чай съ пшеничными лепешками, которыя обыкновенно бросаютъ въ чашку съ чаемъ. Пить холодную воду избъгаютъ, замъняя ее чаемъ. Табаку они не курятъ, но многіе изъ нихъ его нюхаютъ или кладутъ за щеки.

Бракъ совершается у нихъ при такихъ же обрядахъ, какъ и у сартовъ и дунганъ. Бракъ между близкими родственниками запрещенъ; разводъ совершается очень легко.

Молодая обязана въ продолжение года послѣ свадьбы ежедневно бывать у своихъ родителей, и первыя роды должны совершиться у нихъ въ саклѣ. При родахъ бываютъ только женщины, которыя оказываютъ рождающей помощь. При тяжелыхъ родахъ кто-либо изъ близкихъ родныхъ взлѣзаетъ на крышу, стучитъ и спрашиваетъ: "принесла ли женщина?" Снизу отвѣчаютъ: "Богъ далъ", хотя въ дѣйствительности никто еще не родился; это дѣлается съ цѣлью ободрить рождающую. Иногда при трудныхъ родахъ мулла пишетъ на краю чашки стихъ изъ корана, наливаетъ въ нее чаю и этотъ чай даетъ рождающей. Женщину, умершую во время родовъ, почитаютъ за безгрѣшную Новорожденнаго купаютъ въ теплой водѣ, при чемъ въ корытце бросаютъ золотыя и серебряныя украшенія и кольца. Новорожденныхъ не пеленаютъ, а завертываютъ въ тряпки и кладутъ въ узкую колыбель, поверхъ которой обвертываютъ бинтомъ, такъ что ребенокъ не можетъ выпасть.

О рожденіи ребенка чрезъ посланнаго изв'єщають родственниковъ и знакомыхъ. Если кто изъ нихъ спроситъ: сынъ или дочь родилась, то посланный отв'єчаетъ: "волкъ", если родился сынъ, и "лисица", если родилась дочь. Родственники и знакомые поздравляютъ отца. Поздравленія принимаются только въ первые два дня посл'є рожденія; на третій день мулла даетъ новорожденному имя. Мать кормитъ своего ребенка до трехъ л'єтъ.

Съ семи лътъ мальчики и дъвочки начинаютъ посъщать школу, въ которой обучаетъ мулла. Приведши сына въ школу, отецъ обыкновенно, подобно тому, какъ и у киргизовъ, говоритъ муллъ: "кости мои, а мясо твое", разръшая этимъ наказывать мальчика, сколько ему заблагоразсудится, лишь бы не повредилъ его костей. Въ школъ дъти обучаются чтеню, письму, счету и молитвамъ; тутъ же мулла наставляетъ ихъ въ правилахъ житейской мудрости и честности.

Отъ дѣтей требуется безусловное повиновеніе старшимъ, особенно родителямъ. Каждый молодой человѣкъ за неповиновеніе старшимъ или родителямъ строго наказывается судьями. Кромѣ того, отецъ, по обычаю, имѣетъ право лишить своего сына, замѣченнаго въ неповиновеніи, участія въ наслѣдствѣ не только благопріобрѣтеннымъ, но и родовымъ имуществомъ.

Посл'в смерти таранчинца, тыло его обвертывають въ три ряда тонкою былою матеріею, при чемъ лицо оставляють открытымъ Духовное лицо на крыш'в читаетъ молитву и тымъ даетъ внать родственникамъ и знакомымъ, что въ сакл'в покойникъ. Собираются родственники и илачутъ. Хоронятъ безъ гробовъ. Покойника выносятъ въ закрытыхъ сверху и сбоковъ носилкахъ. Въ могил'в дылаютъ нишу, куда кладутъ покойника. Нишу закладываютъ кирпичомъ, а могилу засыпаютъ землею.

На третій, седьмой и сороковой день и чрезъ годъ послѣ смерти совершаются поминки, при чемъ угощають знакомыхъ и родственниковъ; мулла читаетъ на могилѣ молитвы.

По смерти близкихъ родственниковъ носять трауръ, при чемъ мужчины не бреютъ головы и носятъ бълую ермолку и чалму, а женщины снимаютъ съ себя всъ украшенія и обшиваютъ верхъ шапочки бълой тесьмой.

Къ русскимъ таранчи относятся подобострастно, даже униженно. Нъкоторые изъ нихъ вступаютъ въ военную службу и несутъ ее безупречно.

