63.3 (543d) N-90

> ИСТОРИЯ И КУЛЬТУРА НАРОДОВ СРЕДНЕЙ АЗИИ

63,3(543) 490

АКАДЕМИЯ НАУК СССР институт востоковедения

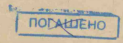
# ИСТОРИЯ И КУЛЬТУРА НАРОДОВ СРЕДНЕЙ АЗИИ

(ДРЕВНОСТЬ И СРЕДНИЕ ВЕКА)

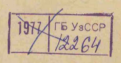
Под редакцией Б.Г.Гафурова и Б.А.Литвинского







ИЗДАТЕЛЬСТВО «НАУКА» ГЛАВНАЯ РЕДАКЦИЯ ВОСТОЧНОЙ ЛИТЕРАТУРЫ МОСКВА 1976



Сбориик содержит исследования по истории, археологии, пумизматике, метрологии, истории материальной культуры, искусства и идеологии народов Средней Азив с эпохи становления классового обмества до позднего средневековыя. В статьях по-новому рассматриваются как инпроко известные, так и педавно открытые письменные и вещественные памятники, а также вводится в научный оборот материал, пакопленпый в ходе исследований последиих лет. Сборник рассчитал на специалистов — историков, археологов, лингвистов, искусствоведов, этнографов.

И 80104-152 248-75

© Главная редакция восточной литературы издательства «Наука», 1976.

# содержание

| От редакции                                                                       | 4  | Большаков О. Г. (Ленинград), Хронология вос-<br>стания Муканны                            | 90  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 1. древность                                                                      |    | Шишкина Г.В. (Самарканд), Северные воро-<br>та древнего Самарканда                        | 99  |
| Лелеков Л. А. (Москва), Отражение некоторых мифологических возврений в архитек-   |    | пі. Развитое и позднее средневеновье                                                      |     |
| туре восточноиранских народов в первой половине I тысячелетия до н. э             | 7  | Прибыткова А. М. (Москва), О методе проектирования средневековых зодчих                   | 107 |
| Ивянков И.В. (Душанбе), Бактрийский гриф в античной дитературе                    | 19 | Акимуликин О.Ф., Иванов А. А. (Ленинград),<br>К чтению надинсей с именами мастеров на     | 10. |
| Горбунова Н. Г. (Ленинград), Фергана по све-<br>дениям античных авторов           | 26 | мавзолеях Шах-и зинда                                                                     | 110 |
| вых Аршанидов (еще раз о нисийском остране № 1760).                               | 31 | ма внутреннего пространства мавзолея Гу-<br>ри-Эмир в Самарканде                          | 116 |
| Пуваченкова Г. А. (Ташкент), Бактрийский жплой дом (к вопросу об архитектурной    |    | Павидович Е. А. (Москва), О происхождении и<br>значении термина мири в денежном хозяйстве |     |
| типологии)                                                                        | 38 | Средней Азии XV — начала XX в                                                             | 124 |
| жах кушанской Бактрии                                                             | 43 | нию некоторых архитектурных памятников                                                    | 128 |
| ІІ. РАННЕЕ СРЕДНЕВЕКОВЬЕ                                                          |    | Сухарева О. А. (Москва), Очерки по истории среднеазиатских городов                        | 132 |
| Литеинский В. А. (Москва), Проблемы этнической истории древней и раннесредневеко- |    | равление в Ташкенте XVIII в                                                               | 149 |
| вой Ферганы                                                                       | 49 | Чехович О. Д. (Ташкент), Новые материа-<br>лы по метрологии Средней Азии                  | 161 |
| Заметки о знаках и тамгах Монголии<br>Беленицкий А. М., Маршак Б. И. (Ленинград), | 66 | Список сокращений                                                                         | 167 |
| Черты мировозэрения согдийцев VII—<br>VIII вв. в искусстве Пенличиента            | 75 | Идлюстрации                                                                               | 173 |

Народы Средней Азии на протяжении тысячелетий созидали высокую цивилизацию, ставтую неотделимой частью истории человечества. Советские востоковеды — археологи, лингыстерат, нумизматы, историки архитектуры, литературоведы, историки науки, этнографы — в своих трудах, опираясь на марксистско-ленинскую методологию, воссоздали картину поступательного развития среднеазиатской цивилизании.

Результаты этих работ, с одной стороны, развеяли миф о «провинциальности» среднеавиатской истории и культуры, разоблачили полную несостоятельность европоцентристских измышлений. С другой стороны, они оказали вначительное влияние на прогрессивную

исторнографию стран Востока.

При изучении истории каждой из республик Средней Азии, культурного наследия отдельных народов этого региона была выявлена безусловная общность их исторических судеб. Этносы среднеазиатских народов складывались на базе общего древнего субстрата; их история и культура настолько тесно переплетаются, что часто невозможно определить границы или хотя бы примерные разграничительные линии между двумя народами и культурами. Особенно тесно взаимосвязаны история и культура двух близкородственных народов - узбеков и таджиков. Близость и даже общность исторических сулеб среднеазиатских народов в полной мере сохраняется и в настоящее время. Все это выпвигает в качестве важнейшей перспективной задачи создание капитального труда по истории и культуре народов Средней Азии.

В этом труде предстоит полно и всесторонне раскрыть ход и глубинную сущность исторических процессов, протекавших на территории Средней Азии; показать роль и значение истории Средней Азии в истории Востока; дать развернутое представление о вкладе наров Средней Азии в духовную и материальную культуру человечества; нарисовать картину широких экономических и культурных взаимосвязей; охарактеризовать во всем объеме этногенетические процессы и этапы сложения и развития среднеазиатской этнокультурной общности.

Публикацию материалов и исследований по всем аспектам этой проблемы Институт востоковедения АН СССР начинает в сборниках по истории и культуре народов Средней Азии. Эти сборники будут включать работы специалистов всех профилей, занимающихся разработкой истории и истории культуры Средней Азии.

Предлагаемый вниманию читателей первый сборник содержит исследования по истории, археологии, нумизматике, метрологии, истоматериальной культуры, искусства идеологии народов Средней Азии с эпохи становления классового общества до позднего средневе ковья. В статьях по-новому рассматриваются как широко известные, так и недавно открытые памятники письменности и материальной культуры, а также вводится в научный оборот материал, накопленный в ходе исследований последних лет. Статьи могут содержать и дискуссионные положения, не разделяемые редакторами сборника (далее, в тексте сборника это специально не оговаривается).

Подготовка сборника была осуществлена редакционно-издательской группой Отдела советского Востока Института востоковедения АН СССР в составе: М. Н. Погребовой, Д. С. Раевского и Л. А. Чвырь.

# I ДРЕВНОСТЬ

# ОТРАЖЕНИЕ НЕКОТОРЫХ МИФОЛОГИЧЕСКИХ ВОЗЗРЕНИЙ В АРХИТЕКТУРЕ ВОСТОЧНОИРАНСКИХ НАРОДОВ В ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЕ I ТЫСЯЧЕЛЕТИЯ ДО Н. Э.

I тысячелетие до н. э. оставило в Приаралье группу своеобразных погребальных намятников. Речь идет о сырцовых мавзолеях Северпого Тагискена (IX—VI вв. до н. э.), Кой-Крылган-калы (IV в. до н. э.), Чирик-рабата (III в. до н. э.). Как показали раскопки Хорезмской археолого-этнографической экспедиции, для похоронного обряда здесь было характерно сожжение не только тела умершего, но и всей усыпальницы. Затем над пожарищем возводился курган. Некоторым специалистам намеренное сжигание монументальных сырцовых гробниц казалось всецело лишенным смысла [17, стр. 234-236]. Тем не менее выжечь все деревянные столбы, жерди и оплетки виутреннего каркаса в огромном мавзолее Чирик-рабата, прокалить и даже ошлаковать обмазки полов, стен. выкладок и уступов во всех его камерах [21, стр. 208] мог только длительно бущевавший ритуальный огонь, но не случайное возгорание. Случайный пожар мог бы произойти раз или два, но следы огня засвидетельствованы на ряде памятников с IX в. до н. э. по III в. н. э. Кроме Чирик-рабата признаки намеренного воспламенения обнаружены в мавзолеях Северного Тагискена, Инкардарыи и в грандиозном заупокойном храме Кой-Крылган-калы.

Предание огию приаральских сырцовых гробниц — частный случай ритуального сожжения усыпальний, многократно засвидетельствованного у различных индоевропейских народов Особо следует выделить сожжения деревянных надмогильных сооружений в Южном Тагискепе, Уйгараке [3, стр. 197] и в сарматском ареале [16, стр. 215], поскольку они происходили в зоне культур, родственных приаральской.

Зачем древние индоевропейские племена сжитали свои усыпальницы, часто трудновоспламеняемые? Есть основания полагать, что данный обряд был связан с космологической символикой самих погребальных сооружений.

Гробница в индоиранской и всей индоевропейской мифологии трактовалась как микрокосмос, соответственно ее планировка осмыслялась как миниатюрное воспроизведение структуры Вселенной. Эти представления достаточно четко выражены в текстах Ригведы [Х, 18, 13; см. 35, стр. 836] и других литературных памятников самых различных эпох [31; 33, стр. 29-32; 47, стр. 80-81, 107; 24, стр. 731; 29, стр. 96-97]. Поскольку религиозномифологические системы древних индоевропейцев представляли структуру мира (т. е. земли и неба) в виде круга и квапрата с общим для них центром, то и рассматриваемые приаральские мавзолен тоже имели в плане круг с вписанным в него квадратом (реже - квадрат с вписанным кругом). Более поздние исторические эпохи - античность, средневековье - воплощали те же илеи в архитектурных формах купольных гробниц, тоже сочетавших вписанные друг в друга круг и квадрат. Семантика образа, усложненная и заново переосмысленная на новых этапах исторического развития, все же сохраняла исходную старую основу. пропесенную сквозь тысячелетия. Так, знаменитый мавзолей Санджара (XII в.) называли в момент строительства «домом будущей жизни» [5, стр. 134] — почти теми же словами, какими описывает усыпальницы Ригведа.

Ритуальное сожжение гробниц, подражавших устройству Вселенной, по всей видимости, 
имитировало мировой пожар, которым, по аргкаическим индоевропейским преданиям, должен быть в конце веков обновлен мир. Об этом 
эсхатологическом пожаре, обязательном условии достижения вечности, по-сноему рассказывают в широком диахроническом интервале. 
Авеста, Рамаяна, Махабхарата, Эпенда, пехлевийские тексты, Эдда. Если у восточнопранских народов идея огненного обновления бытия 
п приобщения к вечности выразилась в несколько наивном погребальном ритуале, то поздний 
зороастризм, строжайше разделив культ ог-

ня и культ предков, в Тагискене слитые воедино, развивал ее в сфере отвлеченной и сухой теологии [8, стр. 128—131].

Пожалуй, самым известным примером сожжения монументальных гробниц, содержавших в плане взаимовписанные круг и квадрат, может служить описание похорон Патрокла в Илиаде (песнь XXIII, 164—165):

Сруб они вывели в сотию ступней шириной и длиною И на вершину его мертвеца положили, печалясь.

Итак, гробница представляла собой квадратный бревенчатый сруб. Далсе в поэме повествуется о сожжении сруба, который полго не загорался - к огорчению участников погребения. Когда сруб наконец полностью сгорел, из центра пожарища, натянув веревку, описали гигантский круг и по этой разметке насыпали нап пепелишем высокий курган. Классический индоевропейский обряд, таким образом, очень точно описан в Илиаде (притом в его наиболее распространенном варианте). Точно такие же обряды спустя две с лишним тысячи лет совершали на русской Черниговщине, где знатных покойников сжигали в квадратной деревянной «домовине», или «краде великой», т. е. в бревенчатом срубе, возможно несколько меньшем, чем тот, что описан в Илиаде, но зато с деревянным перекрытием. Над пепелищем точно так же возводили грандиозный курган [13]. Остается добавить, что в Южном Тагискене и Уйгараке погребальный обряд типологически был тождествен русской языческой Черной Могиле Х в. Здесь, к югу от Аральского моря, вожней также сжигали в легких столбовых конструкциях с перекрытиями, иными словами, в погребальных шатрах, притом квадратных очертаний. Остатки пожарища засыпали круглыми в плане курганами. Словом, типология данного обряда тысячелетиями сохранялась в разных углах индоевропейского мира. Без глубокого идеологического обоснования это было бы невозможно. Греки, иранцы и славяне, очевидно порознь, хранили общее индоевропейское насление. Не исключено, впрочем, что в славянской обрядности отразилось влияние восточноиранского мира, так как археологами сейчас надежно доказано, что иранский субстрат принимал участие в процессе формирования части восточных славян [15, стр. 295].

Как отмечалось выше, особенностью приаральского варианта общего для всех индоевропейских племен погребального обряда был материал гробниц — сырцовая кладка. Зажечь ее было почти невозможно, но древние жители упорно добивались поставленной перед собой цели. Это видно на примере Кой-Крылган-калы [7, стр. 227—230], где архаический обряд кремации нашел особенно яркое воплощение. Замена деревяпных усыпальниц сырцовыми в безлесном Приаралье вообще-то понятна, но отметим, что мавзолеи Тагискена — первые по времени сырцовые сооружения здесь: бытовых построек из кирпича в начале І тысячелетия по н. э. еще не возводили. Сырповая клапка была заимствована тагискенцами с юга, откуда мог быть занесен и сам обряд (например, с территории культуры Гиссар III). Там как будто впервые обнаруживает себя сожжение сырцового погребального сооружения. В. И. Сарианиди показал, что это событие нельзя объяснять военным вмешательством извне, и даже наметил связь между пожаром и ритуальным обрядом погребения, но предпочел осторожно трактовать эту связь как нежелательную случайность [14, стр. 177-178]. Между тем, если считать сожжение гробницы намеренным, то это послужит еще одним аргументом в пользу индоевропейского происхождения культуры Гиссар III [36, стр. 181].

О том, насколько детально осмыслялись планировки индоевропейских гробниц при других типах погребений, особенно наглядаю свидетельствуют тексты Шатапатхи Брахманы. В пих излагается, в частности, что квадратные гробницы создавались богами-дэвами, а круглые — их старшими братьями асурами (почитавшимися в соседнем Иране, но отвергнутыми послеведической религией Индии). Преобладание квадрата в очертаниях древнеиндийских гробниц прямо связывается Шатапатхой Брахманой с четырьмя сторонами света, откуда были изгнаны асуры и где утвердились «благие боги» (ХІІІ, 8, 1, 7) [56, стр. 55—57 и 61—62].

Менее ясен следующий признак богопочитания в древнеиндийском погребальном ритуале. Приверженцам «благих богов» и противникам асуров надлежало возводить могильную насыпь прямо на уровне дневной поверхности, «не отделяя ее от земли». Поклонники же асуров не только подчеркивали круг в планировке гробницы, но и отделяли ее от земли какойлибо каменной или кирпичной выкладкой (см. Шатапатха Брахмана, XIII, 8, 2, 1). Описание Шатапатхой Брахманой круглых усыпальниц на каком-то полобии фундамента (или же с кольцевыми выкладками) напоминает реальные могильные курганы эпохи степной бронзы, приаральские сакские мавзолеи и, конечно, величественные сооружения Кой-Крылган-калы и Чирик-рабата. Напомним еще раз, что, по Шатапатхе Брахмане, асуры были изгнаны богами именно на север, т. е. туда, где преобладали круглые планировки.

Круглые гробницы, опоясанные кольцами из камней, были свойственны и некоторым иным индоевропейским народам. В том же хронологическом отрезке VIII—VI вв. до н. э. могут быть названы курганные могильники некрополя Питане такого же типа [10, стр. 178]. Пока трудио утверждать, что они были продолжением ближневосточного почитания асуров во II тысячелетии до н. э., которое засвидетельствовано известными митаннийскими текстами, но это предположение не лишено вероятности. Во всяком случае, пужно учитывать общеиндоевропейский фон арийских погребальных обрядов. Приходится признать, насколько прав был Ж. Дюмезиль в трактовке индоевропейской мифологии как единой системы.

Та же Шатапатха Брахмана устраняет всякие сомнения в символическом тождестве ритуального очага священного огня — разумеется, квадратной формы — с погребальной постройкой. Если умершему доводилось когда-либо ранее совершить обряд воздвижения ритуального очага, то его гробницу полагалось строить именно наподобие очага, так как алтарь огня честь тело жертвователя» (ХІП, 8, 1, 17). В этом случае мы видим тройной перенос семантики: ритуальный очаг — гробница — тело, причем последнее звено выступает в традиционном для цидоевропейской мифологии значении образа микрокосма.

Вожди, которых погребали в царских усыпальницах Приаралья, по обычаю арийских племен, соединяли в себе сакральную и мирскую власть (по Ж. Дюмезилю, объединяли в своем лице первую, религиозно-магическую и вторую, воинскую функции). Они почти наверняка воздвигали при жизни священные отни. На это прямо указывает поавестийский эпос в повествовании о Йиме, первом царе и первом жреце, т. е. носителе обеих названных функций. Первую, магически-ритуальную функцию Йимы подтверждает как раз установление им «огня жрецов», именовавшегося в поздней сасанидской классификации Атур-Фарибаг. Вероятно, и гробницы приаральских царьков рассматривались дозороастрийским обществом в качестве символических аналогов ритуальным очагам священного огня.

Патапатха Брахмана монотонно и последовательно отождествляет ритуальный очаг с земым миром, с небом, с солнцем, с антропоморфным космическим телом, со всем бытием и всеми богами. После каждой пары уподоблений следует рефрен, поясняющий, что предложенное тождество знаменует равенство ритуального очага с пебесным миром (X, 5, 4, 6; 9; 11; 19). Нетрудно видеть, что вся система уподоблений нанизана на стержневую идею отнепного первопринципа Вселенной. Только метафоричность изложения маскирует принципиальное совпадение его с учением Гераклита, восходящим к тем же общим индоевропейским исвестивного первопрабским исформации и посходящим к тем же общим индоевропейским исформации и посходящим к тем же общим и посходящим к тем же общим индоевропейским и посходящим к тем же общим и посходящим к тем же общим и посходящим к тем же общим и посходящим и посходящим к тем же общим и посходящим и посходящим

токам. Поскольку в данную систему включено и понятие гробницы, мы получаем самое веское из доказательств ее космологического осмысления и прямой связи с культом огня.

Упомянутые документальные свидетельства архаических текстов и специальные исследования устраняют сомнения по поводу религиозно-мифологического осмысления архитектуры индоевропейских (в том числе приаральских) погребальных сооружений. Геометрическая четкость их планов, так или иначе сочетавших круг и квадрат, была обусловлена космологическими уподоблениями гробницы «обитаемому миру».

Архитектурная иконометрия на Среднем и Дальнем Востоке лучше изучена на позднем буддийском материале [55, стр. 795—809; 46], но нет никаких оснований пренебрегать ею в анализе предшествующего евразийского материала, откуда, несомненно, были почерпнуты и буддийские уподобления.

Безусловно, символичен и ритуальный пожар. Пламя, уничтожавшее деревянные микрокосмы ахейцев, балтов, германцев, славян, обитателей Южного Тагискена и Уйгарака и их сырцовые аналоги на Северном Тагискене, олицетворяло мировой космологический первопринцип, тот, который сформулировал Гераклит Эфесский и который задолго до него был изложен в Ригведе, Авесте и Упанишадах (Бр. V. 9, I или Чх, III, 13, 7-8). Сожжение гробницы отражало - на уровне микрокосма — великий мировой пожар, призванный обновить бытие, вернуть мир в конце веков к его началу, т. е. эсхатологические аспекты инпоевропейского мифа. Этот мировой пожар образно воспет в Эппе, гле он венчает Рагнарок. сумерки богов, прямые и косвенные ссылки на него переполняют Махабхарату и Рамаяну, Гаты Авесты восемь раз упоминают пламя эсхатологического очищения [42, стр. 348].

Синхронность, если не предшествование (что вероятнее), текстов Ригведы и Гат тагискенским мавзолеям снимает вопрос о сомнительности бытования столь сложных символических образов в коллективном сознании (весьма примитивном, по мнению некоторых археологов) древнего общества.

Еще более ранние, чем Ригведа и Авеста, хеттские источники называют место ритуального трупосожжения ukituri «вечный», «постоянный огонь» [6, стр. 272]. Понятие вечного огня у хеттов в основе своей тождественно логосу Гераклита и зороастрийской Арте, хотя, конечно, оно выступает не в столь теологически изысканной форме, как в Греции или в Иране [32]. Чрезвычайно детальна теология огня в Ригведе. Здесь огонь первоисточник бессмертия даже для богов и

тем более для человека, космические, атмосферные и земные воплощения огня связывают все три ступени ведической космологии [22, стр. 28—32; 43, стр. 269—270]. В частности, возвращение земного огня к его космическому прообразу, в сферу духовного бытия (Ригведа, VII, 3, 3), хорошо объясняет, почему огонь в Ригведе именуется «стражем священного порядка» и «призван сопровождать к счастью», т. е. к бессмертию.

Наиболее отчетливое описание космологической функции огня даст старейшая из Упанишад — Брихадараньяка:

«Поистине, тот мир, Гаутама, это жертвенный огонь. На этом огие боги совершают подношение веры» (Бр, VI, 2, 9)

«Поистине, этот мир, Гаутама, это огонь. Поистине, человек, Гаутама, это огонь» (Бр. VI. 2,

Здесь ясно прослеживается унаследованное из Ригведы объединение темой огия двух миров и духовной природы человека. Подобное объединение (по более смутно) видно и в хеттском ритуале трупосожжения.

Когда человек умирает, «то его несут к погребальному огню», продолжает автор Брихалараньяки, «на этом огие боги совершают полношение человека. Из этого полношения возникает человек, покрытый сиянием» (Бр. VI. 2, 14). Приведенный отрывок демонстрирует типологическую близость обряда к тагискенскому погребальному ритуалу. Аналогичные описания дают и прочие Упанишады, например Катха, где так излагается речь бога смерти Ямы: «Я поведаю тебе о небесном огне... Знай. что этот огонь - достижение бесконечного мира» (Кт. 1, 1, 14). Очень важно прямое указание на небесный, трапсцендентный огонь как на залог бессмертия. Это бесспорное доказательство символичности пожара, пожиравшего древнейшие индоевропейские могильники. Пламя этого земного пожара имитировало незримый огонь духовной сферы.

Аналогичная идея о восхождении от земного пламени к небесному по ступеням своеобразной огненно-световой лестницы развита в учении Упанинад о девадана — пути богов. Души праведных сначала входят в горящее пламя, затем в солице, лупу, молнию и, наконец, приобщаются к совершенному и предвечному свету Брахмана [30, стр. 54].

Все рассмотренные выше оттепки огненной космологии суммированы также в ПІ книге Махабхараты, где «Повесть об Ангирасс» и «Возникновение Агни» образуют единый мистико-теософский трактат «о разных родах огней».

Тексты иранских источников не столь обильны деталями, как индийские, зато, как было от-

мечено Э. Бенвенистом и Л. Рену, они достовернее ведических [25, стр. 182]. Трактовка мировой роди огня в Гатах Авесты уже приводилась. Подчеркнуто эсхатологические акценты этой темы на таком раннем этапе предвещают уклон спекулятивной мысли канонического зороастризма в сторону от общей индоевроцейской архаической традиции (которой достаточно близко следовал Гераклит и его пред-пественники в Индии). У Гераклита и в иннийском эпосе бесконечное, замкичтое в никле вечных повторений огненное обновление мира не имело ни начала, ни конца. Оно непрерывно воспроизводилось после определенного отрезка времени — так называемого «великого года» у Гераклита и сипонимичной ему махаюги (или кальпы) индийских мифов. В ранней Авесте архаический пиклизм с его несколько механистической моделью вечности начинает отступать перед так называемой линейной мопелью. Мир, бытие получает точку отсчета в акте своего духовного творения Ахура-Маздой. Через три тысячи лет, в течение которых солнце и прочие светила не двигались, стояли на месте, мир обретает материальную форму. В конце веков ему предстоит заключительное огненное обновление и возврат в изначальную сферу духовного бытия. (Дапную схему позднее унаследует и повторит христианство.) Именно авестийская эсхатология, распримившая древний индоевропейский круг безначального мирового времени, дала повод И. Хертелю [38; 39] сосредоточить внимание на авестийских описаниях огня как владыки духовного царства, достигаемого в последней и неповторимой фазе мирового линейного цикла.

Доавестийское состояние собственно иранской отненной космологии представлено в Ясне Семи глав. Идею всеобщей первичности отни эта Ясна доносит в старом общенндоевронейском обличье, требуя приносить первое поклопение отню (XXXVI, 1). Затем это же понятие выступает в специфичной именно для иранской мысли форме: огонь описан как тело Ахура-Мазды (XXXVI, 14). В этой же Ясне Семи глав проведено четкое различие земного и духовного мпра (XXXV, 2 и 23). В целом космологический уровень Ясны тот же, что и у Шатапатхи Брахманы, где отонь тоже уподобляется антропоморфному космическому телу.

Все основные линии мистического осмысления огля как первопачала мира и средства приобщения к вечности, детализированные в Упанинадах, находят аналогии в ранней Авесте. Различие между индийским и пранским преданиями состоит в тяготении последнего к эсхатологическому «распрямлению» мировой истории, в отказе от бесконечной цикличности. Раннюю Авесту дополняют поздние тексты.

Таково, папример, поучение книги Бундахишн по поводу того, что огонь есть символ человеческой дупии, приобидаемой после смерти к духовному источнику бытия [42, стр. 362]. Здесь мы видим уже теологическую сублимацию начальной авестийской мифологемы.

При анализе приаральских погребальных ритуалов неизбежен вопрос об их соотношении с последующей зороастрийской традинией и с культовой практикой других культурно-исторических зон пранского мира, например раннемидийской или «авестийской», т. е. Дрангианой с центром у оз. Хамун. При всей неясности этого вопроса из-за отсутствия достоверных статистических данных насчет того, какие виды погребений преобладали в каждой из названных зон, нетрудно видеть, что классическая индоевропейская кремация, притом в ее предельно развитой форме, была весьма отчетливо выражена в Приаралье. Ни одна другая индоевропейская арханческая культура, от Скандинавии до Индии, не обладала столь гипертрофированным ритуалом кремации [см.8].

Итак, характер приаральских погребальных ритуалов показывает, во-первых, что тагискенские племена, несомнению, принадлежали к индоевропейской общности. Устойчивость обряда кремации с сожжением всей погребальной постройки от Северного Тагискена (IX в. до н. э.) до Чирик-рабата (III в. до н. э.) дает основание твердо полагать, что она бытовала в одной и той же этиической среде, очевидно восточноиранской (хотя дандыбаево-бегазинские параллели в материальной культуре Тагискена и воспринимаются некоторыми археологами как свидетельство проникновения в Приаралье какого-то иного этноса).

Во-вторых, возникает предположение, что Хореам не был родиной зороастризма и лишь впоследствии воспринял это учение — под каким-то впешним давлением с юга.

Одним из отражений этого процесса была, как представляется, эволюция образа Инмы, чьи деяция, по легенде, вершились именно в Хорезме [51, стр. 291]. Локализация предавестийского Хорезма спорна, по в самом образе Иимы как будто содержатся косвенные указания на достоверность легенды. Пима, культурный герой, первопредок и сын солнца, т. с. воплощение огня-света в дозаратуштринском Фарвардин-Яште, бесспорно, олицетворял собой благое начало. Но у Заратуштры он стал виновником грехопадения, отрицательным персонажем [40, стр. 4-5, 31-32, 321, 324]. Поздияя авестийская литература — Вендидад, Бундахиши, пехлевийские тексты, а также Фирдоуси, которому принадлежит поздняя канонизация иранских эпических сказаний, вновь рисуют светлый облик «благого Йимы, великого

пастыря», и единодушно связывают Йиму с Хорезмом. Все поздние источники передают древнюю изпачальную версию мифа — в отличие от редакции Заратуштры. Вместе с тем нет пикаких оснований возводить эти две версии к общему протооригиналу. Отнесение деяний сына солнца Йимы к Хорезму, «стране солнца», может быть незавиеимо заиметвовано из устойчивой эпической традиции, а пе из какоготоодного тенденциозного первоисточника. Именно из этих соображений Нюберг и Херцфельд помещали Йиму как раз в Приаралье.

«Переопенка» Заратуштрой образа Иммы, центральной фигуры архаических приаральских мифов, возможно, была следствием борьбы лвух траниций, прангнанской и северной, борьбы оселлого Ирана с полукочевым «внешним». Не случайно Заратуштра обвинял Йиму в «ноедании говядины», что стало причиной грехонадения рода людского и появления смерти. Видимо, под «посланием говядины» подразумевались хищения и угон скота при набегах кочевых племен с севера; эти племена были персонифицированы в образе их родоначальника Йимы. Образ Пимы был весьма удобен и для простого и доходчивого изложения введенной Заратуштрой системы дуализма. По вине Йимы был якобы утрачен золотой век и в мире вопарилось зло. Вседенная оказалась расколотой налвое, превратилась в арену борьбы между силами света и мрака. Так общеиндоевропейский миф об утрате золотого века, который будет вновь обретен в конце времен, помог Заратуштре, претенденту на роль дарователя закона, пророка, умалить Йиму, первого царя и первого жреца, и наполнить знакомым мифологическим содержанием достаточно тощую абстракцию.

Йима — единый носитель первых двух функций, причем ведущая, ритуально-магическая, объединяет его с божеством огня. Он же сын солица, т. е. космического огня, а иногда просто уравнивается с солнцем. Ригведа приписывает Яме-Йиме открытие огия на земле (Х. 51, 3). Он же и первый смертный, в Ипдии — царь мертвых. Если в связи с этим вспомнить, что в Катха Упанишаде именно Яма, бог смерти, разъясняет сущность обряда кремации как пути к духовному бессмертию, то напрашивается вывод, что еще одной причиной пападок Заратуштры на Йиму была причастность последнего к огненным погребальным ритуалам.

Связь Йимы с кремацией в иранской традиции, где акцентированы только его солярная природа и возжжение первого огня на земле, копечно, выражена слабо. Но индийская традиция, вначале изобилующая отождествлениями Ямы с огнем (Танттирия Самхита, 111, 3,

8, или Шатапатха Брахмана, VII, 1, 1, 1, 2, 1, 7; см. также 57), а позже именующая его Шраддхадева, т. е. «божество погребальных церемоний», главной среди которых была именно кремация, не оставляет никаких сомнений. Связь с огненным первопринципом бытия Яма утратил в результате обратного влияния местных неиндоевропейских культов [26, стр. 8—9].

Итак, коль скоро Йима выступает в качестве божества кремации, хранителя ее «тайны», что прямо приписано его двойнику в Катха упанишаде, образ его тем более должен был возникнуть в среде приаральских мифов. Йима, персонифицированный огонь и первый смертный, хранитель обряда кремации, должен был действовать прежде всего в классической зоне распространения этого погребального ритуала, т. е. в Приаралье. Так внутренняя реконструкция мифа смыкается с позднеавестийским преданием. Эта реконструкция также дополняет аргументацию Нюберга и Херцфельда в пользу приаральской локализации царства Йимы.

Вполне логично и выступление Заратуштры против хорезмийца Йимы. Реформатор сознательно выбрал наиболее популярный мифологический образ своего времени [1, стр. 256-257] в соседней культурно-исторической зоне, которую наплежало идейно подчинить новой вере, дабы попранием его утвердить свою догму, и в частности низвергнуть обычай кремации, самый страшный грех в учении зороастризма. Только Йима в инпонранской мифологии был связан с «огненной смертью». Надо полагать, что в Приаралье, там, где Йима, по преданию, возжег первый в мире огонь (к тому же огонь жрецов, связанный с ритуально-магической первой функцией, приобщавшей к бессмертию), должны были обращаться какие-то мифы, которые объединяли бы темы огненной природы Йимы и смерти с мотивом таинственного царства Йимы, так называемой квапратной Вары. В сохранившемся предании отчетлив только один аспект Вары как обители бессмертия, попросту рая, утраченного из-за грехопадения. Но ведь Вара основана персонифицированным огнем, почему она и есть оплот бессмертия. Следовательно, кольцо сюжетов, прикрепляющих к Йиме мотивы огня, смертибессмертия и квадратного ограждения, действительно замыкается, что, собственно, и вытекает из Катха Упанишады.

Есть многие и достаточно веские основания предполагать, что тема «квадратной Вары», обители бессмертия, т. е. места, где так или иначе выполнялась первая магическая ритуальная функция, присущая огню и приобщавшая к вечности, была имплицитно связана с обрядом трупосожжения. Важно отметить, что пер-

вая функция обычно принадлежала богам старшего поколения, так называемым Уранидам, которым в индопранском мире соответствовали асуры. К числу асуров, между прочим, относились как божество огня в Ригведе и Авестс, так и сам Йима-Яма [49, стр. 84—85, 148]. В образе «квадратной Вары» передана идея той обители бессмертия, куда огонь возносит душу умершего. Потому-то Вара и создана «сыном солнца», одним из воплощений мирового огня.

В тагискенских обрядах нет явных следов дуалистического осмысления мира, и, напротив, семантическая оппозиция между творном и творением в них отсутствует. Отсутствие такого противопоставления способствовало космологическим отождествлениям, характерным для духовной культуры Индии. Заратуштра впервые (хотя и далеко не последовательно) ввел эту оппозицию — и старые космологические уподобления сразу исчезди, а с ними и центрично-купольные сооружения. На западе, в Мидии и Персиде, где ведущей формой общественного сознания стала идеология пентрализованного государства, древняя космология освяшала царскую власть. Сначала там Лейок возвел священный град Экбатаны в кольпе семи символических стен, каждая из которых по цвету уподоблялась тому или иному светилу. План этого города явно был изобразительной космограммой [29, стр. 96-97]. В культуре Индии такие космограммы обозначались термином «мандала», получившим ныне широкое распространение. Если в Мидии кольцевая планировка сохранялась довольно стойко и в последующие эпохи, например парфянскую (Франспа), то для ахеменидской Персиды более типичными оставались квалратные. Так. в культовых центрах древнего Прана все главные постройки в плане обычно образуют равпосторонний прямоугольник, значение которого очевидно из общего символизма таких архитектурных комплексов, как Персеполь [52; 53].

Восстановление старых духовных ценностей в послеахеменидском зороастризме, утратившем цельность и суровый ригоризм воззрений его основателя, возродило и прежнюю космологическую символику, особенно в парфянское время. Для того периода отмечаются отдельные случаи кремации, снова появляются центричные ритуальные сооружения с купольными покрытиями - несомненно архитектурные космограммы. Дух реформы отступил перед древней мифологической стихией. Для Средней Азии это с полной очевидностью удостоверяют Чирик-рабат, Баланды-2 и первые из обнаруженных пока на ее территории храмы огня в Мансур-депе. Названные мавзолен III-II вв. до н. э. документируют особую восточноиранскую традицию, несводимую к собственно зороастрийской даже в ее расширительном толковании. Заслуживают винмания точки соприкосновения средпеазиатских заупокойных ритуалов и соответствующих им мифов с превнеиндийскими. Эти мифы, воспевая первопрелка, сына солнца Йиму-Яму, подчеркивают его свизь с темой появления смерти и достижения бессмертия. М. Моле, развивая старую конценцию М. Флюгеля, хорошо объяснил различия в родственных образах Йимы и Ямы феноменологическим пессимизмом как господствующей формой индийской религиозной психологии [50, стр. 46]. В индийской мифологии особенно значительна была тема смерти, тогна как в Приаралье на первом плане оставались культурные деяния Йимы, утверждение им порядка и преодоление хаоса, выразившееся в постройке квадратного ограждения райской обители. Близким аналогом «квадратной Варе» выступает Асгард, город асов, светлых богов скандинавской мифологии, т. е. место обитания сил блага и бессмертия (хотя и не абсолютного). Асгард, по преданию, будет утрачен в конце золотого века, как исчезнет и Вара, город асуров, к которым принадлежал Йима. И Асгарду и Варе предстоит своего рода возрождение после окончательной побелы нал злом. Естественно предположить, что общие черты, объединяющие сооружения асов и асуров, должны распространяться и на их создателей. В самом пеле, и асы и асуры — культурные герои, борцы против хаоса [49, стр. 187-188], построившие особые крепости, Асгарда и Вары, чтобы противостоять силе смерти. Несмотря на определенные этимологические трудности, некоторые исследователи отождествляют асов и асуров не только типологически [49, стр. 171].

Следовательно, геомстрическая схематизация индоевропейских и особенно приаральских культовых сооружений может рассматриваться как явное указание на идею преодоления хаоса.

Продолжением культовой общности Приаралья и Индии является как ритуал кремации, так и факт генетического предшествования заупокойных храмов-мавзолеев собственно храмам. Еще в 1888 г. У. Симпсон отметил зависимость храмовой архитектуры Индии от могильных сооружений и погребальных культов [56, стр. 55-57, 272]. Для Средней Азии эта зависимость восстанавливается по цепочке: мавзолеи Тагискена (IX-VI вв. до н. э.), Кой-Крылган-калы (IV в. до н. э.), Чирик-рабат (IV-III вв. до н. э.), Баланды-2 (III в. до н. э.) п затем храмы огня Мансур-депе, а также Кух и Ходжа. Все они образуют в плане квадратную или круглую мандалу-космограмму, причем старший мавзолей Тагискена и храмы огня в Мансур-депе содержат круг, вписанный в квад-

рат (что станет затем непременной особенностью сасанидских чортаков и знаменитых средпеазнатских мавзолеев эпохи средневековья в Бухаре, Куня-Ургенче, старом Мерве).

По мнению того же У. Симпсона, культовая общность восточноиранской зоны с Индией выразилась в перемониях при погребении Будды [56, стр. 62]. Такое предположение весьма вероятно, поскольку предки Сиддхартхи-Будды явились из этой зоны и в ней же — а именно в Балхе — была основана первая община почитателей Будды и возведена первая буддийская ступа [11, стр. 70-71]. Балху же, кстати, приписывалась честь быть родиной зороастризма, но это сомнительно. Любопытно, однако, что вокруг Балха концентрируются буддийские и восточноиранские предания о великих религиозных реформаторах. Этот факт показателен тем, что косвенно обнаруживает взаимное тяготение двух рассматриваемых культурно-исторических зон первой половины І тысячелетия до н.э.

То же тяготение проступает и в близком родстве архаической и затем буддийской ступы со среднеазиатскими мавзолеями, историю которых начинает Тагискен в IX в. до н. э. и венчают грандиозные мемориалы Текеша, Санджара (XII в. н. э.) и Тимуридов (XIV-XV вв.). Функциональное тождество ступы и среднеазиатского мавзолея бесспорно [9, стр. 158] на всех хронологических этапах - от поздней бронзы до средневековья, хотя нюансы архитектурного воплощения и догматической интерпретации, конечно, менялись. Однако суть первоначального символизма индоевропейских народов, объединявнего космологию и судьбы души в ином мире идеей истинно духовного творения бытия, неизменно прослеживается в центричных планах погребальных построек. Планы эти оставались неизменными на протяжении почти двух с половиной тысяч лет.

Изучению общей эволюции культового зодчества Среднего Востока — от заупокойных храмов начала I тысячелетия до н. э. к более поздним центрично-купольным сооружениям, затем к храмам огня, святилищам типа ротонды и мавзолеям со ступами - мешает традиционный формалистический анализ намятников архитектуры исключительно по элементам конструкции. Пренебрежение символическими аспектами древневосточного зодчества возникло из того, что историю архитектуры начинали от Греции и Рима, где космологический символизм быстро разложился и практически не опущался [35, стр. 839], что вполне ясно на примере трудов Витрувия. Штудин греко-римского зодчества как идеальной модели любых архитектурных систем и всеобщего образца развития архитектурной формы привели к тому, что историки архитектуры, по едкому замечанию

У. Летаби, пали жертвами собственной терминологии 148. стр. 51. Они оказались всецело во власти профессиональных предрассудков, свопивших суть памятника к «истипному стилю». «полжным пропорциям» и «правильной конструкции». С этих позиций различие, например, межлу парусом и тромпом оказывалось решающим в истории зодчества. Тот факт, что чисто символическая нагрузка этих элементов конструкции могла быть совершение тождествениа, полностью игнорировали. В результате попорного анализа «по античным образцам» древняя архитектура Востока лишилась собственного лица, принципиальное различие между нею и античным зодчестком очень долго совсем не ошущалось. Если для Греции и Рима архитектурная форма действительно стала только выражением конструкции, в чем нас убеждает тот же Витрувий, то для Востока она прежде всего указывала на символическую илею. Поскольку же любое строительство мыслилось аналогом деятельности творца, то идея эта приобретала космологический характер. По мере становления развитых культов из этого первого значения выволилось второе, связанное с судьбами индивидуальной души в ином мире, которому подражала земная постройка. Так как действительное пространство в архаическом сознании легко переходило в религиозно-мифологическое, все эти отождествления воспринимались как реальность [4, стр. 44-46]. Характерна в этом отношении накширустамская надпись, в которой общая деятельность ахеменидского царя в социальноисторическом плане предстает как отражение трудов творца в плане космическом, т. е. как равное преодоление хаоса [20, стр. 136]. Это тоже космограмма, только не изобразительная (мандала), а словесная (мантра), наиболее устойчивый элемент в структуре архаического и раннеклассового сознания.

По этой причине дворцы и святилища, будь то в реальном Персеполе или в повествованиях индоевропейского эпоса вроде «Сказания о пворцах собраний» из Махабхараты или «Речей Гримнира» в Старшей Эдде, часто получали квадратную или реже круглую планировку. «Сказание о дворцах собраний», в частности, дает понять, что образ «квадратной Вары» очень древен и восходит по меньшей мере к периоду индоиранской общности (примерно к началу II тысячелетия до н. э.). В «Сказании» (II, 8, 1-6) говорится «о том небесном дворце собраний, который выстроил Вишвакарман для сына Вивасвана. Тот сверкающий дворец... простирался на сто йоджан в длину и столько же в ширипу... Нет в нем ни горя, ни старческой дряхлости, ни голода, ни жажды и неприятностей».

Сын Вивасвана, в Авесте Вивахванта, не кто иной, как Яма-Йима. Следовательно, приведенный выше текст излагает древнеинаийский вариант предания о небесной обители бессмертия, где царствовал сын солипа Яма-Йима, т. е. о «квадратной Варе». «Небесный дворец» по всем признакам и функциям должен быть признан тождественным ей, только сторона квадрата для него определяется не в «лошадиный бег», а в сто йоджан. Ясно, что подобное совнадение иранского и индийского вариантов мифа отражает его глубокую превность. Яма-Пима здесь еще небесный персонаж и владыка бессмертия, настоящий Уранил. носитель первой религиозно-магической функции. Царем смерти он станет позже, в результате переосмысления его образа в условиях специфически индийской эволюции общенноевропейских божеств, особенно богов старшего поколения, и тогда царство его переместится поп землю. Примерно то же произойнет с позлнеавестийской Варой. Одни тексты помещают ее в Хорезме, другие — под землей. Если начальная специфика образа Ямы-Пимы объясняется единством индопранской мифологемы, то сходство темы подземного царства, быть может, отчасти обусловлено взаимными влияниями письменной традиции.

Рассматривая тождество «квадратной Вары» и сабхи (т. е. дворца) Ямы, Ж. Дюмезиль полагал, что данный образ не нашел отражения в Ригведе [34, стр. 165]. Однако он был неправ. В этом убеждает известный гимн Соме (IX, 113, 7—8):

[Там], где немеркнущий свет, В том мире, [где] помещено солнце, Туда помести меня, о Павамана, В бессмертный нерушимый мпр! [Там], где царь — сын Винасвана, Где замкнутое место неба... Там сделай меня бессмертным!

(Перевод Т. Я. Елизаренковой)

Таково самое исчерпывающее описание реконструируемой мифологемы. Налицо перасторжимая связь немеркнущего света и солида, т. е. космического огня, с бессмертием в замкнутом месте неба, где царит сын Вивасвана -Яма. Поскольку образ Ямы предстает здесь в самом начале его эволюции, гимн Соме должен быть весьма архаичным, как и вся тема благой небесной обители, озаренной немеркнущим светом бессмертия. Размещение аналога Вары на небесах, как об этом говорится в Ригвеле и Махабхарате, позволяет считать древнейшими именно те позднеавестийские упоминания Вары, которые также относят в зону владычества неба — Варуны. «Квадратная Вара» в таком случае выступает еще одним сипонимом неба, часто представленного в индопранской традиции тоже квадратным [33, стр. 27—29]. Кстати, Варуна, владыка неба, иногда описывается в Ригведе как четырехглавое существо, что символизирует его власть над сторонами света (V, 48, 5).

В другом гимне Ригведы рассказывается, как Варуна установил небо, отмерил ширь земных просторов и создал жизнь (VIII, 42, 1), т. е. преобразовал хаос в миропорядок, сотворил нечто функционально и типологически тождественное Варе. По авестийской традиции, создать Вару повелел Ахура-Мазда, т. е. тот из Варуна. Деятельность асуров Варуны и Инмы по установлению организованного миропорядка, противостоящего хаосу и смерти, таким образом, аналогична; протекает опа «в четырех сторонах света». Шатапатха Брахмана, как мы уже знаем, свяжет их с погребальными обрядами (ХІІІ, 8, 1, 7).

Итак, «квадратная Вара», священная ограда против сил смерти, возведенная воплощением солярного начала, «сыном рассвета» асуром Йимой, непременно должна была соотноситься с небом, квадратным в раннем арийском предании. Этимологическое подобие терминов Варуна и Вара дополняет их несомненное типологическое соответствие и позволяет сделать вывод о глубочайшей превности рассматриваемых образов. Противоречие с концепцией, выводящей образ Вары из реальных построек-загонов эпохи ранцей броизы, здесь чисто внешнее, поскольку в архаическом сознании любые сооружения имели черты космологического символизма. Строительство таких загонов еще во времена индопранской (если не общеиндоевропейской) общности уполоблялось деятельности солярного божества, например асуров Варуны или Йимы, установивших небо в форме квадратной ограпы.

Глубочайшая древность образа Вары следует также из соответствия тохарских, балтийских, хеттских и авестийских изоглосс с корнем var общеиндоевропейскому \*uer со значением «окружать, охватывать, огораживать» [19, стр. 188].

Как только Вара окончательно утвердилась в качестве обители огненного бессмертия, ее земпыми подобиями в новых и более сложных общественных условиях начала І тысячелетия до п. э. стали отнюдь не бытовые постройки, а лишь культовые, ритуальные очаги священного огня и погребальные сооружения, к тому же предаваемые огню. И снова Шатапатха Брахмана дает надежные свидетельства того, что такие очаги и усыпальницы были важнейшими символами достижения бессмертия. Старый космологический квадрат, когда-то ограждавший средоточие жизни от внешних набегов, превра-

тился в горнюю обитель духовного бытия, теперь трактуемую в отличие от прежних времен в теолого-историческом плане [23].

\* \* \*

Квадрат типичен и для многих иных архитектурных образов иранского эпоса. Конечно, не сам Фирдоуси приписал легендарному Сиявушгерду «в длину два фарсанга и два в ширипу» (№ 6616). Он, безусловно, воспроизвел в данном пункте древнее предание.

Итак, символический образ космоса, в цамятниках зодчества обычно отмечаемый лишь для развитого средневековья, предопределял планировку и характер эволюции культовых и дворцовых сооружений Ближнего и Среднего Востока уже с начала I тысячелетия по н. г., возник же он в этом районе, вероятно, значительно раньше. К этим постройкам вполне приложима теория архитектурной иконографии, развитая Р. Краутхаймером применительно к церковному зодчеству Западной Европы [44] и подчиняющая анализ конструкции семантике образа. Соответственно архитектурные микрокосмы, первоначально представленные намогильными сооружениями, следует возводить не к средневековью, а к глубочайшей древности, что бы ни говорили о примитивности идеологических представлений родового общества. Этот тезис получает належное полтверждение в самых древних фрагментах индоевропейского эпоса и в перекликающихся с ними погребальных обрядах. Совокупность археологических и мифологических данных в нашем случае постаточно выразительна.

Последним важным аспектом исследуемой темы представляется перерождение космологической интерпретации архитектурных образов и погребальных ритуалов в теологическую. Процесс этот был частным случаем этической переработки «натуралистических» представлений. Как было отмечено, зороастризм, являвшийся одним из ранних течений протогностической мысли, превращал арханческие мифы в теолого-исторические. Это особенно ясно видно на примере видоизменения Заратуштрой эпического образа Йимы. Поэтому трудно согласиться с распространенной тенденцией истолкования Гат лишь как практического «пастбищного» учения, подвергшегося жреческой «теологизации» только в позднейшее время [2. стр. 104, 110—114]. Обращение Заратуштры к мотиву грехопадения и появления в мире смерти (отправная точка последующих мировых религий) уже показывает на начало теологических спекуляций в деятельности пророка. Сама попытка реформы, т. е. религиозного освящения сравнительно нового социально-экономического уклада, тоже знаменует отход от местных территориальных культов к иной, сознательно формируемой общественной идеологии. Заратуштра был жрецом оседлой общины, профессионалом религиозного осмысления мира. Он пересмотрел старую мифологию, заново интерпретировал ее, чтобы поставить на службу новым общественным запросам. К нему, т. е. к Гатам, и цужно возводить первые попытки тенденциозной систематизации древних иранских преданий. До создания завершенной формы абстрактного религиозного мировоззрения было, конечно, еще далеко, по первые шаги на этом пути сделал именно Заратуштра [45, стр. 120—128].

В частности, введенная Заратуштрой космологическая оппозиция между богом и его творением была изобретена им как параллель этической оппозиции добра и зла. Невозможная в предшествующей индосвропейской, а также в синхронной и последующей индийской традициях, она была «личным вкладом» Заратуштры и, безусловно, предвосхищала главную тему исканий гностицизма [58, стр. 51; 27, стр. 716-724]. Конечно, Заратуштра исходил в большинстве случаев из старого мифологического материала, но признаки намеренной теологической обработки у него всегда заметны. Так, например, в Махабхарате или Эдде утрата и возврат в конце времен обители бессмертия трактуются на старый лад как естественное течение событий, как следствие всеобщего надличностного предопределения, которому подвластны даже боги. У Заратуштры в Гатах этот же общеиндоевропейский мотив выступает в обновленном виде: для возврата рая имеют немалое значение правые деяния каждого огдельного человека. Налицо теологическое, а не стихийно-мифологическое, как в Элде, преломление идеи. Позлнее оно станет центральным пунктом манихейской доктрины [28, стр. 16].

Если вернуться к тагискенским ритуалам, где также различим образ нового рая, созданного в подобие небесного, то они, конечно, всецело архаичны, традиционны, далеки от философского осмысления, даже наивны. Достижение небесного рая после огненного обновления бытия они изображают весьма натуралистично, настоящим пламенем. Не исключено все же, что в них имплицитно содержалась примитивная теология тина той, какая вдохновляла составителей песятой мандалы Ригведы, особенно гимна Пурушасукта, ранних Упанишад и всей Шатапатхи Брахманы, а также и самого Заратуштру. Похоже, что падший и подлежащий спасению первочеловек - это Йима, чей образ переносился на тагискенских вождей по закону партиципации и микрокосмического отождествления, тому самому закону, что связывал небесную обитель бессмертия и ее земную архитектурную модель. В этих ранних тагискенских обрядах содержались зачатки сотериологических тенденций, выявленных Р. Рейтценштейном в мистериальных литургиях митраистов, гностиков и манихеев [54].

Однако приаральские погребальные обряды не содержат ясно очерченной фигуры спа сителя — в этом также видна их архаичность. Им должен был бы стать сам Йима [58, стр. 49], но в цикле сказаний о нем этот аспект елва намечен. Сотериологическую роль Йимы вполне определенно фиксируют только поздние пехлевийские тексты, так что утверждать, будто они продолжают древнюю дозаратуштринскую традицию в этом отношении, опасно (хотя и возможно). Может быть, появление в Авесте бледных, но бесспорно сотериологических персонажей вроде Гайомарта или саошьянтов тоже связано с намеренным развенчанием Йимы Заратуштрой. на что указывал Э. Херцфельд [40, стр. 4-5]. Во всяком случае, если сотериологические аспекты в тагискенских и вообще приаральских огненных ритуалах остаются предметом осторожной реконструкции, то эсхатологические линии, надежно представленные во всех крупных циклах индоевропейского эпоса вплоть до нартского, очевидны.

Сотериологическую миссию Йимы можно. пожалуй, предположить еще и потому, что в гностических и манихейских воззрениях так называемый спасенный спаситель (он же палший цервочеловек), вокруг которого вращалась вся поздняя антропософия, по большей части еще сохраняет остаточные черты первопредка и культурного героя. До Заратуштры в восточноиранском мире первопредком и культурным героем выступал преимущественно сын солица Йима. К нему через какие-то промежуточные ступени должны восходить и позднеиранские варианты первого смертного. Г. Виденгрен возводил их к Гайомарту, что логически верно [58, стр. 49], но Гайомарт песколько искусственно заместил, как упоминалось выше, равнозначного ему Инму. Следовательно (если предполагаемая реконструкция образа Инмы не слишком далека от истины), архаическая литургия тагискенского типа генетически предваряет развитые мистериальные литургин гностической и манихейской эпохи. Как и они, ранняя погребальная обрядность Приаралья представляет собой развитие старой мифологической темы елинства макрокосма (Вселенной), мезокосма (литургии) и микрокосма (души), хотя и в весьма натуралистическом обличье. Эта же идея в ранних Упанишадах, синхронных тагискенским мавзолеям, выражена отчетливее, но не глубже. Проповедь Заратуштры сместила акценты в старой теме, впервые связав свободу воли индивидуума с конечными судьбами мира. Эта проблема могла возникнуть лишь при развитой общественной структуре, при линейной модели мировой истории. В Упанишадах она закономерно отсутствует. Поскольку у гностиков и манихеев она была сопряжена со старой идеей огня-света как источника и всеобщего стержня бытия, можно считать, что поздний Иран унаследовал ее от раннего авестийского (в широком значении термина).

В заключение остается заметить, что многократно описанные в индоевропейском эпосе сожжения дворцов и шатров павших героев могли быть слегка искаженным ритуананием об огненных погребальных лах, близких уйгаракским и тагискенским. В восточноиранском мире они сохранялись дольше всего - от эпохи броизы до раннего средневековья (реальное бытование подобных ритуалов отмечено византийской историографией у хиоинтов в IV в. н. э).

Несколько труднее однозначно истолковать в том же духе эпизоды из скандинавских саг, повествующие о сожжениях дворцов и усадеб конунгов. Однако рассказ о смоляном доме из Махабхараты, бесспорно, представляет собой переосмысление древнего погребального ритуала. В этом смоляном доме по коварному вамыслу Дурьйодхапы предполагалось сжечь пандавов. Сама идея смоляного дома говорит об искусственно воспламеняемой постройке, какими в исторической действительности были мавзолеи Тагискена. Кой-Крылган-калы, Инкардарыи, Чирик-рабата.

- 1. Болдырев А. Н., Отражение древних культурных традиций в классической литературе Ирана, - «История пранского государства и культуры», М., 1971.
- 2. Брагинский И.С., Из истории таджикской
- и персидской литератур, М., 1972. 3. Вишневская О. А., Итина М. А., Ран-ные саки Приаралья, МИА, 1971, № 177. 4. Гуревич А. Я., Категории средневековой
- 4. Гуревич А.Я., культуры, М., 1972.
- 5. Жуковский В. А., Развалины старого Мерва, СПб., 1894.
- 6. И ванов В. В., Культ огня у хеттов, «Древний мир», М., 1962.
- 7. Кой-Крылган-када. Памятник культуры древнего Хорезма IV в. до н. э. — IV в. н. э., — ТХАЭЭ, V, 1967.
- 8. Лелеков Л. А., К истолкованию погребального обряда в Тагискене, — СЭ, 1972, № 1.
- 9. Литвииский Б. А., Буддизм и среднеази-атская цивилизация,— «Индийская культура и буддизм», М., 1972.
- Маринович Л. П., Кошеленко Г. А., Археологические работы последних лет в Малой Азии,— ВДИ, 1967, № 1.

- 11. Минаев И. II., Несколько рассказов из перерождений Будды, - «Избранные труды русских ин-
- дологов-филологов», М., 1962. 13. Рыбаков Б. А., Древности Чернигова, МИА, 1949, № 11.
- 14. Сарианиди В. И., Погребения Гиссар III. Новые материалы и наблюдения, - «История иранского государства и культуры», М., 1971.
- Седов В. В., Конгресс археологов-славистов в Берливе, СА, 1971, № 4.
   Синрпов К. Ф., Попов С. А., Сарматское святилище отвя, МИА, 1969, № 169.
- 17. Средняя Азия в эпоху камия и бронзы, М., 1966.
- 18. Струве В. В., Этюды по истории Северного Причерноморъя, Кавказа и Средней Азии, Л., 1968. 19. Топоров В. Н., Заметки по нидоевропейской этимологии,— Этимология», М., 1963.
- Топоров В. Н., К толкованию одного древне-переидского слова, НАА, 1971, № 4.
   Трудновская С. А., Круглое погребальное сооружение на городище Чирик-рабат, МХЭ, вып. 6, 1963.
- 22. A g r a w a l a V. S., Fire in the Rigveda, EW, vol. 11, 1960, № 1.
- 23. Bansani A., Il mito in Grecia e in Iran, «La Persia e il mondo greco-romano», Roma, 1966. 24. Battisti E., Proportion in architecture,—
- EWA, XI, 1966.
- 25. Benveniste E., Renou L., Vrtra et Vrθragna, Paris, 1934.
- 26. Bhattacharji S., The Indian theogony, Cam-
- bridge, 1970. 27. Bianchi U., Perspectives de la recherches sur les origines du gnosticisme, - «Le origini dello gnosticisme Colloquio di Messina», Leiden, 1966.
- 28. Boyce M., The Manichaean hymn-cycles in Parthian, London New York Toronto, 1954.
  29. Campbell L. A., Mithraic iconography and ideology, Leiden, 1968.
- 30. Dasgupta S., A History of Indian Philosophy,
- 1, Cambridge, 1969.

  1. Diez E., Die Siegestürme in Ghazna als Weltbilder,— «Kunst des Orients», I, 1950.

  22. Duchesne-Guilleimin J., Logos en Iran
- et en Grece, Torino, 1972. 33. Du mésil G., Rituels indo-européens à Rome,
- Paris, 1954.

- 34. Dum ésil G., La sabhā de Yama, «Journal Asiatique», Paris, t. 253, 1965, № 2.
  35. Gnoli R., EWA, III, 1960.
  36. Gim but as M., Proto-Indo-European 'culture; the kurgan culture during the Fifth, Forth and Third Millennia BC, «Indo-European & Indo-Europeans», Philadelphia, 1970.
  37. Grabar A Martyrium I Paris 1946

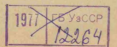
- peans, Financiphia, 1970.

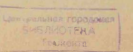
  37. Grabar A. Martyrium, I. Paris, 1946.

  38. Hertel J., Die arische Feuerlehre, Leipzig, 1925.

  39. Hertel J., Die Sonne und Mithra im Awesta, Leipzig, 1927.

  40. Herzfeld E., Zoroaster and his world, I. Princeton, 1947.
- 41. Jackson A.V. W., Zoroaster, the prophet of ancient Iran, New York, 1919.
- 42. Kramers J. H., Analecta Orientalia, I, Leiden, 1954.
- 43. K ramrisch S., The triple structure of creation in the RG Veda, "History of Religions", vol. II, 1963, Ne 2.
- 44. Krautheimer E., Introduction into the Iconography of Medieval Architecture,— «Journal of the Courtauld and Warburg Institute», London, V, 1942.
- 45. Kuiper F. B. J., The Bliss of Asa, «Indo-Iranian Journal», 's-Gravenhage, vol. VII, 1964,





Lessing F. D., The topographical identification of Peking with Yamataka. Central Asiatic Journals, Wiesbaden, vol. 11, 1956, № 2.
 Lethaby W. R., Architecture, Nature and Magic, London, 1956.
 Lethaby W. R., Form in civilization, London, 1956.

49. Littleton C.S., The New Comparative Mythology, Berkely — Los Angeles, 1966.
50. Molé M., L'Iran ancien, Paris, 1965.
51. Nyberg H.S., Die Religionen des alten Iran, Liging 1909. Leipzig, 1938.

52. L'Orange H., Studies in the Iconography of Cosmic Kingship in the Ancient World, Oslo, 1953.

53. Pope A. U., Persian Architecture, London, 1965. 54. Reitzenstein R., Das iranische Erlösung-

mysterium, Bonn, 1921.

55. Rowland B., The world's image in Indian ar-

to with a B., the world's image in indian architecture, — «The Journal of the Royal Society of Arts», London, vol. 112, № 5099.
Simpson W., Some Suggestions of Origin in Indian Architecture, — JRAS, 1888.
Wayman A., Studies in Yama and Mara, — «Indo-Iranian Journal», 's-Gravenhage, vol. III, 1959, 26.4.2

No. 1, 2. 58. Widengren G., Les origines du gnosticisme et l'histore des religions, - «Le origini dello gnosticis-

mo. Colloquio di Messina», Leiden, 1966.

### БАКТРИЙСКИЙ ГРИФ В АНТИЧНОЙ ЛИТЕРАТУРЕ

Фигура грифа — грифон, как его называют искусствоведы, — все еще довольно загадочная по своему происхождению и идеологическим функциям, была очень популярна и пироко распространена в древнем искусстве. Изображения грифа известны и в искусстве древних народов Средней Азии. Кроме того, со Средней Азией, а именно с Бактрией, связывает грифов и один из вариантов рассказа о грифах в античной литературе. Этому варианту посвящена настоящая работа.

Рассказ о грифах со ссылкой на сообщение бактрийцев содержался в сочинении Ктесия (конец V — начало IV в. до п. э.), известном под названием «Индика» (Indika). Сочинение это полностью до нас не дошло, от него сохранился лишь ряд фрагментов. Названный рассказ передан в двух фрагментах (сохраненных Фотием и Элианом). Приводим полностью перевод этих фрагментов так как, насколько нам известно, они на русский язык не переводились.

Фрагмент 45 (Jacoby). Phot., § 26: «Имеется и волото в Индийской земле, которое, однако, не в реках разыскивают и промывают, как [это бывает] в реке Пактоле, но в обширпых и громадных горах, в которых обитают грифы, четвероногие птицы, величиной с волка, с ногами и когтями как у льва. Перья [у них] на всем теле — черные, а на груди — красные. Из-за пих-то обильное в тех краях золото и добывается с трудом».

Фрагмент 45h (Jacoby). Aelian., N. А., IV, 27: «Я узнаю, что гриф, это индийское животное — четвероногое, наподобие льва, когти имеет чрезвычайно сильные и притом также пожожие на [когти] льва. Повествуют, что спина [его] покрыта перьями и цвет этих перьев — черный, а спереди, говорят, красный. Крылья же у пего — ни того и ни другого [цвета], по белые. Шея, рассказывает Ктесий, у него украпнена темпо-синими перьями, клюв орлиный, голова такая, какую мастера рисуют

или ваяют, глаза его, говорит, огненные. Гнезда вьет в горах. Взрослого [грифа] поймать невозможно, [поэтому] ловят птендов. Бактрийцы, соседние с индийцами, рассказывают, что [грифы] в тех местах являются сторожами волота. Говорят, что они выкапывают его и сооружают из него гнезда, а осыпающееся [при этом] подбирают индийцы. Индийцы же, папротив, отрицают, что [грифы] являются сторежами этого золота, так как грифы не нуждаются в золоте (и мне, по крайней мере, кажется, что это правильно утверждают), но [индийцы] сами отправляются на сбор золета. [Грифы] же, обеспокоенные за своих птенцов, нападают на приближающихся. Они также вступают в борьбу и с другими живыми существами и легко одолевают их, кроме льва и слона, с которыми не могут бороться. Местные жители, опасаясь силы этих животных, отправляются собирать золото не днем, а ночью, так как тогда надеются лучше спрятаться. Область, где обитают грифы и находятся золотые рудники, - пустыпнейшая. Поэтому желающие добыть металл, о котором идет речь, отправляются туда, снаряженные [всем необходимым], по тысяче и по две, приносят заступы и мешки и копают, дождавшись безлунной ночи. И если утаятся от грифов, то достигают двойной выгоды: и сами остаются живыми, и уносят домой ношу [золота]. Те, кто научился очищать золото, выплавляя его каким-то своим способом, приобретают себе путем этих опасностей огромные богатства. Если же окажутся схваченными -гибнут. Возвращаются оттуда, как я узнаю, через три или четыре года».

Близкий этому рассказ о грифах приводит Филострат. Многими дегалями он отличается от повествования Фотия и Элиана. Некоторые моменты, отсутствующие у Фотия и Элиана, возможно, восходят к Ктесию и, таким образом, дополняют сохранившиеся фрагменты его рассказа; другие, поданные в несколько ином виде, нежели у Фотия и Элиана, представляют

19

скорес всего позднюю переработку сообщений Ктесия. Грифы у Филострата также помещены в Индию. Золото, которое они выкапывают, рассеяно на камиях в виде капель; грифы клюнами сбивают золотые капли. Эти животные считаются у индийцев посвященными Солнцу (Helios); четверку грифов они запрягают в колесницу, на которую ставят изваяния, изображающие Солнце. Грифы обладают очень сильными крыльями, хотя и не могут летать; взмахивая ими, они одолевают даже слонов и драконов, но быстрых тигров победить не могут (Philostr., V. A., III, 48). Отрывком из подобного рассказа могут быть и слова Гелиодора об «упряжке грифов с поводьями из золотых цепей» (Heliod., Aethiop., X, 26).

Ряд других авторов, рассказывая о грифах, упоминают лишь отдельные черты, которые можно возвести к сочинению Ктесия. Так. Цец соединяет рассказ Геродота о муравьниом зологе с рассказом Ктесия о грифах: индийны. отнимающие золото у муравьев (по Геродоту), идут ночью, «опасаясь грифов» (по Ктесию) (Tzetz., Chil., XII, 336). У Плиния в рассказ о грифах, представляющий версию Аристея и Геродота, введена одна деталь, которая напомицает рассказ Ктесия: грифы выкапывают золото «из подземных шахт» (ex cuniculis) (Plin., N. H., VII, 10).

Об источниках своего рассказа Ктесий говорит сам, ссылаясь на слова бактрийцев и индийцев. Судя по Ктесию, бактрийцы и индийцы рассказывали о грифах почти одинаково; разница была в том, что согласно бактрийской версии индийцы только подбирали выкопанное грифами золото, а согласно индийской - индийцы сами добывали его. В этом заявлении Ктесия о своих источниках заметна, как почти всюду в его сочинениях, скрытая полемика с Геродотом. Если Геродот, приводя свой рассказ о происхождении индийского золота, отличающийся от рассказа Ктесия, ссылается на слова персов, то Ктесий говорит о сообщениях самих индийдев и соседних бактрийцев, т. е. претендует на большую точность.

Однако полностью поверить заявлению Ктесия о его источниках мы не можем. Влияние литературных образцов у него налицо. Общую идею рассказа Ктесий, видимо, заимствует у Геродота. О таком заимствовании свидетельствует следующее наблюдение. Геродот, говоря о том, что окраины земли богаты золотом, упоминает два места, обильных драгоценным металлом: одно — на севере Европы, где золото похищают у грифов аримаспы, соседи исседонов (Herod., 111, 116; IV, 13), другое — в Индии, где золото похищают у муравьев индийцы (Неrod., III, 102, 104-105). Ктесий, проявляя своего рода «негативную зависимость» от Геродота, обычную для него, заимствует оба рассказа, но грифов и муравьев меняет местами: грифы попадают к индийдам (Ctes., fr. 45, 45h, Jacoby), а муравьи — к псседонам (Ael., N. A.,

III, 4) 1 [cp. 16, crp. 2239).

Содержание рассказа скомбинировано Ктесием в основном их трех рассказов Геродота, близких по теме: о грифах (Herod., III, 116), о муравьях (Herod., III, 102, 104-105), о птицах, приносящих кинам (Herod., III, 111) [13, стр. 67-681. Грифы как хранители золота в рассказе Ктесия — из рассказа Геродота о грифах, но действуют грифы у Ктесия так же, как муравьи у Геродота [ср. 2, стр. 163; 17, стр. 12]. Золото грифы выкапывают из земли, строя жилища, гнезда; муравьи также выпосят золото из-под земли, устраивая свои жилища, поры. Людей, приближающихся к их жилищу, грифы преследуют, люди прячутся; муравыи также преследуют людей, а те убегают от них. Люди, желающие добыть золото у грифов, выбирают определенное время суток, а именно ночь, когда им легче спрятаться; добывающие золото у муравьев выбирают утро, когда им легче убежать от преследования. Отправляясь за золотом в страну грифов, запасаются определенным снаряжением: берут заступ (ame) и мещок (sakkos); отправляясь к муравьям, берут с собой мех (thylakos). Грифы, несущие золото в горные гнезда, напоминают птиц, которые добывают откуда-то полоски коры (кинам) и несут их в гнезда, прилепленные к горам.

Но можно ли считать, что знакомство Ктесия с какими-то устными преданиями о происхождении восточного золота совершенно исключено? Думается, что нет. Ведь подобные рассказы действительно имели хождение во времена Ктесия, и он вполне мог их слышать в Персии, где жил долгое время. Например, предание о «муравьином» золоте было известно самим древним индийцам; об этом золоте упоминается в «Махабхарате» [17, стр. 13; 14, стр. 218-219], а предание о нем рассказывали в македонскую эпоху Неарху (Strab., XV, 1, 44; Arr., Ind., XV, 4) и Мегасфену (Strab., II, 1, 9, XV, 1, 44, 69; Arr., Ind., XV, 5--7; Plin., N. H., XI,

Чтобы проследить предполагаемый путь, которым легенды о золоте могли дойти до Кте-

сия, нужно определить путь «индийского» золота в Персию.

Индийцы, добывающие золото, являются у Ктесия соседями бактрийцев. У Геродота

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В рассказе Элиана о муравьях и исседонах нет прямой ссылки на Ктесия. Но, судя по содержанию этого рассказа, он почерпнут из того же источника, из которого Элиан заимствовал и рассказ о грифах, т. е. из сочинения Ктесия «Индика» [см., например, 16, стб. 2239; 1, стр. 40-41].

они также обитают рядом с бактрийцами, а кроме того, и рядом с гандариями, на севере Индин (Herod., III, 102; ср. Нес., fp. 295, Jacoby). Еще более конкретно эти индийцы определены Мегасфеном; он называет их дардами (=дадики Геродота, соседи гандариев) (Strab., XV, 1, 44; Plin., N. H., XJ, 111). Индийны эти, по Ктесию, отправляются за золотом большими караванами на три года. Страна, куда они идут, «пустыннейшая» и горная, с «общирными и громадными горами». Характеристика этой страны, конечно, может быть просто комбинацией черт, присущих стране муравьев и стране птиц, приносящих кинам: первая является песчаной пустыней, а во второй имеются высокие, педоступные горы. Но возможно, что здесь отразилась и какая-то устная традиция. Ilo крайней мере Мегасфен, живший позже Ктесия, также говорит о горах в стране, где добывалось золото: золотые рудники, по его словам, находятся под большим (3000 стадий в окружности) плоскогорьем. Где же находилась эта страна? Судя по указанию Ктесия на длительность пути к ней, она была достаточно отдалена от индийцев, которые добывали золото. Действительно, несмотря на то что легенды указывают на страну дардов как на место добычи золота, многие современные исследователи считают, что дарды были лишь посредниками на пути золота с Тибета, Алтая или Гоби в Иран и Индию [ср. 24, стб. 2153-2154; 23, стр. 105-108; 10, стр. 95; 20, стр. 96].

Путь золота от индийнев, которые считались его добытчиками, до сокровищниц персидского царя можно восстановить следующим образом. Непосредственно от индийцев к царю, например в виде дани, золото поступать не могло, так как индийцы во времена Ктесия, при Артаксерксе II, как и позже, не были подданными персидского царя (Индия, по представлению Ктеспя, - область за пределами Персидского царства). В пределы персидских владений золото попадало иным способом. В связи с этим следует обратить внимание на слова Ктесия, что выгоду получают лишь те, «которые научились очищать золото». Возможно, что данное указание Ктесия находит себе объяснение в более позднем подробном рассказе Мегасфена, согласно которому люди, похищавшие золотой песок, не умели сами выплавлять золото и продавали песок за дешевую дену крупным скупщикам (етрогоі). Через них золото и попадало, видимо, в Бактрию. По представлению Ктесия, в городе Бактры было «большое количество золота» (Ctes., fr. 1b, с. 7, 1, Jacoby). Сокровищница Бактр и была наряду с сокровищницей Сард золотой «кладовой» персидских царей (ср. надинсь «f» Дария из Суз, 35-36). Золото могло добываться во времена Ахеменидов также непосредственно в Бактрии и, суда по сообщению Аристотеля, действительно добывалось там (Aristot., De mirab., 46), но все-таки античные авторы указывают на Индию как на самый мощный и обильный источник ахеменидского золота. Бактрийцы же могли допести легенды об индийском золоте и до столицы персидских царей, до Суз, где жил Ктесий. Что последний действительно встречал бактрийцев в Персии, явствует из самих его сочинений (ср., например, Ctes., fr. 45, § 6, Jacoby).

Итак, рассказ Ктесия об индийском золоте скомбинирован в основном из литературных источников. Однако не исключено, что некоторые детали в нем обязаны устной традиции; правда, выделить эти детали очень трудно и сказать с польой уверенностью, что они заимствованы именно из устных рассказов, нельзя, по все же возможность такого заимствования существует. Все сказанное полностью относится и к образу грифа у Ктесия, к анализу которого мы переходим.

Гриф в античной мифологии — образ не исконно греческий, это выходец с Востока [2, стр. 162], точнее, с Ближнего Востока. Но опрано и довольно прочно обосновался в мире греческих мифологических образов, обрел там свое географическое место, свои функции. В греческой литературе предание о грифах име-

ет две основные версии.

Одна версия принадлежит Аристею (VII в. до н. э.). У него грифы представлены как существа, «похожие на львов, но с крыльями и орлиным клювом» (Aristeas, fr. 7, Kinkel). Описание краткое, но вполне характерное. Если искать соответствующий ему образ в произведениях древнего изобразительного искусства, то таким соответствием, безусловно, будет орлиный грифон. Аристей сообщает об этих животных следующее. Обитают они на крайнем севере, близ Ривейских гор, с которых никогда не сходит снег и где дует Борей, северный ветер. Земля там в изобилии производит золото, и грифы стерегут его. Аримаспы, живущие рядом с ними, похищают золото и постоянно сражаются из-за него с грифами (Aristeas, fr. 5, 7, Kinkel; Herod., III, 116; cp. Damast., fr. 1, Jacoby). Грифы эти связаны с Фебом-Аполлоном, как и гиперборен, обитающие за Рипейским хребтом. Аристей, рассказывая обо всех этих чудесах, ссылается на сообщения исседонов, путешествие к которым он якобы совершил (Aristeas, fr. 5, 6, Kinkel). Известие о путешествии Аристея к исседонам, долгое время воспринимавшееся в науке скептически, ныне оценивается как вполне достоверное [13, стр. 104-118, 179-181]. Исседонов докализуют в различных местах, но, пожалуй, наиболее верно искать их где-то в степях и лесостепях Зауралья. Рипейские горы

Аристея исследователи почти единогласно отождествляют с Алтаем. Действительно ли Аристей слышал о грифах от исседонов? Ответить на этот вопрос однозначно нельзя. Сам образ грифа был привнесен в рассказы исседонов Аристеем из арсенала греческой мифологии, но какие-то чудовища типа дракона, стражи золота, замененные у Аристея грифами, должны были фигурировать уже в устных рассказах [2, стр. 162; 13, стр. 6, 93; ср. 21, стр. 172, 174; ср. образ Полоза в уральских сказах П. П. Бажова]. Археологические данные подтверждают такое заключение. Орлиный грифон был хорошо известен ионийдам архаической поры. Они, как полагают, не без влияния «Аримаспеи», сочинения Аристея [13, стр. 6, 90-92], сделали этот образ популярным в Скифии. Действительно, изображения орлиных грифонов имеются на ряде предметов, происходящих из Скифии и являющихся, видимо, греческой работой [ср. 7, стр. 293]. Предполагают даже, что орлиные грифоны на предметах из алтайских кургановслед скифского, а не персидского влияния [13, стр. 92].

Друган версия засвидетельствована ранее всего у Эсхила (V в. до н. э.). Разумеется, Эсхил не был первым, кто ввел эту версию в греческую литературу; она значительно древнее его. Возможно, что древнейшие греческие авторы излагали именно ее (первым, кто упоминал грифов, был Гесиод, см. Schol. Aesch. Prom., 830). У Эсхила эта версия представлена в виде фрагмента и сочетается с версией Аристея: в середину фрагмента вставлены слова «и одноглазой конной рати аримаснов» — из Аристея 2. Грифы у Эсхила описаны как «остроклювые безгласные псы Зевса» (Aesch., Prom. Vinct., 803-804). Очевидно, мы имеем здесь разновидность орлиного грифона - с туловищем собаки, а не льва. Что можно узнать из текста Эсхила об этих грифах? Обитают они на крайнем юге и, видимо, тоже сторожат золото, но не у подножия Рипейских гор, как в версии Аристея, а у «золотоносного потока Плутона», реки в Эфиопин (Aesch., Prom. Vinct., 806 и сл.). Грифы Эсхила, как видно из приведенного отрывка, связаны с Зевсом: с этим же божеством связаны и эфионы, крайний южный народ. Таким образом, грифы Эсхила прямо противоположны грифам Аристея, которые вместе с крайним северным пародом гипербореями считались посвященными Аполлону. Предполагают, что такая южная ориентация эсхиловых грифов отразила нуть, которым этот образ пришел в Грепию [22, стб. 1919—1920]; изображения грифона, и именно орлиного грифона, создавались в Египте с глубочайшей древности. Вполне естественно, что именно такая локализация грифов была свойственна первоначальной, древнейшей, греческой версии о грифах.

Ктесий дает третью версию рассказа о грифах. Насколько она является самостоятельной и насколько — комбинацией предшествующих

двух, и предстоит решить.

В описании Ктесием грифа прежде всего обращает на себя внимание красочность, даже какая-то наглядность. Ктесий подробно рассказывает, какие у грифа голова и глаза, тело, лапы и когти, какого цвета перья. Не случайно поэтому предполагают, что описать грифов Ктесию помогли художественные изображения этих существ [13, стр. 68; 18, стб. 2038]. Собственно, Ктесий и сам ссылается на художественные произведения, говоря, что голова грифа такая, какой ее рисуют или ваяют мастера (cheirourgountes). Эта ссылка Ктесия на свой источник очень интереспа. Видимо, в данном случае он имел в виду протомы грифов, широко распространенные тогда в Греции, особенно на Самосе и Родосе, рядом с его родным Книдом [19. стр. 49] 3. Греческие изделия с протомами грифов попадали и в Персию. Так, в ахеменидских Сузах был обнаружен фрагмент, который, как полагают, оказался там после походов Дария или Ксеркса в Грецию [19, стр. 73]. Так что Ктесий мог использовать греческий изобразительный материал для своего описания грифов, виденный им как в Греции, так и в Персии.

Гриф у Ктесия — «наподобие льва», с львиными лапами и когтями, но с орлиной головой и крыльями. Судя по этим указаниям, гриф Ктесия — обычный орлиный грифоп. Однако сравнение его с волком позволяет предполагать влияние на Ктесия и других представлений о грифе, например тех представлений, которые засвидетельствованы для Эсхила. Но имеем ли мы здесь дело только с литературным влиянием? Ведь Ктесий ссылается на сообщения бактрийцев, и возможность существования бакт-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сообщение Эсхила о грифах является частью описания пути Ио. География этого пути у Эсхила отличается крайней эклектичностью; у него внеремежку упоминаются самые разные, весьма удаленные один от другого географические объекты. Исследователи приложили много усилий для того, чтобы как-то согласовать и объяснить массу противоречий в описании пути Ио, но все подобные объяснения выглядят малоубедительно. Скорее всего Эсхил просто соединил несколько периегес, произвольно перемещав их данные. В числе этих периегес было описание пути на юг - к фионам и на север — к аримаснам [ср. 13, стр. 48]. В рассматриваемом отрывке как раз и совместились данные из этих двух описаний: сообщение о грифах из первого, сообщение об аримаспах - из второго. Такое соединение было подсказано версией Аристея, у которого грифы фигурируют в паре с аримаспами.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> При таком тодковании ссылки Ктесия на «мастеров» мы будем иметь в данном случае второе, после Геродота (IV, 152), упоминание о протомах грифа в литературном источнике.

рийских информаторов у Іхтесия является вполне реальной, как показано выше.

Действительно, фигура грифа во времена Ктесия была уже известна бактрийцам. Правда, довольно сложно определить, насколько точно соответствует этот известный бактрийцам образ описанию Ктесия.

Вообще в персидском ахеменидском искусстве более популярен был львиный, а не орлиный грифон [ср. 22, стб. 1916], т. е. существо с львиными головой и туловищем, с крыльями и иногда с орлиными ланами. Но и орлиный грифон был известен, причем образды его изображений во времена Ктесия из ахеменидских центров проникали в Среднюю Азию; об этом свидетельствуют, например, протомы грифов из Калалы-гыр I, конирующие персепольские капители. Надо думать, что в Средней Азии образ ахеменидского орлиного грифона нашел вполне подготовленную для его восприятия почву, так как близкие ему образы бытовали там с глубокой древности, уходя корнями в эпоху индопранской общности [3, стр. 148-149]. Полагают, что образ грифона с львиным телом, засвидетельствованный в искусстве древних жителей Алтая, проник в него из ахеменидской Персин именно через Среднюю Азию [5, стр. 74; 6, стр. 211]. Однако здесь нужно сделать оговорку: те же исследователи отмечают, что в цекоторых деталях алтайские орлиные грифоны находят соответствие не в персидских образцах, а в более древних ассирийских [6, стр. 209; 7, стр. 292]; поэтому возможно, что наиболее ранние образцы орлиного грифона древние алтайцы получили от скифов, других вероятных посредников между ассирийцами и древними алтайцами. Образ орлиного грифона с львиным туловищем, усвоенный среднеазиатским искусством, иногда приобретал черты тигра — более цривычного для местных жителей животного; об этом может свидетельствовать изображение орлиного грифона на серебряном фаларе, считающемся греко-бактрийским изделием [5, стр. 74].

Известен был в Средней Азил в древности и другой вид грифона — собаковидный грифон, с головой и туловищем собаки. Изображения такого существа имеются на предмете из Амударьниского клада [15, стр. 86], на сердолике, найденном близ Термеза [5, стр. 73, 78]; грифоны в росписях Варахини имеют собачье туловище, иногда птичьи лапы, но изображения голов в них, к сожалению, надбиты [11, стр. 153, табл. 11, V1, X1, XV). Предания о летающих собаках сохранились и доныне в Средпей Азии [8, стр. 322].

Итак, у Ктесия — орлиный грифон то ли с львиным туловищем, то ли с собачьим. У бактрийцев его времени можно предполагать несколько видов грифонов, из которых наиболее соответствующим Ктесиеву грифу будут орлиный грифон с львиным или тигриным туловнем и настоищий собаковидный грифон. Совпадение имеется, хотя и не полное. Таким образом, и здесь остается лишь констатировать возможность того, что Ктесий в какой-то мере отразил представления бактрийцев о грифе; с полной же уверенностью утверждать это нельзя.

Связь грифов с Индней у Ктесия может объясняться тем фактом, что они просто заменяют у него муравьев легенды о «муравьином» золоте, рассказанной Геродотом. Возможно также, что перенесение грифов ближе к югу явилось результатом влияния версии Эсхила. Правда, и более поздние авторы помещают грифов, стерегущих золото, в Индию; так, Гиерокл, видимо, связывает с Индией грифов, живущих в стране гиперборейского племени таркинеев (Hierocl, fr. 3, Müller). Иногда эти авторы упоминают грифов и муравьев вместе, относя их к чудесам Индии (Arr., Anab., V, 4, 3; Philostr., V. A., VI, 1, 2; у последнего муравьи помещены в Эфиопию). Смешение грифов и муравьев заходит так далеко, что пятнистую, как у леопарда, шкуру приписывают то грифам (Paus., VIII, 2, 7), то индийским муравьям (Strab., XV, 1, 44). Но все это может быть объяснено влиянием Ктесия. И тем не менее, если бактрийцы были знакомы с образом грифа и связывали его с добычей золота, то вполне естественно ожидать, что они связывали грифов и с индийцами, от которых к ним поступало большое количество золота.

Описание самой страны грифов, пустынной и горной, может быть скомбинировано из деталей двух рассказов Геродота — о муравьях и о птицах, приносящих кинам, как уже отмечалось выше. Возможно также, что Ктесий просто отождествил страну своих грифов со страной Аристеевых грифов, опираясь на какие-то картографические материалы [ср. 16, стб. 2239], и определил сам илительность пути от индийцев до Рипейских гор и обратно в три-четыре года. Однако известие Ктесия о том, что индийское золото добывается в какой-то горной стране, подтверждается более поздней, независимой версией Мегасфена; об этом также говорилось выше. Важно еще и то, что все писавшие об индийском золоте помещали места его добычи непосредственно в Индию; лишь Ктесий говорит о значительной удаленности этих мест от индийнев, добывавших золото. Действительно, в самой Северной Индии известных месторождений золота не было; это отмечали уже аптичные авторы с тех пор, как греки, во время походов Александра Македонского, ближе познакомились с Иплией (Агг., Апав., V, 4, 4). Возможно, что в данном указании Итесия сохранилось известие о добыче золота где-то в Тибете, у истоков рек Брахманутра и Сатледж или в верховьях Инда [ср. 25, стр. 757 и сл.; 17, стр. 15; 12, стр. 5—6].

Грифы у Ктесия охраниют золото. Правда, Ктесий прицисывает прямое определение грифов как стражей золота только бактрийнам. индийцы же, но его словам, говорят, что грифы нападают на людей не из-за золота, а просто беспокоясь за своих птенцов. Функция охраны золота присуща грифам у всех античных авторов, это общее место в античной литературе. Видимо, Ктесий здесь просто повторяет устаповившееся в античном мире мнение. Однако и в данном случае можно найти параллель этому представлению в среднеазиатских верованиях. У древних иранских народов издавна существовало поверье, отраженное в зороастрийской традиции и эпосе, о чупесной собакеитице Сэнмурве, или, позже, Симурге, которая обитает на огромном дереве или высокой скале [9]. Пережиточно это поверье сохраняется в Средней Азии доныне: здесь рассказывают о некоей птице, обитающей на высокой горе и охраняющей сокровища; полагают, что птица эта — тот же Симург [8, стр. 322].

Мотив грифомахии, т. е. борьбы грифов с людьми, похищающими золото, у Ктесия в настоящем своем виде отсутствует. Это и понятно, так как грифы у него замещают муравьев, а о борьбе муравьев с людьми в предании о «муравьином» золоте ничего не говорилось. Но представление о грифомахии, отчетливо засвидетельствованное в версии Аристея, все-таки нашло своеобразное преломление в рассказе Ктесия. Он говорит о борьбе грифов с животными, в том числе со слонами и львами. Впрочем, возможно, что в подлинном рассказе Ктесия говорилось и о борьбе с людьми; например, упоминание о том, что грифы не могут одолеть слона, могло быть дано в связи с описанием битв с грифами наездников верхом на слонах. Были ли известны подобные мотивы древнему населению Средней Азии? И на этот вопрос следует ответить утвердительно. На росписях из Варахши грифы всюду изображены в сценах грифомахни: грифы с двух сторон кидаются на слона, верхом на слоне сидит человек и поражает грифов коньем или стрелой из лука. Интересно заключение исследователя этих росписей: данные мотивы сформировались, причем не только в основном, но и в деталях, где-то в Бактрии или Тохаристане [11, стр. 206]. Однако наряду с глубокими местными и вообще восточными традициями росписи обнаруживают, судя по ряду деталей, также эллинистическое влияние [11, стр. 205]; наличие такого влияния, конечно, и следует ожидать, если

происхождение рассмотренных композиций вести из Бактрии греко-бактрийского или кушанского времени. В связи с этим опять возникая вопрос: не были ли мотивы грифомахии приннесены в бактрийское искусство из греческой литературы, из сочинений Ктесия? Известно, что участникам походов Александра Македонского, положивших начало пирокому впедрению греческой культуры в Бактрию, было хорошо знакомо содержание сочинений Ктесия.

Грифы у Ктесия (или только у Филострата?) связаны с Солнцем (Гелиосом). В этом факте можно видеть влияние версии Аристея, в которой грифы связаны с Аполлоном. Ктесий уже вполие мог отождествить Аполлона с Гелиосом 4. Характерно в этом отношении, что если Филострат считает колеспицу, запряженную грифами, принадлежностью Гелиоса, то другой поздний автор, Порфирий,— атрибутом Аполлона (Рогриуг., 111, 18, 16). Но, с другой стороны, известно, что гриф на Востоке с глубокой древности считался символом Солнца.

Итак, можно прийти к следующему выводу относительно грифа, описанного Ктеснем со ссылкой на рассказы бактрийцев и индийцев. Влияние литературных источников, сочинений предшествующих авторов, на представления Ктесия о грифах бесспорно. Ктесий описывал своих грифов, учитывая обе уже существовавшие к его времени литературные версии легенды о грифах, а также изобразительный материал — установившийся образ грифа, запечатленный в произведениях искусства. Кроме того, грифы введены у него в рамки легенд о добыче индийского золота и отчасти аравийского кинама, где соответствуют сказочным муравьям и птинам, приносящим кинам. Вместе с тем ряд моментов в рассказе Ктесия может действительно восходить к восточным, в частности к бактрийским, преданиям о грифах, хотя определенно доказать этого нельзя. С бактрийцами Ктесий вполне мог встречаться в Сузах, столице персидского царя. Возможно, что он использовал какой-то редкий, малоизгестный вариант сказаний о грифах и приспособил его к вариантам, имевним хождение среди греков. Во всяком случае, бактрийны во времена Ктесия были уже знакомы с образом грифа. К сообщениям бактрийцев могут предположительно восходить следующие моменты в ктесиевом описании грифов: в описании внешнего вида грифов - некоторые черты собаки (волка); в указаниях на географическое место грифов связь их с северными индийцами, соседями бактрийцев, а также определение отдаленных

<sup>4</sup> Первопачально Аполлон и Гелиос были у греков двумя различными божествами, но с V в. до п. э. они начинают отождествляться в греческой мифологии [см. 4, стр. 298—300].

мест добычи индийского золота как мест обитания грифов; в указаниях на функции и действия грифов - роль их как стражей золота, некоторые мотивы грифомахии, как, например, борьба с грифами людей, сидящих на слонах; возможно, что сюда нужно отнести и связь грифов с Солицем.

- 1. Ельницкий Л. А., Знания древних о северных странах, М., 1961.
- Клингер В. П., Сказочные мотивы в истории Геродота, Киев, 1903.
- 3. Литвинский Б. А., «Крыши мира», М., 1972. Древние кочевники
- Лосев А. Ф., Античная мифология в ее историческом развитии, М., 1957.
   Пугаченкова Г. А., Грифон в античном и
- средневековом искусстве Средней Азин, СА, 1959,
- 6. Руденко С. И., Горноалтайские находки и скифы, М. - Л., 1952
- 7. Руденко С. И., Культура населения Центрального Алтая в скифское время, М. - Л., 1960.
- 8. Снесарев Г. П., Реликты домусульманских верований и обрядов у узбеков Хорезма, М., 1969.
- 9. Тревер К. В., Сэнмурв-Паскудж. Собака-птица, Л., 1937.
- Хенниг Р., Неведомые земли, т. I, М., 1961. 11. Шишкин В. А., Варахша, М., 1963.

- 12. Ю с о в Б. В., Тибет. характеристика, М., 1958. Физико-географическая
- 13. Bolton J. D. P., Aristeas of Proconwesus, Oxford, 1962.
- 14. Bose A., Social and Rural Economy of Northern India cir. 600 B. C. - 200 A. H., vol. II, Calcutta,
- 15. Dalton O., The Treasure of the Oxus. With other Objects from Ancient Persia and India, London,
- 16. Herrmann, Issedoi,— RE, Bd IX, 1916. 17. Herrmann A., Das Land der Seide und Tibet
- im Lichte der Antike, Leipzig, 1939. 18. Jacoby F., Ktesias (1),—RE, Bd XI, 1922. 19. Jantzen U., Griechische Greifenkessel, Ber-
- lin, 1955.
- 20. Muellerus C., Ctesiae Cnidii et chronographorum fragmenta, Paris, 1877 [Дополнение к изданию
- Геродота В. Диндорфа].
  21. Phillips E. D., The Legend of Aristeas: Fact and Fancy in early Greek Notions of East Russia, Siberia and Inner Asia, - «Artibus Asiae», XVIII, 1955, № 2
- 22. Prinz und Ziegler, Gryps,- RE, Bd VII, 1912.
- Tarn W., The Greeks in Bactria and India, 2 ed., Cambridge, 1951.
   Tomaschek W., Dardai, RE, Bd IV, 1901.
- 25. Tomaschek W., Kritik der ältesten Nachrichten über den skythischen Norden, I,- «Sitzungsberichte der philos.- hist. Cl. der K. Akademie der Wissenschaften», Bd 116, Wien, 1888.

### ФЕРГАНА ПО СВЕДЕНИЯМ АНТИЧНЫХ АВТОРОВ

Древпейшие письменные свидетельства о Средней Азии содержатся в надписях персидских царей и в трудах, написанных различными греческими и римскими авторами <sup>1</sup>. Но ни в одном из этих источников нет сведений, которые безоговорочно можно было бы отнести к Фергане. Естественно, возникает вопрос: почему такая издревле обитаемая илодородная долина осталась вне цоля зрения этих авторов? По-видимому, это связано с тем, что ни персидские, ни греческие войска не пропикали в глубь ее территории. Недостаточная же осведомленность могла привести к тому, что она скорее всего автоматически включалась в какую-то другую область. Следовательно, надо обратить внимание прежде всего на соседние районы, о которых сведения имеются, на географические описания их и на племена, которых там размещали античные авторы. И в первую очередь надлежит исследовать реку Сырдарью, неоднократно фигурирующую в текстах, притом на ее верхнее течение. Наиболее раннее упоминание этой реки имеется у Аристотеля в «Метеорологии» 2: «С этой горы (Парнас. - Н. Г.) текут, между прочим, Бактр, Хоасп и Аракс; от последнего отделяется в виде рукава Танаид в Моотийское озеро. С нее же течет и Инд, самая многоводная из всех рек» (І. 13, 16). Под Тапаидом античные авторы подразумевали Сырдарью, путая ее с Доном. Это объясняется тем, что и та и другая реки связывались у греков с кочевыми племенами - европейских скифов или среднеазиатских саков.

Наиболее достоверные сведения о Средней Азии, во всяком случае о се северо-восточных пределах, поступили к грекам в результате походов Александра Македонского, дошедшего до Сырдарын и даже переправившегося через нее. Эти сведения были использованы в «Географии» Эратосфена, частично дошедшей до нас в изложении Страбона. Таким образом, именно со Страбона мы можем начать рассматривать представления греков о. Сырдарье.

Приведем их, как они изложены у автора. «С тех же самых Индийских гор, откуда текут Ох, Окс и многие другие реки, вытекает Яксарт и, подобно тем рекам, впадает в Каспийское море — это самая северная из всех этих рек. Реку Яксарт они называли Танаисом...» (Страбон, XI, 7, 4).

«Опи владели также Согдианой, расположенной выше Бактрианы по паправлению к востоку, между рекой Оксом, разделяющей страну бактрийцев и страну согдийцев, и Яксартом. Яксарт разделяет согдийцев и кочевников» (Страбон, XI, 11, 2).

«Яксарт, однако, с начала и до конца отличен от Окса и впадает в то же море; устья этих рек, по словам Патрокла, все же отстоят другот друга приблизительно на 80 парасангов; персидский парасанг одни определяют в 60, а другие — в 30 или 40 стадий» (Страбон, XI,

«Наиболее известные из кочевников те, которые отпяли у эллинов Бактриану, именно Асии, Пасианы, Тохары, Сакаравлы, которые переселились из областы на другом берегу Яксарта рядом с областью саков и согдианов, заиятой саками» (Страбон, XI, 8, 2).

«Саки отделены от согдианов Яксартом, а Согдиана от Бактрианы — Оксом» (Страбон, XI, 8, 8).

«...и Кира, крайний из городов, основанных Киром на Яксарте; там же была и граница Персидского царства» (Страбон, XI, 11, 4).

Из этих сведений мы пзвлекаем два указания: во-первых, что Сырдарья вытекает из тех же гор, что и Амударья, т. е. из района Па-

<sup>1</sup> Подробный обзор источников в свете истории на-

родов Средней Азин см. [10, стр. 12-22].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Приводимые ниже отрывки из работ античных авторов, разумеется, не исчерпывают все их сведения о Сырдарье, а только показывают хараятер этих сообщений. Тексты проверены по оригиналам Е. А. Мончадской, которой я очень благодарна за большую помощь в работе.

мир — Гиндукуш, следовательно, исток ее предполагается с юга, а не с востока. Во-вторых, Яксарт служит границей между согдийцами и саками, границей империи Кира, пре-

делом походов Александра.

Если придерживаться хропологической последовательности, то далее следуют сведения Плиния: «...дальнейшему их движению препятствовала река Яксарт, которую скифы зовут Силисом, а Александр и его вояны приняли за Тананс...». «За этой рекой живут скифские народы. Персы дали им общее название — саков — от ближайшего народа» (Плиний, VI, 49—50).

Много раз упоминается Яксарт в связи с походом Александра Македонского у Арриана

и Квинта Курция Руфа.

«Истоки этого Танаиса, который местные варвары называют еще, по словам Аристобула, Яксартом, находятся тоже на горе Кавказ; впадает и эта река в Гирканское море» (Аррпан, 111, 30, 7).

«...решил (Александр Македонский.— Н. Г.) основать на реке Тапансе город...» (Арриан,

IV, 1, 3).

Город «станет для страны оплотом против набегов живущих за рекой (Танаис. — Н. Г.)

варваров» (Арриан, IV, 1, 3).

«...из Бактрии сюда (в Каснийское море. — Н. Г.) течет Окс, самая большая из азиатских рек, кроме индийских; пройдя через землю скифов, впадает в это море Яксарт» (Арриан, VII, 16, 3).

«...придут же к нему (Бессу.— Н. Г.) хорезмцы и дахи, саки и инды, а также обитающие за рекой Танаис скифы...» (Квинт Курций Руф, VII, 4, 6).

«...на помощь Бессу подходят скифы, живущие за рекой Тананс» (Квинт Курций Руф,

VII, 4, 32).

«Царь скифов, держава которого простиралась тогда по ту сторону Танаиса, считал, что город, основанный македондами на берегу реки, является ярмом на его шее...» (Квинт Курций Руф, VII, 7, 4).

У Плутарха читаем: «Он (Александр Македонский.— Н. Г.) перешол реку Орексарт, которую принял за Танаид, и, обратив скифов в бегство, гнал их целых сто стадий» (Плутарх,

Александр, X, V).

Интересные сведения можно было бы ожидать от похода Демодаманта, селевкидского полководца, о чем сообщает Гай Юлий Солин, но, к сожалению, сведения эти скудны.

«По всей этой земле (Бактрии.— Н. Г.) с той стороны прорезывает границы река Лаксат, которую, впрочем, называют Лаксатом одни только бактрийцы, ибо прочие скифы зовут ее Силисом. Войска Алексапдра Великого при-

нимали ее за одну реку с Танаидом; по Демодамант, вождь Селевка и Антиоха, писатель довольно достоверный, переправившись через эту реку, превзошел свидетельства всех и открыл, что это иная река, чем Танаид... Здесь пограничная черта, на которой Персидская граница соединяется со Скифскою» [19, стр. 248].

Наиболее подробные данные о Яксарте и его течении мы находим у Птолемея, труд которого основан, в частности, на работах географа II в. н. э. Марина Тирского. По Птолемею, мы можем более точно представить себе, как именно видели античные авторы верхнее течение Сырдарьи. Он приводит координаты истоков Яксарта (125°/43°), его изгиба (120°/48,30) и двух рек, в него впадающих до этого изгиба. Истоки этих двух рек помещены примерно там же, где исток Яксарта, а именно: Димос исток 124°/43°, устье 123°/47° и Баскатис исток 123°/43°, устье 121°/47.30 (Птолемей, 6, 12. 3). В изданном в настоящее время переводе Птолемея, сделанном Итало Ронка, приведены карты, составленные им по координатам Птолемея [21]. На них показано, что Яксарт течет сначала прямо с юга на север, затем на северозапал и затем поворачивает на запад.

Вблизи истоков Яксарта обозначен у Птолемея подъем из Согдианы, который находится в Комедских горах. Вопрос о том, что понимал Птолемей под Комедскими горами, неоднократно рассматривался различными исследователями 3. Так, А. М. Манделыптам полагал, что они соответствуют западной части Памира и Заалайскому и Алайскому хребтам [14, стр. 37]. К. Ширатори на основании анализа китайских хроник, содержащих в ином произношении название Kumedh, пришел к выводу о том, что в ханьское время этим термином обозначалась восточная часть Вахана и только с танской линастии под названием Kumedh стали понимать и Дарваз [23, стр. 20-21]. По-видимому, Комедские горы следует понимать довольно широко, как определение всего горного массива Западного Памира и Принамирья, и вряд ли есть смысл искать точную локализацию на современной карте подъема из Согда и истоков Яксарта. Скорее здесь следует видеть общее представление о том, что реки вытекают из тех же гор, где находится подъем из Согда.

Анализируя географические представления Птолемея, Хермани считал, что наличие только левых притоков Яксарта до изгиба реки и только правых притоков после изгиба подтверждает реальность сведений, которые имел Итолемей. Помещение же истока реки па юге,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Подробно о различных точках зрения на этот вопрос см. [14 п 23].

а не на востоке оп относит за счет традиционного представления о том, что Яксарт течет с Индийских гор и территория Согдианы и саков

противолежит Индии [20, стб. 1185].

В. В. Григорьев указывал, что одной из опинбок Птолемея было помещение истока Яксарта на юге, а не на востоке, а другой — помещение Имайского хребта на 8—10° восточнее Комедских гор. Он полагал, что если восстановить реальное течение Яксарта и «сдвинуть» западнее Имайский хребет, то «все будет изображено близко к нашему времени», в частности восстановится правильное положение Ферганы, которую В. В. Григорьев видел в Вандабанде Птолемея, никак, впрочем, это не аргументируя [18, стр. 60—61].

Как Хермани, так и В. В. Григорьев, таким образом, считали, что у Птолемен имелясь реальные сведения, которые были им искажены под влиянием прежиних традиционных пред-

ставлений.

В связи с этим встает, в частности, вопрос о том, каким путем проходил сирийский купец Маэс Тициан, сведения которого были использованы Марином Тирским и Птолемеем 4.

Исследователи убелительно показали, что цуть Маэса не лежал через Фергану, с чем мы полностью согласны. Если бы путь его проходил через Ферганскую долину, то скорее всего греки получили бы какие-то реальные сведения об этом районе, что в свою очередь нашло бы отражение у античных авторов. Видимо, все же и Марин Тирский, и Птолемей не располагали новыми данными о Фергане. Если сравнить реку Яксарт у Птолемея с реальным течением Сырдарьи, то можно видеть, что верхнее течение Яксарта соответствует примерно и по направлению, и по длине отрезку Сырдарьи от выхода ее из Ферганской котловины вблизи Ленинабада до поворота на северо-запад в районе примерно железнодорожной станции Тимур. Вблизи Ленинабада, разумеется, истоков ее нет. Следовательно, за исток принималась какая-то другая река, некогда впадавшая в Сырдарью. Причем западнее такой реки Птолемей помещает еще два притока Сырдарыи.

Хермани предлагает видеть в Димосе Карадарью, а в Баскатисе — «реку у Коканда»

(видимо, Сох?) [20, стб. 1185].

А. М. Мандельштам предполагал, что за исток Сырдарын в данном случае принимали реку Куршаб, а следовательно. Южная Фергана вся входила в Согдиану [14, стр. 37].

Но было ли известно Птолемею о существовании Куршаба? Даже побывавший в 1813 г. в Ферганской долине Филипп Назаров очень

неопределенно пишет о том, что Оп, в котором оп был, стопт «на упадающей вз горы Кашкар-Диван реке Сырдарье» [16, стр. 49], т. е. имеется в виду река Ак-бура, на которой стоит город Ош. Если бы пекто, кто давал сведения об истоках Яксарта, видел Куршаб, то он видел бы и много других рек к западу от Куршаба, текущих, как и последний, с юга на север и впадавших в те времена в Сырдарью (Исфайрам, Шахимардан, Сох и др.). И тогда к западу от предполагаемого истока Яксарта было бы не два притока, как у Птолемея, а по крайней мере восемь, если не больше!

Между тем сравнение с современной картой позволяет сопоставить указанные Птолемеем два притока и исток Яксарта с вполне реальными реками, которые греки действительно видели и могли описать. Самая западная река Ферганской долины, впадающая сейчас в Фархадское море - это Аксу, берущая начало в Туркестанском хребте у перевалов Комадон и Ховрут [15, стр. 694]. Восточнее ее — река Исфана, тоже текущая со склонов Туркестанского хребта, причем исток ее близок к истоку Аксу. При больших наводках она и сейчас впадает в Сырдарью. Третья же река, которую греки, видимо, и принимали за Сырдарью, -- это река Ходжа-Бакырган, тоже стекающая с Туркестанского хребта и впадающая в Сырдарью у селения Ява 19, стр. 148—1491. Река эта повольно большая [15, стр. 694], издавна служила осповным источником водоснабжения Ходжентского оазиса [6, стр. 6]. Войско Александра Македонского в погоне за саками переправлялось через Сырдарью вблизи Ленинабада [12], где Ходжа-Бакырган впадает в Сырдарью. И вполне возможно, что именно эту реку греки приняли за верхнее течение Яксарта. Это, на мой взгляд, наиболее реальное объясцение тому, что греки, побывав в этом районе, все равно помещают исток реки на юге, а не на восто-

При таком представлении о Яксарте естественно, что в территорию «за Яксартом», «за Танаидом» античные авторы включали земли не только к северу от современного течения Сырдарыи, но и к востоку от предполагаемого течения Яксарта, т. е. к востоку от реки Ходжа-Бакыргап. Не повторяя приведенных выше сведений, обратим внимание лишь на то, что все авторы безоговорочно помещают за Яксартом саков, иногда добавляя к ним другие племена (например, ассии, пасианы, тохары, сакаравлы у Страбона). Именно Яксарт разделяет Согдиану и саков и является восточной границей Согдианы. По Птолемею, страна саков граничит на западе с Согдианой; на севере - со скифами по линии от изгиба Яксарта до точки 130°49'; на востоке граница спускается от этой точки

<sup>4</sup> Этому вопросу посвящено много работ. Наиболее полно см. [14, стр. 26—45; 23, стр. 1—12; 8].

по Аскатанским горам до гор Имаом; на юге идет по линии собственно Имайских гор. Под Аскатанскими горами, считает А. М. Мандельштам, следует понимать Ферганский хребет в противоположность точке зрении Бертело, помещавшему их в районе Джунгарского Алатау [14, стр. 37]. Нам кажется более правильной точка зрения А. М. Мандельштама, но, может быть, следует понимать Аскатанские горы более широко, как Тянь-Шань в целом.

Саки, которые живут по Яксарту, называются у Птолемея караты и комары, те, что совсем у гор, - комеды, у Аскатанских гор - массагеты. Между комедами и массагетами - гринаи и тоорны, на Имае - бильты. Страна саков - страна кочевников: они не имеют городов, живут в лесах и пещерах. Вот то, что сообщает о стране саков Птолемей. Границы ее повольно точно определены лишь на западе. где дальше за Яксартом начинается Согдиана. Что касается других ее границ, то они более проблематичны. По-видимому, под страной саков античных авторов действительно следует понимать довольно общирное пространство, охватывающее горные массивы Памиро-Алая, Тянь-Шаня, Фергану, Ташкентский оазис [1, стр. 208—216; 3, стр. 47; 17, стр. 14].

Если исходить из карты Птолемея, то караты и комелы и лаже массагеты оказываются на территории Ферганы. Но не думаю, что стоит пытаться локализовать их точно по Птолемею. Вряд ли для северо-востока Средней Азии эти сведения реальны. Скорее всего племенные названия отражают бесчисленное количество племен (а может быть, и родов!), обитавших в этих районах и объединенных под названием саки 13, стр. 14-15; 17]. Поэтому для нас в данном случае важно только то, что, с точки зрения античных авторов, Фергана также оказывалась в стране саков. В этой связи интересно вспомнить сведения Арриана о походе Александра Македонского. У него неоднократно говорится о варварах, живущих за рекой (Арриан, IV, 1, 3; IV, 3, 6) или по соседству с рекой (Арриан, IV, 1, 4). Он же вкладывает в уста скифов слова о том, что есть-де разница между скифами и среднеазиатскими варварами (Арриан, IV, 4, 2). В. В. Григорьев полагает, что варварами Арриан называет в данном случае оседлых туземцев. «Следовательно, если говорит он о варварах по ту сторону Сыра, значит, правое побережье этой реки имело в Александрово время оседлое население, по крайней мере на протяжении бывшей Ташкинии» [4, стр. 27].

В свете изложенных соображений мы имеем право предполагать, что оседлое население (с точки зрения греков) находилось на территории скорее Западной Ферганы, чем Ташкента.

Таким образом, античные авторы имели реальные сведения лишь о территории Юго-Западной Ферганы до реки Ходжа-Бакырган. Ее они и включали в Согдиану. А вся Ферганская долина, остававшаяся «за Яксартом», т. е. за Ходжа-Бакырганом, была для них страной саков, в которой, впрочем, обитали еще и какие-то «варвары» — оседлое население до-

Ничего больше они о Фергане не знали <sup>5</sup>.

1. Бернштам А. Н., Историко-археологические очерки Центрального Тяпь-Шапя и Памиро-Алая,

— МИА, М.—Л., 1952, № 26. 2. Грантовский Э. А., Племенлое объединение рагси — рагсаva у Панипи, — «История и

культура древней Индии», М., 1963.

3. Григорьев В. В., О скифском народе саках, СПб., 1871.

4. Григорьев В. В., Поход Александра Македонского в Западный Туркестан, — ЖМНП, ч. 217, отд. II, 1871, сентябрь — октябрь.

5 В литературе неоднократно поднимался вопрос о возможности отождествления названия одного из народов, упоминаемых Геродотом, с населением Ферганы. Это имя народа «парикании», помещаемого Геродотом при перечислении ахеменидских сатраний в X, а затем в XVII сатрапию. Впервые это отождествление было сделано Херифельдом [22, стр. 24], в дальнейшем поддержано рядом других ученых, в частности А. Н. Бернштамом, К. В. Тревер. Наиболее подробно на этом останавливался Ю. А. Заднепровский [7, стр. 196-198], приведіний все существовавіние тогда точки зрения. Отождествление это базировалось на лингвистопонимов Парикания тическом сопоставлении

Геродот называет париканиев в одном случае вместе с мидянами и ортокорибантиями, в другом - вместе с азнатскими эфпопами. По мнению И. М. Дьяконова, словом «парикании» обозначалось непранское население Ирана и под этим именем не следует понимать

только Фергану [5, стр. 338, прим. 4]. Имеется сопоставление города Парикапа Гекатея, страны Паркан из Бундахишна и упоминаемой Панини страны Prakanva с Ферганой. Ю. А. Заднепровский считает все эти сопоставления закономерными и полагает, что, так же как неверно связывать их только с Ферганой, так же неверно исключать Фергану из этих сопоставлений.

Вопрос о возможности видеть в «Парикана» греков и в «Prakanva» индусов Фергану детально рассмотрен Э. А. Грантовским. Автор приходит к выводу о том, что эти сопоставления не могут быть приняты [2, стр. 71-77], так как сомнительно само отождествление parikana - prakanva, а кроме того, в тексте Панины не фигурируют области, народы и города Ирана и Средней Азии [2, стр. 78].

Древияя форма названия Ферганы, как это устаповлено В. А. Лившицем, — Far(a)gana или Fragana [11, стр. 85]. Следовательно, нарикании, Паркан и т. д.

не могут относиться к ней.

Подробную критику сопоставления парикании -Фергана дал Б. А. Литвинский [13, стр. 266-267]. По-видимому, столь соблазнительные отождествления не могут быть приняты и надо признать, что в списке ахеменидских сатраний Фергана как самостоятельная область не числится.

Дьяконов И. М., История Мидии, М.—Л., 1956.

6. Ер шов Н. Н., Сельское хозяйство таджиков Ленинабадского района Таджикской ССР перед Октябрьской революцией, - ТИИ АН ТаджССР, т. XXVIII, Сталинабад, 1960.

7. Задне провский Ю. А., Древнеземледельческая культура Ферганы, — МИА, М.—Л., ческая культура

1962, № 118.

8. Зелинский А. Н., Древние пути Памира, АКД, М., 1969. 9. Ильин И. А., Водные ресурсы Ферганской до-

лины, Л., 1959.

10. История таджикского народа, т. І, М., 1963. 11. Лившиц В. А., Согдийские документы с горы Муг. II. Юридические документы и письма. Чтение, перевод и комментарии В. А. Ливпица, М., 1962. 12. Литвинский Б. А., Саки, которые за Сог-

тан талжССР, т. СХХ, сталинабад, 1960.

13. Литвинский Б. А., [Рец. на кн.:] Ю. А. Заднепровский, Древнеаемледельческая культура Ферганы,— СА, 1965, № 4.

Мандельштам А. М., Материалы к истори-ко-географическому обзору Памира и Припамир-

ских областей, - ТАН ТалжССР, т. 53, Сталинабад, 1957.

45. Массальский В. И., Туркестанский край,— «Россия», т. XIX, СПб., 1913.
46. Назаров Ф., Записки о некоторых пародах и

вемлях Средней части Азии, М., 1968.

Пьянков И. В., «Саки» (Содержание понятия),— ИООН АН ТаджССР, 3 (53), 1968.

18. Риттер К., Землеведение, вып. П., отд. І, СПб., 1873.

19. Ю лий Солин, перев. В. В. Латышева, - ВДИ,

1949, № 3. Herrmann A., Jaxartes,— «Paulus Real Encyclopödie der classischen Altertumswissenschaft. Neue Rearbeirung begonnen von Georg Wissowa».

21. Ronca I., Ostiran und Zentralasien bei Ptolemaios (Geographie 6, 9-21), Mainz, 1968. Sarre F., Herzfeld E., Iranische Felsre-

liefs. Aufnahmen und Untersuchungen von Denkmälern aus alt- und Mittelpersischer Zeit, Berlin, 1910.

Shiratory K., On the Ts'ung-ling traffic route described by C. Ptolemaus, — «Memoires of the Research Department of the Toyo Bunko», 1957,

### ГЕНЕАЛОГИЯ ПЕРВЫХ АРШАКИДОВ

(ЕЩЕ РАЗ О НИСИЙСКОМ ОСТРАКЕ № 1760)

В 1960 г. И. М. Дъяконов и В. А. Лившид опубликовали происходящий из раскопок ЮТАКЭ в Старой Нисе документ — намятную хронологическую запись о вступлении на престол нового царя (острак № 1760):

(1) SNT I C XX XX X III III I 'ršk MLK' BRY BR [YZ] Y (?) (Pry)ptk (2) BRY 'HY BRY

ZY (?) 'ršk.

(1) Год 157, Aršak царь, вну[к] Friyapātak'a,(2) сына племянника Aršak'a. [1, стр. 20—21;

см. также 3, стр. 20-21, 38].

Отметив некоторые языковые особенности документа, авторы так интерпретировали его историческое содержание: царем, вступившим на престол в 157 г. аршакидской эры (91 г. до н. э.), является Готарз, который, согласно этой записи, был внуком Фрияцатия и, вероятно, двоюродным братом правившего в это время Митридата II. Его генеалогию они на основании этого острака восстанавливают следующим образом: упомянутый в документе Фрияпатий являлся сыном Тиридата и племянником основателя династии Аршака. В документе, добавляют они, указаны только царствовавшие предки Аршака-Готарза с целью подчеркнуть его права на престол. Кроме того, этот документ является свидетельством в пользу историчности Аршака I, что часто подвергалось сомнению.

Несколько лет спустя к этой памятной записке обратились Э. Бикерман [8, стр. 15—47] и М.-Л. Шомон [10, стр. 11—35; 9, стр. 143— 164]. Согласивнись с предположением И. М. Дьяконова и В. А. Лившида о том, что здесь действительно имеется в виду восшествие на престол Готарва 1, поскольку это полностью соответствует сведениям вавилонских клипописных документов, Э. Бикерман также подчеркпул уже встречавшуюся ранее в литературе мысль, что этот Готарз до того, как выступил против Митридата II, занимал пост «сатрапа сатрапов»; в этом качестве он и был изображен на рельефе царя Митридата в Бисутуне [12, стр. 81, табл. VII]. Связав этот документ с иными сведениями по истории Парфии конда 90-х начала 80-х годов І в. до н. э., Э. Бикерман уточнил ряд фактов этого периода. Вместе с тем Э. Бикерман высказал несколько соображений. которые кажутся весьма дискуссионными. В частности, он полагал, что у парфян система наследования парской власти строилась не по линии от отца к сыну, а от брата к брату. Безусловно, в ряде династий [13], в том числе, возможно, у индо-скифских дарей, этот принцип существовал, однако на парфян его распространить нельзя - этому противоречат прямые сообщения источников. Так, в частности, Юстин писал о Приапатии и его наследниках следуюшее:

«Приапатий умер, пробыв царем пятнадцать лет, и оставил двух сыновей: Митридата и Фратата. Старпий из них, Фраат, по обычаю парфянского народа наследовал царство...» (Just., XLI, 5, 9).

Здесь прямо говорится, что обычай парфян — это наследование от отца к старшему сыну. Наследование же от брата к брату — явление экстраординарное, вызванное какими-либо чрезвычайными обстоятельствами, как это подчеркивает тот же Юстин, объясняя, почему наследником Фраата I стал Митридат I (Just., XLI, 5, 10). Ценность сообщений Юстина заключается в том, что он, как это указывает сам Э. Бикерман, излагает официальную парфянскую традицию.

Второй тезис Э. Бикермана, вызывающий возражения,— это его реконструкция генеалогического древа ранних Аршакидов, точнее, той его ветви, которая связывает Аршака I с Готарзом. Предлагая песколько ипое чтение текста, нежели чтение И. М. Дьяконова и В. А. Лившица, он дает в сопоставлении две генеалоги-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> М.-Л. Шомон также согласна, что Аршак, упомянутый в этом документе, является Готараом I, хотя она совсем не уперева, что имению он ранее занимал пост «сатрана сатранов» [10, стр. 18].

ческие схемы — свою собственную и схему, составленную им на основании чтения И. М. Дьяконова и В. А. Лившина:

I (по Э. Бикерману)
Аршак — Призпатий

ф

Аршак-Готарз

II (по И. М. Дьяконову и В. А. Лившицу)

Аршақ—*х* ↓ ↓ Прианатий Аршақ-Готарз

Не будучи специалистом в семитской эпиграфике, я не могу, конечно, судить о лингвистической стороне вопроса. Отмечу только, что предложенная Э. Бикерманом реконструкция приводит к очень серьезным хронологическим натяжкам. Если следовать схеме Э. Бикермана, то, чтобы уложиться в упомянутый в документе срок в 157 лет, приходится допустить, что в момент коронации Аршака 1 Приапатий только родился, его сын, отец Аршака-Готарза, родился тогда, когда его отцу было 70 лет, и в свою очередь Аршак-Готарз появился на свет. когда его отец также достиг 70-летнего возраста, короновался же Готара в 17 лет. Если же вспомнить, что вряд ли могла существовать столь большая разница между возрастом Аршака и Приапатия — его брата (по Э. Бикерману), что рождение сына от 70-летнего отца да еще и в двух поколениях подряд — довольно большая редкость, то все это заставит нас отказаться от схемы, предложенной Э. Бикерманом 2.

<sup>2</sup> На хронологически малую вероятность предложенной Э. Бикерманом схемы указывает и М.-Л. Шомов [10, стр. 46], однако ее собственные предположения также весьма уязвимы. М.-Л. Шомов [10, стр. 169; 9, стр. 148] переводит текст таким образом: «Год 157. Аршак, царь, виук Фримпатака [п] племящиник сына Аршака». Следовательно, она считает, что ВКУ 11 ВКУ озвачает «племящник сына» и относится к данному Аршаку.

Однако при таком толковании появляются совершенно пепреодолимые трудности как хронологического, так и генеалогического порядка: во-первых, наличие в хронологическом древе только трех поколений, что невозможно, как мы пытались показать, апализируя схему Э. Бикермана. Во-вторых, Фриниатий в таком случае оказывается братом Аршака I, что совершенно невозможно. М.-Л. Шомон сама сознает эти трудности, и поэтому она предлагает переводить формулу ВКҮ (1У ВКУ словом «потомок» (аггіеге пеveu). Однако подобный перевод совершенно произволен и не подкрепляется пикакими лишвистическими врСвое толкование содержания острака № 1760 предложил и Ф. Альтхайм [7, стр. 445—448]. Его конценция также не может быть принята ³, что заставляет нас вернуться к схеме И. М. Дьяконова и В. А. Лившица. Опа тем более заслуживает предпочтения, что при этом нет никакой нужды менять чтение документа, а наличие двух добавочных поколений снимает все трудности хронологического порядка.

Естественно, встает вопрос о том, как эта схема согласуется с другими сведениями о гепеалогии первых аршакидских царей <sup>4</sup>.

Однако, прежде чем перейти к этому вопросу, необходимо сделать несколько вводных замечаний. Возникновение и ранняя история парефянского государства во многом еще остаются дискуссионными. Наибольние сложности порождают две труднопримиримые версии источников относительно событий эпохи возникновения государства Аршакидов: версия Помпея Трога (Юстина) и Страбона, с одной стороны, и версия Арриана (и зависящих от него авторов) — с другой.

Несмотря на то что в изучении истории Парфии в течение долгого времени существовало стремление как-то примирить эти две версии источников, сравнительно недавние работы И. Вольского показали, что при таком подходе невозможно решить встающие вопросы. И. Вольский доказал, что исторической, отража-

гументами. Кроме того, М.-Л. Шомон почему-то называет Фриялатия сыном Артабана. Однако Юстин, на которого она ссылается (Just., X.Ll, 4, 9), говорит только, что этот царь был третьни из парфянских царей и он также носил имя Аршака («Tertius Parthis rex Priapatius fuit, sed et ipsa Arsaces dictus...»). Никакого Артабана в сообщении Юстина нет. Таким образом, предложенная М.-Л. Шомоп интерпретация документа не может быть принята.

<sup>3</sup> Данная работа, к сожалению, осталась мне недоступной. Сведения о конценции Ф. Альтхайма и се критика принваллежат В. А. Лившицу, льобезно сообщиншему спои наблюдения автору. Ф. Альтхайм считает, что издатели архина прежде всего не поняли, что имеют в записке дело с Митридатом II, а пе Готарзом I. Однако эта поправка не может быть принята по соображениям хронологии. Кромс того, построения Ф. Альтхайма основаны на неверном пореводе и пропзвольном толковании текста, а также на искаженной интерпретации порядка престолонаследия у рапних Аршакидов.

4 М.-Л. Шомон [40, стр. 18] считает вполне возможным, что генеалогия Готарав является фиктивной, а сам он не был подлинным Аршакидом. Однако это предположение вряд ли верпо. Согласно сдинодушном мнению древних авторов, в Парфин пъердо держалась трядиция, по которой царями могли быть только представители Аршакидского дома (точно так же, как в эпоху Ахеменидов и Сасанидов). Практически почти во всех известных внутренних войнах различные борющиеся группировки выдвигали в качестве претендентов на престол Парфин различных представителей рода Аршакидов, что оыло, в общем, петрудио, учитывая его многочисленность. ющей подлинные события нарфянской истории является версия Юстина [см. особенно 18, стр. 222 - 2381.

Схема же событий, восходящая к Арриану, - явление более позднее, порожденное периопом, когда династия Аршакидов вынуждена была искать новые аргументы для доказательства своей «легитимности» [14, стр. 40-59; 5, стр. 212-218]. Решение, предложенное И. Вольским, в течение ряда лет оставалось лишь очень вероятным предположением, пока новые эпиграфические открытия не подтвердили его. Была, в частности, найдена надиись III в. до н. э., в которой упоминается Андрагор, по всей видимости занимавший пост стратега «верхних сатрапий» [15, стр. 85-91]. Тем самым было доказано, что версия Юстина верна, ибо только у него противником Аршака выступает Андрагор, в то время как у Арриана в этом качестве выступает Ферекл, а у Синкелла — Агафокл. Кроме того, подтверждением выводов И. Вольского могут служить и нумизматические материалы [4, стр. 53-60], а также и рассматриваемый нами документ. И. М. Дьяконов и В. А. Лившиц совершенно справедливо подчеркивают, что он является свидетельством в пользу историчности Аршака, что часто подвергалось сомнению [1, стр. 20-2115.

Таким образом, есть все основания поставить вопрос о том, как соотносятся данные, полученные при исследовании нисийской памятной записки, с данными, извлеченными из сообщения Юстина. Под интересующим нас углом зрения сведения Юстина рассматривались И. Вольским, который предложил свою генеалогическую схему первых парфянских царей (до Митридата I) [17, стр. 138—145], которую мы воспроизводим здесь с некоторыми дополнениями пля более позднего времени. Эти добавления бесспорны, поэтому мы и позволяем себе это расширение, нужное для большей яспости во-

проса.



<sup>5</sup> Отметим, что М.-Л. Шомон в обеих своих работах совершенно не учитывает выводы И. Вольского, смешивая воедино данные Арриана и Юстина, в результате чего возникает ряд явных ошибок.

Если мы сопоставим эти две схемы, то в глаза бросится основное различие между ними: у Вольского Фрияпатий (Приапатий) является сыном Аршака II и тем самым внуком Аршака I. у И. М. Дьяконова и В. А. Лившица Фрияпатий — внучатый племянник Аршака I. Естествен в такой ситуации вопрос: какое же из решений предпочтительнее? Нам кажется, что более правы И. М. Дьяконов и В. А. Лившиц, хотя бы потому, что нисийский документ - это документальное свидетельство, которому полжно быть отдано предпочтение перед литературными данными. Но и сам текст Юстина, как мы увидим, ни в коей мере не противоречит намятной записке. У Юстина нет никаких указаний на характер родственных отношений Приапатия с Аршаком II. Этот автор пишет следующее: «Третьим парфянским царем был Приапатий, но и он назывался Арсаком. Ибо, как выше было сказано, парфяне всех своих царей называли этим именем...» (Just., XLI, 5, 8). Это умолчание тем более показательно, что для всех остальных парфянских царей рапней поры Юстином точно указан их характер родственных отношений: Аршак II — сын Аршака I; Фраат I и Митридат I — сыновья Приапатия; Фраат 11 — сын Митридата 1; Артабан 1 — дядя по отцу Фраата II; Митридат II — сын Артабана I. Таким образом, в действительности никаких противоречий между нисийской памятной запиской и Юстином нет, и можно на основании этой записки исправить генеалогическую схему, предложенную И. Вольским:



Так составленная схема, отвечающая и данным литературной традиции, и документальным свидетельствам, нозволяет сделать несколько выводов по важным вопросам раннепарфянской истории.

Первый вывод заключается в том, что прямая липия наследников Аршака 1 прекращается уже на его сыне Аршаке II, а все последующие цари ранней Парфии - потомки Фринпатия, являющегося, в свою очередь, внуком брата Аршака 1. В настоящее время можно только строить предположения о том, как и почему

это произопло. Единственным объяснением, которое мы можем предложить, является то, что именно на период царствования Аршака II приходится поход Антиоха III, поражение парфян в ходе его и признание вассалитета от Селевкидов. Эти события, почти сведшие на нет успехи периода царствования Аршака I, могли послужить причиной недовольства среди парфянской знати Аршаком II и даже низвержения его. Конечно, это не более чем предположение, но опо, на наш взгляд, вполне вероятно.

В связи с этим встает вопрос о замене в предложенной генеалогической схеме некоторых неизвестных реальными историческими лицами. Мы имеем в виду брата Аршака І. У Арриана (и у следующего ему Синкелла) упоминается брат Аршака І — Тиридат, которому они приписывают значительную роль в деле создания парфянского государства. С учетом этих добавлений генеалогическая таблица первых Аршакидов на нынешнем уровне изученности должна выглядеть следующим образом:



Но, сстественно, встает вопрос: не означает ли введение в эту схему Тиридата призпания достоверности версии Арриана и тем самым не является ли это противоречием тому, что утверждалось в начале статьи? Нам кажется, что нет.

Для того чтобы подтвердить свои взгляды, мы должны будем остановиться на том, чем различаются версти Юстина и Арриана.

1. У Юстина создание нарфинского государства — это завоевание Парфиены, власть над которой принадлежала Андрагору, кочевыми племенами <sup>6</sup>, у Арриана — это восстание местного населения против македонской власти <sup>7</sup>.

<sup>6</sup> У Юстина (Just., XLI, 4, 7) Арсак «с шайкой разбинков напал на парфян, победля их правителя Андрагора и, убив его, захватил власть над парфянским народом»; у Страбона (Strab., XI, II, 2): «затем Арсак, скиф, вместе с некоторыми из даев, так называемых апарнов, коченников, живущих по реке Оху, папал на Парфию и заноевал ее».

<sup>7</sup> У Арриана (Arrian, Parthica, fr. 1,— Photius, Bibl., cod. 58 — FHG, II, стр. 586—587): «они (Аршак и Тиридат) освободили народ от македонян, и они стали править над своими...» (хаї τὸ ἐθνος Μπν. εδόνων ἐπέστγουν καὶ καθ' ἐσυτοὸς ἦρξαν...) Близкие идем-

2. У Юстина руководитель борьбы — Артак, у Арриана (а также Синкелла и Зосима) присутствуют два брата, причем восстание вызвано преступными намерениями селевкидского наместника против одного из братьев — Тиридата (Арриан, Синкелл, Зосима).

3. У Арриана Аршак и Тиридат привлекают еще пять человек, так что в заговоре всего участвуют семь человек. У Юстина этот мотив от-

сутствует.

4. У Синкелла отмечается связь рода Аршакидов с Ахеменидами через Артаксеркса ('Арσахиз тіς хаі Тηριδάτης αδελφοι το γένος ελχοντες από τοῦ Περσῶν 'Αρταξέρξου —«Братья, некий Арсак и Тиридат, ведущие род свой от Артаксеркса персидского...»), а у Арриана указываются предки Аршака и Тиридата ('Арσάχης καί Τηρισάτης ήστιν αθελφώ 'Αρσαχίδαι, τοῦ ὑιοῦ 'Αρσάχου τοῦ Φριαπίτου απόγονοι — «Были два брата Арсак и Тиридат из рода Арсакидов, потомки Фринитингия, сына Арсака»), у Юстина подчеркивается пенявестность происхождения Арсака (Just., XLI. 4, 6).

5. У Аррпана в роли создателей парфянского государства выступают оба брата — Аршак и Тиридат, причем (очень характерная деталь) время царствования Аршака — всего два года, а наследующего ему Тиридата — 37 лет. У Юстина же подробно рассказывается о всем долгом правлении Аршака, который умирает в глубокой старости и оставляет престол своему сыну, носящему также личное (пе троиное) имя

Аршак (Just., XLI, 5, 5—6).

Как уже отмечалось И. Вольским, в отличие от версии Юстина версия Арриана наполнена литературными реминисценциями и некоторыми другими чертами, указывающими на ее позднее происхождение. Кроме того, в литературе (в общей форме) указывалось также на то, что в версии Арриана явно видно стремление придать «легитимность» Аршакидской дипастии и обосновать ее претепзии на власть над всем Передним Востоком [14, стр. 40—42].

В силу этого нам представляется необходимым вновь под этим углом зрения просмотреть отличия двух версий, отмечая высказывавшиеся ранее соображения и несколько более подробно развивая те, которые ранее, как нам кажется,

не приводились в данной связи.

у Свикелла (Syncell, стр. 248В — FHG, II, стр. 587: 
επί τούτου τοῦ ᾿Αντόχου Περσα: τῆς Μακεδόνων και ᾿Αντόχου ἀρχάν ἀρχάς ὁπάστασαν... — «При этом Антиохе персы отпали от власти македонян и Антиохов») п у Зосима (Zosimus I, 18 — FHG, II, стр. 587: ᾿Αρσάνης ὁ Παρθυαίος... πόλειον ποὸς τὸν ᾿Αντόχου σατράτην ἀράιενος, αἰτίαν 
δὲδωκε τοῖς Παρθυαίος ἐχβαλοῦς Μακεδόνας εἰς ἐαυτοίς 
τὴν ἀρχήν περιστίζα: — «Αρςακ-парфянин... предпринявший войну против сатрапа Антиоха, дал причину 
парфянам, изгнавшим македонян, чтобы власть перешла к ным самим»).

1. Безусловно, в тот период, когда власть Аршакидов нуждалась в обосновании не только правом завоевания, в период, когда подпимал голову местный сепаратизм, особое значение имела борьба вокруг вопроса о том, представляют ли Аршакиды местную династию, героев освободительной борьбы иранцев против македонского ига (как это доказывалось в версии, излагаемой Аррианом), или они чужеземцы, пришельцы (как это утверждает поздняя пранская традиция, восходящая к Сасанидам, считавшим только себя пстинно иранской династией). Особенно важно отметить, что в поздней традиции Аршакидов называют не парфинской династией, а персидской, царями Персии, персов п т. п. в, что, безусловно, с нашей точки зрения, перекликается с теми же идеями, которые мы видим у Арриана.

2. Замена одного героя двумя, как отмечалось в литературе, — явление вполне обычное, результат влияния литературной традиции, согласно которой у колыбели того пли иного государства стояли два героя-основателя (не обязательно брата), начиная с легендарного основания Рима, где действовали Ромул

и Рем.

В связи с этим можно только заметить, что в литературной традиции, касающейся судеб эллинистического Востока, очень часто в качестве таких «парных» героев выступали Александр Македонский и Селевк, причем опи обрисовывались таким образом, что создавалось впечатление, что Селевк — примой паследник Александра [мпогочисленные примеры см. 11, стр. 153—170].

Появление же мотива преступной любви как причины низвержения власти (как это прекрасно показал И. Вольский) — общий литературный штамш ангичной эпохи, начиная с описания причин низвержения Писистратидов. Он всегда использовался в качестве мотива, особо подчеркивающего тиранический характер власти и законность ее свержения.

3. Уже давно было отмечено, что появление семи заговорщиков в версии Арриана — также чисто литературный прием, позапиствованный из описания заговора семи персов против Гауматы. Он применен, чтобы связать посредством

аналогии Аршакидов с Ахеменидами. Можем только добавить, что это наблюдение было уже сделано в позднеантичной литературе 9.

4. Возведение генеалогии к Ахеменидам для обоснования «законности» своей власти — явление настолько общее в эллинистический период, присутствующее у самых мелких династий, что особо останавливаться на этом вопросе нет необходимости [16, стр. 221].

Рассмотрев эти особенности, отличающие версию Арриана от версии Юстипа, мы вслед за И. Вольским и Я. Нойзнером можем действительно признать, что все опи — явления, объяслимые тем, что создание этой версии имело целью обосновать новыми средствами принцип законности власти Аршакидов. История равней Парфии была пересмотрена в соответствии с некоторыми широко распространенными приемами и литературными штампами, следовательно, версию Арриана надо рассматривать как свидетельство развития идеологических концепций парфянской государственности, а не как документ, описывающий события эпохи возникновения парфянского государства.

Но в эту концепцию решительно не укладывается пункт пятый, поскольку здесь отличия версии Арриана от версии Юстина никак не могут быть истолкованы исходя из тех принципов, которыми объясняются различия в первых четырех пунктах. Суть различий здесь в том, что в версии Арриана упорно снижается значение деятельности Аршака I, совсем не упоминается Аршак II и возвеличивается взамен этого Тиридат. У Арриана указывается, что братья освободили народ от македонян и стали править (... και το έθνος Μακεθόνων απέστησαν ... και ηρξαν), а у Синкелла говорится, что Аршак царствовал 2 года, а Тиридат — 37 лет 10. В то же время у Юстина нет ни слова о Тиридате, все заслуги в создании государства приписываются Аршаку 1, которому наследует его сын Аршак II 11. Если мы имеем дело с литературной обработкой фактов раннепарфянской истории с целью обосновать права Аршакидов на власть в Иране, то совершенно необъяснимым становится стремление преуменьшить роль Ар-

<sup>10</sup> Необходимо отметить, что помимо Юстина сведения о длительности царствования Аршака присуствуют и у других авторов — см., папример, Монсей Хоренский, П, 2, где сообщается, что Аршак парство-

зал 31 год

<sup>8</sup> Это мы видим в уже отмеченном месте Синкелла. У Стефана Византийского (s. v. <sup>49</sup>2γ2) при упоминати этого города говоритея: μετωνομάσθη δε και <sup>2</sup>Αρσακη βαλιέως Περσών; — «переименованный в Арсакию по Арсаку, царю персов»; у Гезикия (s. v.): "Αρσακας — οί βασιλείς Περσών; в «Суде» в обоих случаях, когда говоритея об Аршакидах, несмотря на то что Аршак I называется парфянином, отмечается, что Аршакиды — пари персов: και Αρσακίδαι οί Περσών βασιλείς ενθεν <sup>2</sup>Αρσακίδαι εκλήθησαν οί Περσών βασιλείς. У Монсея Χορенского (1, 8) отмечается, что Аршак был царем персов и парфян.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> «Времи в своих долгих оборотах часто возобновляет сходные случан. Так, составивших с Дарием заговор против магов было семеро; столько же было и тех, которые гораздо позже того восстали с Арсаком против македонян» [6, отрывок 16].

<sup>11</sup> Помимо обычно привлекаемых в этой связи авторов необходимо учесть и поздиюю традицию, очень высоко оценивантную деятельность и моральные качества Аршака. См., например, обычно в этой связи не привлекавшиеся свидетельства «Суды» (s. v. Αρσαχης, A),

шака I, изъятие Аршака II и взамен этого преувеличение роли Тиридата. Но если обратиться к данным нисийской памятной записки и к составленной на основании ее генеалогической таблице, из которой явствует, что после Аршака II царем стал внук брата Аршака I — Фрияцатий 12 и все последующие раннепарфянские цари его потомки, то станет ясным, что создание новой беллетризованной версии истории возникновения парфянского государства имело и еще одну цель — переписать историю таким образом, чтобы как можно большую роль в создании нарфянского государства сыграл брат Аршака I — Тиридат (согласно авторам круга Арриана), истинный предок парфянских царей 13. Ясно, что брат Аршака I существовал, возможно, ему принадлежали значительные заслуги в деле завоевания Парфии и уничтожения власти Андрагора, по он пикогда не был царем, что утверждает и нисийская памятная записка. поскольку он в ней представлен апонимно, как и все предки Готарза, не посившие царского титула.

которые мы считаем необходимым процитировать и из-за пекоторых других оригинальных данных, приведенных адесь: 'Аражилу Пардыч Вастлейс, од борать плетей ви ти αμευρ. Αρασκης Παρνών βασικασός, ος ουρατί πλεγείς με τη μάχη κατά τήν πλευράν θηγικει, άντη γενόμενος τό τε σώμα κάλλιστος καί περιβλεπτοτατος καί την ψυχήν βασιλικώτατος καί τοις ές πόλεμον έργοις δαγμονέστατος καί ές μεν τό υπήγκον πάν πρασατος, είς καθάνρεσιν δε τοῦ αλθότατμένου έργουμενέστατος καί τοῦτον Παρθαῖοί τε ές τά μάλιστα εποθησαν.

«Арсак, царь парфян, который от удара конья в бок умер в сражении. Муж прекрасный телом, и славный, и парственнейший душой, и в ратных делах опытнейший; по отношению к покорным во всем — кротчайший, а по отношению к противникам своим - самый сильный; и о нем парфяне больше всего скорбят».

12 Подтверждением этому служат две другие намятные записки, найденные при раскопках Старой Нисы (NOV 307, NOV 366), к сожалению, худшей сохран-пости. В документе NOV 366, как полагают издатели, говорится о восшествии на престол Санатрука, брата Митридата II. В его родословной также отмечается Фрияпатий как «связующее звено» между Санатруком и Аршаком. В документе NOV 307 упомпиается правнук Фрияпатия, возможно, Фраат III [3, стр. 143—144]. Безусловно, особое место, которое принадлежало Фрияпатию, - первому из потомков Тиридата, восшедшему на аршакидский престол, должно было как-то отразиться в официальной генеалогии. И именно поэтому во всех тех документах, которые являются памятными записками о восшествии на престол и которые до сего времени были обнаружены при раскопках Старой Нисы, обязательно упоминается Фриянатий.

13 Можно думать, что и фраза у Арриана относи-тельно предков Аршака I и Тиридата (Арожидс ид) Τηριδατης ήστιν αθελφω 'Αρσακίδαι του υίου 'Αρσακου του Φριαπίτιου απόγοναι) введена специально для того, чтобы показать, что династия имеда название не по Арша-ку I, как утверждают все иные авторы (см., например, у Евсевия—11а, стр. 207: Парво Махгболом аякатурах, жаі протос ёвлоілеодем 'Аодахідс, бвем 'Ардахіоді, «парфяне отнали от македонян, и первым стал царствовать Арсак, отсюда Арсакиды»), а по другому Аріпа ку — общему предку Аршака I и Тиридата.

При таком объяснении, как нам кажется, все факты согласуются и взаимно объясняют друг друга. После смерти или свержения Аршака II власть переходит к потомкам Тиридата, но поскольку, как свидетельствует античная тралиция, слава Аршака I была велика, он был официально обожествлен, элиминировать его из истории Парфии было невозможно, то история постепенно переделывалась путем полного изъятия из нее Аршака II (видимо, фигуры вообще одиозной для нарфянской знати), а также резкого сокращения времени царствования и Аршака I, который якобы гибнет в самом начале борьбы. Созданный таким образом запас почти в четыре десятилетия отдается под никогда в действительности не имевшее места царствование Тирида-

Таким образом, памятная записка из Нисы позволяет, как нам кажется, не только восстановить подлинную генеалогию царей ранней Парфии, по и осветить неизвестные ранее причины расхождений между сведениями Юстина и Арриана. Она позволила окончательно понять, что версия Арриана не отражает народно-фольклорную парфянскую традицию, а является искусственным созданием, умышленной переработкой подлинных фактов для того, чтобы, во-первых, доказать права Аршакидов на власть в Иране и, во-вторых, возвысить роль Тиридата, подлинного предка раппенарфянских царей.

1. Дьяконов И. М., Лившиц В. А., Документы из Нисы I в. до и. э. Предварительные итоги работы, М., 1960.

2. Д БЯКО ПОВ И. М., ЛИВШИЦ В. А., НОВЫЕ находки документов в Старой Нисе, — «Переднеазиатский сборник, II. Дешифровка и интерпретация инсьменностей Древиего Востока», М., 1966.

3. Дьяконов И. М., Лившиц В. А., фянское царское хозяйство в Нисе I в. до н. э.,-ВДИ, 1960, № 2.

4. Кошеленко Г. А., Некоторые вопросы исто-

рии раниси Парфии, — ВДИ, 1968, № 1. 5. Ко шеленко Г. А., Царская власть и ее обоснование в ранией Парфии, — «История Иранского государства и культуры. К 2500-летию Пранского государства», М., 1971. Эвианий Сардиец,

История, - «Византийские историки», т. 5, СПб., 1858. 7. Altheim F., Stiehl R., Geschichte Mittel-

asions im Altertum, Berlin, 1970. 8. Bickerman E. J., The Parthian ostracon & 1760 from Nisa, ~ «Bibliotheca Orientalis», Jaar-gang XXIII, & 1-2, 1966.

<sup>14</sup> Если принять во внимание хронологические указания Арриана (37 дет нарствования Тиридата и 2 года Аршака I) и наложить их на реальную хронологическую канву в соответствии с нашими соображениями, то можно будет думать, что Аршак II лишился власти в 208 г. до н. э., т. е. непосредственно после его подчинения Антиоху III, что хорошо согласуется с нашими предположениями о возможности его свержения.

- 9. Ch aumont M.L., Etudes d'histoire parthe. I. Documents royaux à Nisa,—«Syria», t. XLVIII, fasc. 1-2, 1971.
- Chaumont M. L., Les ostraca de Nisa. Nouvelle contribution à l'histoire des Arsacides,— JA, t. 256, fasc. I, 1968.
- Edson Ch., Imperium Macedonicum: The Seleucid Empire and Literary Evidence,— «Classical Philology», vol. LIII, № 3, 1958.
- 11a. E u s e b i, Chronicorum,— «Liber prior», ed. A. Schoene, Berlin, 1875.
- 12. Herzfeld E., Archaeological history of Iran-London, 1935.
- 13. Lambert J. N., Aspects de la civilisation à

- l'age du fratriarcat («Bibliothèque de la faculté de droit de l'Université d'Alger», vol. 28), Alger, 1958.
- Neusner F., Parthian political ideology, Iranica Antiqua, vol. III, fasc. 1, 1963.
- 15. Robert L., Inscription hellenistique d'Iran, Hellenica, vol. XI-XII, Paris, 1960.
- 16. Tarn W., Queen Ptolemais and Apama,— «The Classical Quarterly», vol. XXIII, № 3-4, 1929.
- Wolski F., Arsace II et la gentalogie des premiers Arsacides,— «Historia», Bd 11, Hit. 2, Wiesbaden, 1962.
- Wolski F., L'historicité d'Arsaces I,— «Historia», Bd 8, Hft. 2, 1959.

### БАКТРИЙСКИЙ ЖИЛОЙ ДОМ

ОБ АРХИТЕКТУРНОЙ ТИПОЛОГИИ)

В архитектурном наследии древнего и античного Востока основное внимание историков архитектуры обычно привлекали памятники монументального зодчества - храмы, крепостные сооружения, дворцы. Жилые дома хотя и оставались в поле их зрения, но как бы на третьем плане. Это понятно, поскольку главными объектами применения наиболее совершенных строительно-технических средств и воплощения художественно-образных идей являлись сооружения, связанные с заданиями властителей и запросами господствующих культов, в силу чего к их созданию привлекались лучшие зодчие, мастера строительного дела и художественного оформления. Однако основную плоть городов, их архитектурно-организующую среду составляла все же жилая застройка, и в ней-то, в опыте массового строительства, вызревали те принцины, которые затем получали наиболее полноценное эстетическое воплощение в монументальной архитектуре дворпов и храмов.

Жилые дома античной Бактрии оставались почти неизвестными в науке вплоть до последних лет. Осуществленные ранее вскрытия трех-четырех комнат в домах на Чингиз-тепе Старого Термеза [11], Калаи-Мире [6, стр. 273 и сл.], Дальверзин-тепе [1, стр. 49 и сл.] не могли дать представления ни об общей планировке, ни о роли и взаимосвязи различных помещений. Ныне положение изменилось. Крупный грекобактрийский жилой дом раскопан Французской археологической делегацией в Афганистане [17, стр. 321 и сл., рис. 6; 16, стр. 310 и сл., рис. 9, 11]. Раскопками же Узбекистанской искусствоведческой экспедиции в Сурхандарьинской области УэССР уже вскрыты полностью (или в большей своей части) по одному жилому дому в Халчаяне [14, стр. 86 и сл.], Айртаме, Хатын-Рабате и три дома на Дальверзин-тепе (последние фигурируют ниже под полевыми шифрами ДТ-2, ДТ-5, ДТ-6) <sup>1</sup>. Все эти дома — кушанского времени.

<sup>1</sup> Научный руководитель работ — автор данной статьи, участники раскопок упоминаемых в статье объектов — Т. Беляева, Э. Ртвеладзе, Б. Тургунов, Э. Хакимов.

Полученный комплекс наблюдений и фактов позволяет охарактеризовать некоторые ведущие черты архитектуры бактрийского жилого дома первых веков до и после начала нашей эры.

Архитектура жилища, как правило, отвечает требованиям бытового уклада семьи, отражающего определенные черты господствующей социальной организации; задачам создания повседневного комфорта — с учетом природно-климатических факторов; требованиям экономичности, побуждающим к применению наиболее доступных местных строительных материалов и проверенных долгой практикой строительных конструкций; в известной мере созданию эстетически воспитующей среды. Разумеется, удельный вес этих факторов неравнопенен, он менялся в зависимости от сословного и имущественного положения владельца, отсюда - различие в облике жилых домов рядовых горожан и домов городской верхушки. Но при всем том есть в них немало и общих черт.

Общим является использование традиционных для Бактрии строительных материалов и строительно-технических приемов. Материалом стен служат крупный квадратный сырен, битая глина-пахса, нередко их комбинация, применяются и глино-каркасные конструкции. Стены значительны по толщине (несущие и ограждающие — от 1,20 до 2,80 м, перегородки — 0,80 — 1 м). Эта толщина не только отвечала конструктивным целям, но и обеспечивала хороший тепловой режим — прохладу летом, сохранение тепла зимой. В домах на Дальверзин-тепе выявлен прием армирования стен интерьеров вертикальными стойками, заделывавшимися вровень с поверхностью стены, - именпо на эти стойки, а не на сырцовые кладки опирались главные прогоны потолка. Перекрытия домов были преимущественно деревянными — остатки больших и малых обуглившихся при пожаре балок обнаружены в Ай-Ханум, Халчаяне, Дальверзин-тепе. В айванах и большепролетных помещениях использовались деревянные колонны, нередко на каменных базах.

Иланировка бактрийских жилых домов может быть проиллюстрирована на примерах.

Дом в Хатын-Рабате расположен неподалеку от холма -- остатков крупного кушано-бактрийского архитектурного комплекса. Дом принадлежал владельцу мастерской по обработке каменных архитектурных деталей — плит, баз, коринфизированных капителей, фрагменты которых и множество отщенов мергелистого известняка обнаружены прямо на рабочей площадке. Участок владельца невелик и охвачен глинобитным дувалом. Сам дом прямоуголен (21 × 18 м), ориентирован с некоторым склонением к странам света. Он включает 16 помещений, полуоткрытую мастерскую, отмощенную сырцовым кирпичом; два дворика: один - с очажком, видимо, производственного назначения, другой — хозяйственный с расположенной рядом кухней. Выделяется центральное квадратное помещение - о его особом назначении свидетельствуют и само местоположение, и окраска (или роспись) штукатурок, фрагменты которых найдены при раскопках, в бело-красночерной гамме. Комнаты взаимосвязаны дверьми в отдельные группы, однако в некоторых из них вообще не удалось выявить положения дверных проемов. Быть может, в них спускались по деревянным лесенкам с расположенных на крыше крытых террас. Отметим, что подобное же явление - отсутствие дверных проемов - присуще многим помещениям жилых домов Бхир-Маунда и Сиркапа в Таксиле [18, табл. 2, 10 и

Время сооружения и функционирования дома на Хатын-Рабате определяется находками кушанских монет — от Кадфиза II до Хувишки (1—II вв., если относить «эру Канишки» к рубежу 1—II вв. + два — три десятилетия).

Небольшой дом рядового горожанина ДТ-2 вскрыт на Дальверзин-тене [12, стр. 192]. Он близок к квадрату в плане (26,5 × 23 м), имеет Г-образный дворик, в который, судя по торцовому выступу одной из стен, был обращен айван на деревянных колоннах. Дом состоял из восьми помещений, взаимосвязанных дверными проемами по два, по три. В нем выделяется продолговатая центральная комната, посреди которой высился небольшой очаг и примыкающая к степе сырповая тумба. То и другое имело не бытовое назначение, так как очаг невелик, приподнят на сырповом пьедестале, а у подножия его в слое пепла были найдены фрагменты двух терракотовых статуэток бактрийской богини. Очевидно, комната одновременно служила и гостиной-михманханой, и местом отправления домашнего культа у жертвенцика-очага; на тумбе же устанавливались ритуальные пред-

Датировку дома определяет комплекс археологических находок, в числе которых — монеты Кадфиза 11 и Канишки (I—II вв.). Особую группу представляют жилые дома богатых горожан. В отличие от описапных домов рядовых жителей, возводивших их, очевидно, своими силами (отсюда — отсутствие строгой осевой разбивки, иногда пепараллельность стен и трапециевидная форма некоторых помещений), домам этого типа присуща четкость планировочной схемы. К сооружению их, несомненно, привлекались опытные зодчие, искушенные в разбивке общирных, многокомнатных зданий.

Планы вскрытых археологами жилых домов этой группы не повторяют друг друга, но варьируют в зависимости от общих масштабов и от их положения в черте городских кварталов. Вместе с тем они следуют некоему единому принципу.

Дом на городище Ай-Ханум расположен в глубине квадратного двора и сам квадратен в плане (70 × 70 м). Главный фасад выделен трехпролетным айваном (две колонны и два пилястра). Через центральный проход из него можно попасть в вестибюль, а через боковые — в коридоры. В центре дома помещается подквадратный зал с входами из вестибюля и из коридора, обводящего зал с трех сторон; по периметру этого коридора паходятся комнаты жилого, хозяйственного и бытового назначения (в числе послених — небольшая баня).

Дом ДТ-5 на Дальверзин-тепе имеет два дворика — парадный, лицевой, и задний, хозяйственный. Дом прямоуголен (33,5 × 28 м), на главной оси его айван, вестибюль и обширный прямоугольный зал (11 × 7,5 м), за ним на той же оси лежит изолированный, поперечно-вытянутый зал (10,5 × 4 м). С двух сторон эту группу огибает коридор; отрезок отпеленного перегородкой коридора имеется и с третьей стороны; попасть в них можно было линь со двора, через самостоятельные, не связанные с центральным входом двери. Коридоры давали доступ к расположенным в правом и в левом крыле дома отдельным группам взаимосвязанных проходами комнат, в большинстве, очевидно, жилых. Главный зал представлял собой гостиную-михманхану. Общирная квадратная угловая комната служила скорее всего семейной трапезной. Вдоль заднего двора размещены хозяйственно-бытовые помещения, в числе их небольшая баня, вымощенная жженым кирпичом, с кобурами в углу и кирпичным водостоком, велушим к поглошающей яме.

Особый интерес представляет поперечновытянутый зал, попасть в который можно было лишь из обводного коридора. На щищовой стене этого зала расположена овальная ниша с закопченной поверхностью и прямоугольной приступкой, где имеется полусферическая ямка, заполненная пеплом. Вдоль противоположной

степы тинется невысокая суфа и возведена пристепная тумба. Зал этот явно служил домашней молельной, где в инше возжигался огонь, на тумбе располагались культовые предметы, а на суфе пребывали члены семьи, совершавшие положенные обряды <sup>2</sup>. При раскопках здесь в углу обнаружена обуглившаяся при пожаре деревящая статуэтка бактрийской богини и рядом — монета Канишки. Но строительство самого дома предшествует времени Канишки, поскольку его первоначальный пол значительно ниже пола молельни.

Дом ДТ-6 на Дальверзин-тепе выстроен в том же квартале, что и описанный выше, смежно с оградой его переднего двора. Сам этот дом значительно крупшее по масштабам, также имеет два двора, ту же ориентацию и сходный состав помещений. Парадная часть его выделена семипролетным айваном, откуда в дом ведут три входа. Центральную группу образуют поперечновытянутое помещение и расположенный за ним четырехколонный прямоугольный зал-михманхана. Ее охватывает с четырех сторон широкий коридор, подразделенный перегородками (может быть, не первоначальными) на прямоугольные или Г-образные отрезки. Судя по находкам целых и разбитых хумов и иных сосудов в двух коридорах, последние имели хозяйственноскладской характер. Вдоль них размещено большое число жилых и иных бытовых помещений, взаимосвязанных в отдельные группы; попасть туда можно было или из этих коридоров или со стороны хозяйственного двора. Здесь же имеется молельня с нишей.

Сооружение дома ДТ-6 относится примерно к 1 в. н. э.: в засыпке под полом обнаружены монеты из группы «варварского Гелиокла», а над полом — «Сотера Мегаса». Последний этап существования постройки приходится на П— П вв. — время Васудевы П, монеты которого найдены на полах зала и коридоров.

Как видим, всем трем большим жилым домам — греко-бактрийского времени в Ай-Ханум и кушанского периода на Дальверзин-тепе — присуще единство типологической схемы при вариантности ее разработки, а именно: выделение главного фасада колонным айваном; расположение на его оси приемного зала (михманхана), которому иногда преднествует вестиболь; устройство с трех или четырех сторон вокруг центральной группы обводного коридора, ипогда подразделенного на длинные отсеки; размещение с двух или с трех сторон здания вдоль коридоров одиночных или объединенных в группы компат; организация двух дворов — нарад-

ного и хозяйственного. Общий композиционнопланировочный принции сводится к функционально-четкому выделению в бактрийских домах парадно-гостевой группы, жилищио-бытовой и системы связующих или, наоборот, разделяющих их коридоров, частично выполнявших хозяйственно-складские функции. Иногда в доме выделяется доманиняя молельня, планировочно смежная с центральной группой.

Определить назначение всех вскрытых комнат не всегда представляется возможным, но обращает внимание их группировка по две, по три; вероятно, это жилые ячейки супружсских пар большой семьи с чертами патриархального

уклада.

Объемно-пространственная композиция крупных бактрийских домов во многом была обусловлена как их планировочной схемой, так и приемами строительной техники. Обращает внимание чрезвычайная толщина стен центрального планировочного ядра — приемного зала; она достигает 2,5 м, вдвое больше, чем стены других помещений. И толщина стен, и подсчет объема заполняющих зал завалов глины приводит к заключению, что зал возвышался над перекрытиями прочих помещений. Очевидно, с уровня их кровли кладка возвышенной части михманханы сокращалась наполовину, другая же ее половина служила для опоры смежных перекрытий. Их плоские кровли могли использоваться в летиюю пору - на них, возможно, располагались легкие навесы типа тех балахана, которые столь характерны для народных жилых домов таджиков и узбеков.

Фасады бактрийских домов были глухими, кроме главного, который обычно выделен колонным айваном, обжатым гладкими плоскостями смежных стен. Колонны в основном деревянные, передко на каменных базах аттического или торовидного профиля. В домах ДТ-5 и ДТ-6 на Дальверзин-тепе углы айвана фланкированы трехчетвертными пилястрами на профилированных базах и увенчаны коринфизироваными капителями.

В декор краевых свесов крыш по главному фасаду входили желобчатые черепицы-автефиксы с орнаментально оформленными щитками. В вестибюле дома ДТ-5 найдены мелкие фрагменты многоцветных росписей, составлявших первоначальную отделку стен. В михманхане этого же дома обнаружены обгорелые балки плафона, выполненного в той конструктивно-рациональной выразительной системе «кассетного потолка», которая дожила в народном строительстве памирских таджиков до наших дней. На этих балках сохранилась декоративная резьба в виде набегающих лавровых листков. Вероятно, резьбою покрывались в бактрийских домах и колонны.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Небольшая изолированная молельня, оформленная живописью и скульнтурой, обнаружена также в здании ДТ-7 на Дальверзин-тепе, расконки которого пока еще не завершены.

Упомянутые архитектурно-декоративные детали — коринфизированные капители, антефиксы, балки, покрытые резьбою в виде листвы лавра, - восходят к греческим архитектурным истокам. Но в своем планировочном и объемнопространственном решении композиция бактрийских жилых домов имеет чисто местную основу.

Типология жилых домов оказала существенпое влияние и на иные виды архитектурных сооружений Бактрии. Это явственно отражено в композиции бактрийских дворцов. Таков раннекушанский дворец в Халчаяне, где доминирует центральная часть — пятипролетный айван с деревянными колоннами на каменных базах, приемный зал и расположенная за ним двухколонная (тронная?) комната, а по обе стороны находятся несколько коридоров и подсобных помещений [12, стр. 45 и сл.; 11, стр. 15 и сл.]. В обширном дворцовом здании греко-бактрийского или раннекушанского времени, вскрытом на городище Саксанохур, центральным организующим элементом плана становится не зал, а внутренний дворик, обведенный по периметру кулуаром, дающим доступ к отдельным группам комнат [8, стр. 163 и сл., рис. 3]. Вход со двора в парадную, видимо «гостевую», группу выделен глубоким айваном с колоннами и пилястрами коринфизированного ордера. Из айвана через коридор и несколько смещенный по оси проход можно было попасть в михманхану. Имелся во дворце и род изолированной молельни с жертвенником и остатками живописного декора. Мы полагаем, что в Саксанохуре вскрыг именно дворец, хотя исследователи этого памятника Б. А. Литвинский и Х. Мухитдинов считают его «дворцово-храмовым зданием», исходя из наличия в нем коридора и устройства четырех очажков (жертвенников?) в трех помещениях и в коридоре [8, стр. 176-177]. Как показано выше, обводные коридоры очень типичны для крупных бактрийских жилых домов, не менее типично и устройство в них культовых ниш, жертвенников и даже особых молелен, связанных с отправлением культовых обрядов.

Идея зала в обводе коридора или системы продолговатых коридорообразных кулуаров, заложенная в бактрийском жилом доме, вошла и в культовое бактрийское строительство. История мирового зодчества знает немало примеров, когда генезис храма — «дома божества» — ведет свое начало от архитектуры жилого дома: напомним роль мегарона в формировании типологии греческого храма, жилища со скатными черепичными кровлями в облике китайских кумирен и т. д.

По-видимому, сходный процесс имел место и в бактрийской архитектуре. Беря за исходное типологическую схему жилого дома, зодчие

приспосабливают и видоизменяют ее в соответствии с запросами культа, очищая от функционально пенужных элементов бытового характера и придаван ту замкнутость композиции, которая была вызвана требованиями ритуала. В итоге возникает ряд храмовых вариантов. Уже в позинем греко-бактрийском строительстве можно видеть схему айван — пронаос — наос в Il-образном обводе их коридором: таков храм на городише Лильбержин в Южной Бактрии [7, стр. 168, рис. 9], с которым сходен план жилого дома ДТ-6 на Дальверзин-тепе в северной Бактрии. Еще более лаконична характерная для эпохи Кушан схема храма с квадратным залом (при большом пролете - четырехколопным), охваченным с трех или с четырех сторон коридорами, которые подразделены наподобие продолговатых кулуаров, - напомним святилише Канишки и храм В в Сурх-Котале [19, стр. 437 и сл., рис. 2, 4; 20, стр. 163 и сл., рис. 1, 2; 21, фиг. 1]. Система зала в коридорообразном обводе входит на почве Бактрии и в буддийское зодчество — таковы святилища и кумирии буддийской вихары Кара-тепе в Старом Термезе [15, рис. 2-4].

Композиционные особенности бактрийского жилища свидетельствуют об оформлении здесь особого регионального архитектурного типа. Он сложился на основе конкретных социально-бытовых запросов и конструктивно-технических средств, отлившись в конечном счете в определенный архитектурный образ.

В близком русле развивалась и архитектура жилых домов (к сожалению, пока еще очень слабо изученных) античного Согда и восточнопарфянских областей. Дома, вскрытые в Кизил-Кыре [9, стр. 60 и сл., рис. 2] и Гарры-Кяризе [10, стр. 74 и сл., рис. 25], дают варианты планировки с центральным залом и обводящими его по периметру продолговатыми помещениями.

Рассмотренная типологическая схема в известной мере предвосхищает и композицию среднеазнатских жилых домов периода раннего средневековья. Напомним богатые дома Пенджикента [2, стр. 113 и сл.; 3, стр. 46; 5, стр. 119 и сл.], для которых характерна квадратная михманхана (нередко четырехколонная) в обвопе жилых и хозяйственных помещений.

1. Альбаум Л. И., Городище Дальверзин-тепе,-ИМКУ, вып. 7, Ташкент, 1966.

2. Белепицкий А. М., Общие результаты рас-

в дея и и ц. к. и и А. м., Сощие результаты рас-конок городина древного Пенджикента (1951— 1953 гг.), — МИА, № 66, М. — Л., 1958. Белениц кий А. М., Результаты работ пенд-жикентского отрида в 1957 г., «Археологические работы в Таджикистане в 1957 г.», вып. V, Сталинабад, 1959

4. В оронина В. Л., Архитектура древнего Пенд-жикента, — МИА, № 124, М. — Л., 1964.

5. В оронина В. Л., Городища древнего Пенджикента как источник для истории зодчества, - «Архитектурное наследство», 8, М., 1957.

6. Дьяконов М. М., Археологические работы в нижием течении р. Кафирингана (Кобадиан). — МИА. № 37. М. — Л., 1953. 7. Кругликова И. Т., Сарианиди В. И.,

Древняя Бактрия в свете новых археологических

открытий,— СА, 1971, № 4. 8. Литвинский Б. А., Мухитдинов Х., Античное городище Саксанохур (Южный Таджикистан), — СА, 1969, № 2. 9. Нильсен В. А., Кизил-Кыр,— ИМКУ, вып. 1,

Ташкент, 1956.

- Пилипко В. Н., Раскопки парфянского сельского поселения в местности Гарры-Кяриз (Парфиена), - «Каракумские древности», вып. III, Ашхабад, 1970.
- 11. Пиотровский Б. Б., Раскопки на Чингизтепе. Термезская археологическая комплексная экспедиция, I, Ташкент, 1940.

Пугаченкова Г. А., Новое в научении Даль-верзин-тепе, — СА, 1971, № 4.

Пугаченкова Г. А., Скульптура Халчаяна, M., 1971.

14. Пугаченкова Г. А., Халчаян. К проблеме художественной культуры Северной Бактрии, Ташкент, 1966.

Ставиский Б. Я., Основные итоги раскопок Кара-тепе в 1963—1964 гг.,— «Буддийские пещеры

Кара-тепе в Старом Термезе», М., 1969.

16. Bernard P., Campagne des fouilles de 1969 à Ai-Khanoum en Afghanistan, — CRAIBL, 1970. 17. Bernard P., Quatrième campagne des fouilles à

Ai-Khanoum (Bactriane), - CRAIBL, 1969. 18. Marshall J., Taxila. 3 vols., Cambridge, 1951.

Schlumberger D., Le temple de Surkh Kotal en Bactriane, — JA, 1952.
 Schlumberger D., Le temple de Surkh Kotal en Bactriane (II), — JA, 1954.
 Schlumberger D., Le temple de Surkh Kotal en Bactriane (IV), — JA, 1964.

### О СЕВЕРНЫХ РУБЕЖАХ КУШАНСКОЙ БАКТРИИ

Памяти Даниэля Шлюмберже

Древняя Бактрия, Бактриана античных авторов, сыграла, как известно, выдающуюся родь в истории древнего мира, и в частности в истории Кушанской державы. Вопреки широко распространенному ранее в нашей литературе мнению о локализации первоначального центра кушанской государственности в Согде, на среднем течении Зеравшана, теперь уже никто, кажется, не сомневается в том, что княжество Кушанию следует помещать именно в Бактрии 1. Не вызывает сомнения и большое значение Бактрии в последующей истории Кушанского царства, вплоть до его окончательной гибели в конце IV в. н. э. (см., например, сводный обзор истории Кушанского государства [20, стр. 354-361, 366 и сл. 1. Разбор панных о времени окончательного краха Кушанского царства см. [9]; см. также [24]).

Иначе обстоит дело с определением рубежей Бактрии, особенно ее северных пределов. Среди советских ученых наиболее распространено мнение, что Бактрия — это область бассейна Амударьи в среднем ее течении, ограниченная на юге Гиндукушем, а на севере Гиссарским хребтом. Наиболее четко это положение сформулировали М. М. Дълконов [4, стр. 308; 5, стр. 22] и С. П. Толстов [25, стр. 70, прим. 26; 42, стр. 324, прим. 1].

В работах наших зарубежных коллег северным рубежом Бактрии нередко считается Амударья, а земли по ее правобережью отпосятся то к Согду (Согдиане античных источников), то к некоей надуманной области Трансоксиане [см.,

например, 34; 27, стр. 131—141, особенно карта на стр. 133; 32; 39]. Следует, однако, отметить, что в нашей литературе иногда в состав Бактрии включается Беграм (древняя Каписа), центр области Паропамисады, лежащей к югу от Гиндукуша [см., например, 26, стр. 7, 14]. Вместе с тем такой авторитетный зарубежный исследователь, как Д. Шлюмберже, придерживается тех же взглядов, что и большинство советских авторов [40, стр. 40—41; 41, стр. 52].

Отнесение Беграма и, следовательно, области Паропамисады к Бактрии — просто ошибка, обусловленная плохим знанием исторической географии и переносом в древность современных политико-административных границ. Разногласия же по вопросу о северных рубежах Бактрии объясняются противоречивостью сведений письменных источников.

Фактически науке неизвестны сейчас точные указания древних авторов на границы Бактрин как одной из областей Кушанской державы. Это, конечно, не означает, что подробных описаний кушанской Бактрии не существовало; скорее всего они еще не открыты. Но как бы то ни было, исследователям приходится для суждений по вопросу о рубежах Бактрии кушанского периода привлекать сведения, относящиеся либо ко времени, предшествующему сложению Кушанской державы, либо к эпохе после ее падения.

Представления об Амударье как северном рубеже Бактрии восходят к античным авторам, описывающим походы Александра Македонского<sup>2</sup>, и к сообщению Чжан Цяня, посла китай-

<sup>1</sup> Критику локализации Кушании в Согде см. [19, стр. 112]. Следует, одвако, указать, что, признавая а ядрь Кушанского государства Бактрию, наши ученые расходятся в более точной локализации княжества Кушании. Так, М. Е. Массон, видимо соглашансь со мною, помещает это княжество в южкой, левобережной Бактрии [см. 12, стр. 13], в то время как Г. А. Пугаченкова связывает Кушанию с северными, правобережными землями [см., например, 17, стр. 31].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Это положение касается не только труда Страбона (около 64 г. до н. э. — 23/24 г. н. э.), но п Клавдия Птолемея (вторая половина II в. н. э.), который в своем «Географическом руководстве» (VI, II) приводит краткое описание Бактрианы. См., например, недавнее издание с переводом и комментарием интересующего нас текста [38]. Как это неоднократно отмечалось [см. 10, стр. 33 и сл.], многие спедения Птолемея о Бактрии

ского императора, направленного около 130 г. до н. э. к кочевым завоевателям Бактрии — даюечкам — с целью склонить их к совместной борьбе с хуннами. Ни летописцев великого македонянина, ни китайского «первооткрывателя Запада» историко-культурные границы древней Бактрии специально не интересовали.

При этом следует учесть, что «аптичные авторы, как правило, проводили границы крупных областей и этнических групп по рекам... однако эти границы, как показали тщательные неследования, были весьма условными, и принимать их без оговорок и проверки нельзя» [13, стр. 41]. Этот вывод, сделанный в отношении Рейпа, Дуная, Вислы, Днестра и Дона, мы вправе, безусловно, распространить и на Амударью 3.

Сообщение же Чжан Цяня о да-юечжах к северу и о стране Дахя (Бактрия) к югу от реки Гуйшуй (Вахш — Амударья) [см. 3, стр. 151—152; 43, стр. 360, 365] никак нельзя рассматрывать как свидетельство о том, что великая среднеазиатская река ограничивала Бактрию с севера, поскольку посланник китайского императорского двора посетил Среднюю Азию в тот переходный период, когда да-юечжи, уже подчинив всю Бактрию, обосновались еще не в ее дентральной, левобережной части, а на правобережке Амударьи.

Вторая, поздняя группа источников, на которую опираются советские исследователи Средней Азии, включает сообщения знаменитого паломника Сюань-цзана и ранцих арабских авторов. Этот паломник, проследовавший по пути к буддийским святыням Индии через среднеазиатские земли в 30-х годах VII в., широко пользовался расспросными данными. На местную традицию опирались в своих сообщениях о Средней Азии VII — VIII вв. и ранние арабские авторы. Таким образом, сведения этой группы источников доносят до нас представления о рубежах среднеазиатских владений и историко-культурных областей, распространенные в период перед арабским завоеванием в местной, среднеазиатской среде. Сюань-цзан прямо указывает, что Амударья делит Бактрию-Тохаристан («страну Ту-хо-ло») на две части, а границей между этой этнокультурной областью (политически она уже не представляла собой единого целого) и Согдом («страной Су-ли») были Железиые ворота, проход в современных горах Байсун-тау [28, стр. 36, 37; 29, стр. 102—103; 30, стр. 47]. Правобережье Амударьи включают в состав Тохаристана и ранние арабские авторы [см. 2, т. I, стр. 118; т. II, ч. 4, стр. 455].

Мпе, как и другим советским исследователям, специально рассматривавшим вопрос о рубежах Бактрии — Тохаристана [папример, 12], сведения Сюань-цзяна и арабских авторов представляются более заслуживающими доверия. Но если даже не отдавать предпочтения ни одной из упоминавшихся выше групп источников, нельзя не признать, что нет пикаких оснований оставлять без внимания данные, приводимые раннесредневековыми авторами.

Во всяком случае, мы вправе, видимо, отметить существенное расхождение в сообщениях о северных рубежах Бактрии — Тохаристана у ранних и более поздних авторов и попытаться привлечь для решения этого вопроса какиенибудь иные источники. К счастью, такие источники у нас теперь есть. Это археологические данные, полученные советскими учеными на правобережье Амударьи, а Советско-Афганской археологической экспедицией и зарубежными коллегами, в первую очередь Французской археологической миссией, в Афганистане, к югу от этой реки. Результаты этих исследований позволяют утверждать, что все поддающиеся учету вещественные выражения этноса и его культуры — архитектура и архитектурный декор, строительные материалы и приемы, керамика, терракоты и, наконец, монеты и эпиграфические находки — свидетельствуют о том, что земли к северу и к югу от Амударын, на всем пространстве от Гиннукуща на юге до Гиссарского хребта на севере, в период расцвета Кушанского царства составляли единое этнокультурное, хозяйственное и политическое целое.

Не имея возможности рассмотреть здесь всю совокупность вещественных находок кушанской поры на лево- и правобережных землях Тохаристана, отмечу линь сходство в планировке знаменитого «храма Канишки» в Сурх-Котале и наземного храма в буддийском культовом центре кушанского Термеза того же времени - Каратепе [см. 22, стр. 56-57; 21, стр. 174], равно как и удивительную близость каменных деталей архитектурного декора «храма Канишки» и буддийской «платформы статуй» в Сурх-Котале и капители из Шам-калы (и Сурх-Котал и Шамкала расположены в районе Баглана, в Северном Афганистане) с капителью и другими деталями декоративного пилястра из Кара-тепе в Термезе [см. 23, стр. 44-50]. Характерно, что эти особенности устройства храмовых построек и их лекора, сближающие баглапские и термезские памятники, в то же время отличают их от

<sup>3</sup> Пользуюсь случаем, чтобы поблагодарить Д. А. Мачинского за ценные консультации.

почеринуты у Марина Тирского (начало II в. н. э.), ошравшегося на данные купца Маэса Тициана (рубев I—II вв.). Однако сведения о торговых путях, почертнутые Итолемеем у Марина, служили лишь дополнительным материалом к общей картине, которую Птолемей позаимствовал у Страбона и Эратосфена (около 276—194 гг. до н. э.). Иначе говоря, сведения Итолемея о границах Бактрин восходят все к тем же историкам шоходов Александра.

гандхарской и какой-либо иной (вне Бактрии) локальной школы кушанской эпохи.

Об историко-культурном единстве этих территорий свидетельствуют и такие специфические архитектурные сооружения, как буддийские ступы. Как это показала Г. А. Пугаченкова [см. 16. стр. 157—1641, ступы кушанского времени в Айртаме и в самом Термезе (Зурмала) по их строительным материалам и приемам сходны со ступами Балха — Шахри-Фолак и Тепе-Рустам [см. 37, стр. 101-102]; и айртамская, и термезская, и балхские ступы возведены из крупного квадратного сырцового кирпича и были облицованы жжеными кирпичными плитками или плитами мергелистого известняка, а по форме представляли собой нокоящийся на прямоугольном стилобате цилиндр со сферическим верхом. Обе эти группы построек отличны именно по строительным материалам и технике от буддийских ступ других областей Кушанского царства [16, стр. 263, 264].

На правобережье Амударьи были в кушанское время распространены и те же типы терракот, что и в левобережной Бактрин см., например, 14, стр. 14].

Но особенно выразительны, пожалуй, эпиграфические находки. Как известно, в центральных районах Бактрии, к югу от Амударьи, в кушанское время (и позднее, вплоть до предмонгольского периода) было распространено своеобразное «кушанское письмо», основанное на базе греческого алфавита и приспособленное для записи ираноязычной речи этой колыбели кушанской государственности. Недавние находки на правобережье Амударьи показали, что то же «кушанское письмо» и тот же язык применялись здесь весьма широко, - как и на левобережье. (Последнюю сводку памятников этой письменности см. [6, стр. 47—81, а также 35; 36].) Отметим, кстати, что это письмо и этот язык, использовавшиеся в общегосударственном чекане Кушанской державы в период ее расцвета (начиная с Канишки) и бывшие, таким образом, письменностью и языком не только Бактрии, но и кушанской правящей верхушки, ни в Гандхаре, ни в Матхуре, ни в каком-либо ином из индийских владений кушан широкого распространения не получили; характерно, что даже в царском святилище в Матхуре все дошедшие до нас надписи выполнены лишь индийскими алфавитами и языками. Вполне вероятно, конечно, что и в Индии будут найдены отдельные надписи «кушанским письмом» 4, но вывод о господстве этой письменности (и языка) именно в Бактрии (причем в обеих ее частях) в отличие от индийских алфавитов и языков, преобладающих в областях к югу от Гиндукуша, вряд ли будет поколеблен.

Не менее красноречив и состав монетных нахолок на правобережных землях Амударьи. Не касаясь вопроса о раннекушанских чеканках, отмечу лишь, что денежное хозяйство и монетное дело были развиты здесь еще до сложения Кушанского царства [11, стр. 37-47]. Со времени же Вимы Кадфиза (Кадфиз II) на этой территории обращались лишь те же самые кущанские монеты, что и в левобережной Бактрии [помимо 19, стр. 112—113, и 20, стр. 356 и сл., см. также: 1, стр. 3; 7, стр. 135; 8, стр. 89; 15, стр. 44; 18, стр. 74-88; ср. 12]. Единственным возможным объяснением этого факта может быть вывод о денежно-хозяйственном (и, видимо, политическом также) единстве обеих этих территорий (ср. вывод П. Бернара [31, стр. 439] о зонах обращения греко-бактрийских, греко-индийских и индийских монет: первые господствовали к северу от Гиндукуша, вторые и третьи - к югу от него).

Все вышесказанное позволяет считать вопрос о северных пределах кушанской Бактрии решенным достаточно определенно. Сомневаться в связях правобережья Амударыи с кушанами в царствования Вимы Кадфиза, Канпшки и их преемников теперь, по-видимому, уже не приходится: правобережные земли были неотъемлемой частью Бактрии, одной из основных областей Кушанского царства времени его расцвета.

1. Альбаум Л. И., К стратиграфии кушанских поселений Ангорского района Сурхандарьинской области, — «Тезисы докладов и сообщений советских ученых (Международная конференция по истории, археологии и культуре Центральной Азии в кушан-

скую эпоху)», М., 1968. Бартольд В. В., Собрание сочинений, т. I, т. II, ч. I, М., 1963.

- 3. Бичурии Н. Я., Собрание сведений о народах, обитавших в Средней Азии в давние времена, т. П, M., 1959. 4. Дьяконов М. М., Древияя Бактрия, - «По
- следам древних культур. От Волги до Тихого океана», М., 1954.
- 5. Дьяконов М. М., У истоков древней культуры Таджикистана, Сталинабад, 1956.
- 6. Лившиц В. А., К открытию бактрийских надписей на Кара-тепе, — «Кара-тепе II», М., 1969. 7. Литвинский Б. А., Археологические откры-
- тия в Таджикистане за годы Советской власти и некоторые проблемы древней истории Средней Азии, -ВДИ, 1967, № 3.
- 8. Литвинский Б. А., Зеймаль Т. И., Рас-конки и разведки в Южном Таркикистане в 1961 г.,— ТИИ АН ТаркССР, т. XLII, 1964. 9. Луконии В. Г., Завоевания Сасанидов на
- Востоке и проблема кушанской абсолютной хронологии, - ВДИ, 1969, № 2.

<sup>4</sup> На такую возможность указывают недавние находки падписей курсивным «кушанским письмом» в Афганистане (к югу от Гиндукуща) и определение надписей этим же письмом, хранящихся в Пешаварском музее и происходящих из долины Точи [см. 36, стр. 25-26; 33, стр. 125-135].

10. Мандельштам А. М., Материалы к историко-географическому обзору Памира'и припамирских областей, Сталинабад, 1957.

11. Массон В. М., Денежное хозяйство древней Средней Азии по нумизматическим данным, - ВДИ,

1955, № 2.

12. Массон М. Е., К вопросу о северных границах государства «великих кушан», — ОНУ, 1968, № 8.

13. Мачинский Л. А., О времени первого активного выступления сарматов в Поднепровье, по свидетельствам античных инсьменных источников,-АС, вып. 13, Л., 1971. 14. Мешкерис В. А., Согдийская школа короплас-

тики в кушанскую эпоху, - ИООН АН ТаджССР,

Nº 2 (52), 1968.

15. Мухитдинов Х., Терракоты Саксанохура,-«Тезисы докладов и сообщений советских ученых (Международная конференция по истории, археологии и культуре Центральной Азии в кушанскую эпоху)», М., 1968.

16. Пугаченкова Г. А., Дваступа на юге Узбекистана, — СА, 1967, № 3.
17. Пугаченкова Г. А., К стратиграфип новых

- монетных находок из Северной Бактрии, ВДИ, 1967, № 3.
- Пугаченкова Г. А., К изучению памятни-ков Северной Бактрии, ОНУ, 1968, № 8.
- 19. Ставиский Б. Я., О северных границах Кушанского государства, ВДИ, 1961, № 1.
- Ставиский Б. Я., Средняя Азия в кушанский
- период. ИТН, т. I, М., 1963. 21. Ставиский Б. Я., Средняя Азия, Индия, Рим (к вопросу о международных связях в кушанский период), - «Индия в древности», М., 1964.
- 22. Ставиский Б. Я., Основные итоги раскопок Кара-тепе в 1961-1962 гг., - «Кара-тепе I», М.,

- 23. Ставиский Б. Я., Капители древней Бактрии — СА, 1972, № 2.
- Ставиский Б. Я., Вайнберг Б. И., Сасаниды в Правобережной Бактрии (Тохаристане) в IV-V вв., - ВДЙ, 1972, № 3.
- 25. Толстов С. П., Датированные документы из дворца Топрак-кала и проблема «Эры Illaка» и
- «Эры Канпшки»,— ПВ, 1961, № 1. 26. Юркевич Э. А., Кушанская культура на тер-

ритория Афганистана, Пакистана и Индии,—АКД, М., 1968.

27. Allchin R. A., The Culture Sequence of Bactria,— "Antiquity", vol. XXX, № 123, 1957. [Beals., transl.], The Life of Hiuen-Tsiang, by the Shamans Hwui Li and Yen-Tsung, London, 1888.

29. [Be a l S., transl.], Si-yu-ki. Buddhist Records of Western World, transl. from Chinese of Hiuen-Tsi-

ang, vol. I, London, 1906. 30. [Be a l S., transl.], Si-yu-ki. Buddhist Records of Western World, transl. from Chinese of Hiuen-Tsi-

ang, Calcutta, 1957.

 Bernard P., La campagne des fouilles de 1970
 Ai Khanoum (Afghanistan), — CRAIBL 1971, Paris, 1971.

32. Fischer K., Gandharan Sculpture from Kunduz and Environs,- «Artibus Asia», vol. XXI, № 3-

4, Ascona, 1958.
33. Dani A. H., Humbach H., Göbl R., To-chi Valley Inscriptions in the Peshawar Museum,— «Ancient Pakistan», I, Peshawar, 1964.

34. Ghirshman R., Begram, - MDAFA, t. XII,

Cairo, 1946. 35. Göbl R., Dokumente zur Geschichte der Iranischen Hunnen in Bactrien und Indien, Bd I-IV, Wiesbaden, 1967.

36. Humbach H., Two Inscriptions in Graeco-Bactrian Cursive Script from Afghanistan, E. W., vol. 17,

№ 1-2, 1967

- 37. Le Berr M., Schlumberger D., Observation sur les remparts de Bactres, MDAFA, t. XIX, 1964.
- 38. [Ronca J., transl. and comment.], Ptolemaios, Geographie 6, 9-21, Ostiran und Zentralasien, teil I, Rome, 1971.

39. Sircar D., Some problem of Kushan and Rajput History,- «Journal of Indian Historical Soci-

ety», 2 (1968—1969), Calcutta, 1969. 40. Schlum berger D., Ai Khanoum, une ville hellenistique en Afganistan,— CRAIBL 1965, Paris, 1966.

41. Schlumberger D., L'Orient hellenise, Paris, 1970.

Tolstov S. P., Dated documents from the Toprak-kala palace and the problem of the «Saka Era» and the «Kaniska Era», Papers on the Date of Kanişka, Leiden, 1968.

Z ürcher E., The Yüeh-chih and Kaniska in Chinese sources, Papers on the Date of Kaniska, Lei-

den, 1968.

# II РАННЕЕ СРЕДНЕВЕКОВЬЕ

## ПРОБЛЕМЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИСТОРИИ ДРЕВНЕЙ И РАННЕСРЕДНЕВЕКОВОЙ ФЕРГАНЫ

Наличие сводных работ по этнической истории Ферганы, принадлежащих перу Ю. А. Заднепровского [42; 43], избавляет от необходимости сообщать весь имеющийся материал и рассматривать вес аспекты темы. Мы собираемся проанализировать лишь некоторые узловые моменты этимческой истории Ферганы, тем более что в понимании их значительно расходимся с Ю. А. Задвепровским.

Свою концепцию этногенетических процессов, протекавших в Фергане в эпоху развитого и позднего бронзового века, мы уже излагали

[83].

Следующий период — VII—III вв. до н. э. в части этногенеза чрезвычайно сложен. Наука располагает значительным археологическим и палеоантропологическим материалом, но сведения письменных источников почти полностью отсутствуют. Некоторые ученые связывают с Ферганой париканиев, упомянутых Геродотом в числе жителей X и XVII податных округов Ахеменидского государства. С развернутым обоснованием идеи о локализации геродотовых париканиев в Фергане выступал Э. Хердфельд 1, к уравнению парикании — жители Ферганы склоняются (обычно со ссылкой на Э. Херцфельда) и некоторые другие ученые, как зарубежные [например, 120, стр. 163-164, 123, стр. 128; 164а, Sp. 1482—1483 и др.1, так и отдельные советские, в частности К. В. Тревер [112, стр. 108-109], А. Н. Бернштам [12, стр. 7] и Ю. А. Заднепровский. Последний подробно, хотя и не без неточностей, изложил гипотезу Э. Херцфельда по-русски [43, стр. 196—198]. Вместе с тем в зарубежной и советской научной литературе высказывалась и точка зрения относительно невозможности помещения париканиев в Фергану. Среди стоящих на этой позиции ученых — И. М. Дьяконов [41, стр. 338 прим. 4], В. М. Массон [86, стр. 144] и др. Мне в связи с критикой положений Ю. А. Заднепровского также приходилось высказывать свое отридательное отношение к этой гипотезе [76, стр. 266—267].

Лействительно, в античных источниках <sup>2</sup> парикании, париании (и пропущенные Ю. А. Заднепровским бариании) фигурируют неоднократно, но доказательства того, что они локализуются именно в Фергане, отсутствуют. Так, Ю. А. Заднепровский пишет: «У античных авторов рубежа н. э. Плиния (Nat. Hist., VI, 16) и Помпония Мелы (De Chorographia, I, 13) вновь упоминаются парикании и париании (Pariani), очевидно тождественные париканиям Гекатея — Геродота в перечне народов, обитавших на северо-востоке Средней Азпи. По сведениям Помпония Мелы (42 г. н. э.), париане помещались на Яксарте, к северу от согдийцев и бактрийцев, и. следовательно, в Ферганской долине» [43, стр. 197].

Свое утверждение о помещении париан Помпония Мелы на северо-восток Средней Азии Ю. А. Заднепровский подкрепляет ссылкой на мнение В. Тарна. Действительно, в книге Тарна (всего один раз) говорится о париканиях, но не Помпония Мелы, а Плиния, причем среди тех народов, которые (как считает Тарн) Плиний «не знал, где поместить». При этом Тарн сопровождает париканиев пометой: обычный взгляд — в Гедрозии, по Херцфельду — в Фергане [190, стр. 285]. Что же касается париканиев Гекатея, то все исследователи, в том числе и Э. Херцфельд, локализуют их в Иране [160, стр. 83, прим.; 164а, Sp. 1482; однако ср. 163, стр. 329].

Рассмотрим, какие основания имеет отнесение париканиев Плиния и Помпония Мелы на северо-восток Средней Азии.

У Плиния (VI, 18, 49) собственно парикании

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сведения карты Кастория — ниаче Tabula Peutingoriana (Castorius, Segm. XII, 3). Об этом источнике см. [99, стр. 100 и сл.; 111, стр. 520—521; 176].

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Впервые — в [185, 23—24], в последний раз — в своей посмертно опубликованной работе [163, стр. 329—330].

(Paricani) лишь упоминаются — без какой-либо связи с Ферганой. Они помещены в перечне между гандхарами (Gandari) и зарангами (Zaran-

gae).

У Помпония Мелы париании (Pariani) перечисляются между гандхарами (Gandari) и бактрами (Bactri). Исходя именно из этого, а также своего понимания данных карты Кастория. Маркварт решил, что следует сопоставлять этноним Paricani не с долиной Ферганы на Сырдарье, а с гораздо менее известной долиной «Фергана», которая упомянута у Табари при описании событий 91 г. х. Маркварт пришел к заключению, что эта долина находилась в Северном Афганистане, между Багланом и Ишкамышем. Помимо среднеазиатской Ферганы (упомянутой ранее североафганистанской) Й. Маркварт указал также на Фергану в Фарсе со ссылкой на Якута 3. Именно с Ферганой Фарса он связывал сообщение Гекатея. Маркварт также указал в этой связи на город Парахачахи, который Птолемей помещает в Арейе. Что же касается париканиев Геродота, то Маркварт считал их совсем другой группой, которую нужно свяаывать с Рагіс [173, стр. 514-515, прим. 136], Paričan — горным племенем в Кермане, известным для времени раннего средневековья [174, стр. 3114.

К сожалению, мало что проясняет и этимология слова «парикании». Обычно его производят от авестийского pairikā [132, стр. 863—864], причем некоторые лингвисты реконструируют еще более древнюю форму \*рагуака. Название племени, как отмечает Ф. Альтхайм, мало отличалось от авестийского прототипа. В Авесте слову parikā придавалось следующее значение: гетеры, женщины невиданной красоты, злые феи. в образе которых сохранилось воспоминание о попранском населении, по В. Гейгеру, жившем на территории Афганистана [149: 120. стр. 163-164; 124, стр. 106-107; 131, стр. 863-864; 160, стр. 100, прим. 3; 173, стр. 515, прим. 136; 187, стр. 31]. В этом слове, по мнению Й. Шарпентье, есть оттенок «чужеродности» [137, стр. 791, в связи с чем Э. Херпфельд высказывал предположение, что, употребленное как этноним, это слово полжно было иметь значение (примерно) «народ из-за рубежа, чужестранцы»

Остается лишь один довод Э. Херцфельдаизвлеченная из пехлевийского сочинения «Бундахишн» фраза: «Ходжентская река течет межлу Самаркандом и Парканом, ее называют Якшарт». Э. Херцфельд рассматривал слово parkan в этом тексте как некую промежуточную форму между греческой Парихачил и арабо-персилской «Фаргане» [160, стр. 100, прим. 3]. Опнако шаткость и этого довода несомнениа: как известно, в среднеперсидской письменности один и тот же знак служил для обозначения и звука «п», и звука «ф» [102, стр. 22-25; 184, стр. 254-255]. Следовательно, соответствующее слово в «Бундахишне» может читаться и как «Паркан», и как «Фаркан». Правильность второго чтения подтверждается написацием этого наи-

[162, стр. 713] 5. Недавно авторитетный лингвист Р. Шмит высказал мпение, что симя па-

риканиев, вероятно, доарийское» (185a, стр. 137.

прим. 1561.

[64, стр. 85].
Итак, эта гипотеза не имеет никаких оснований в данных письменных источников в и опровергается данными лингвистики.

менования в согдийских документах с горы Муг.

В. А. Лившиц реконструирует древнее назва-

ние Ферганы как \*Far(a)gana или \*Fragana.

По авторитетному заключению В. А. Лившица,

др.-ир. \*Parikāna не могло отразиться в сог-

дийском как вгү'л. Он заключает, что с точки

зрения лингвистической сопоставление Ферганы с париканиями должно быть отвергнуто

110ча, Зр. 1402—1403].

4 Нельзя считать убедительным довод, которым пытается парировать эти возражения Э. Херцфельд в своей работе: «Но единственной важной областью с этим именем является Фергана на верхнем Яксарте» [163,

стр. 329].

<sup>6</sup> Есть еще один довод, приведенный Ю. А. Заднепровским, а именно упоминание страны Prakanva в труде древненндийского ученого Папиии. Эту страну некоторые современные исследователя труда Павиния сопоставляют с париканиями и Ферганой (119, стр. 37, 49 — со ссылкой на Стена Конова). Полагая, что Панни жил в середине V в. до н. э., Ю. А. Заднепровский указывает, что «широкий географический кругозор Пашини, весьма вероятно, объясилется знакомством его с источниками, которые были частично известны и его современнику Геродоту... совнадение сведений двух совершенно разных в независимых друг от друга источников, как нам представляется, служит веским доказаних в.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Как указывает этот исследователь, в сочинении арабского географа Ибн Хордадбеха для этого района упоминается топоним «бирган» (правда, в искаженной форме). Он встречается из другах источниках, в том числе у Бируни,— см. замечаеня В. Минорского [164, стр. 338—339]. Сводку данных инсьменных источников см. [164а, Sp. 1482—1483].

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См. также последнюю этимологию Э. Херцфельда — \* рагака — «вроль (рекв)» [163, стр. 330]. В арамейских подписях на предметах из Персеполя встречены слова srk, prkn, hst, которые назвины byt', т. е. крепости. Г. Камероп помещал их в Арахосии [136а, стр. 55; 1366, стр. 162—163]. Р. Боуман, посвятивший этим текстам специальную публикацию, выдвинул гипотезу о ритуальном звачении надписей и в соответствии сэтим слово prkn переводил аразмичать, превращать в порошок» [135а, стр. 74, № 2—5, 13—45 п др.]. М. Н. Боголобов отвергает это толкование [1973, стр. 172—177]. аналогично и мнение В. А. Ліввшида. В эламских табличках крепостной степы Персеполя четыре раза фигурпует пациенование Ваггікала [154а, № 1392, 1393, 1495]. Сопоставив все это с данными Геродота (VII, 68 и 86), П. Бернар совершенно справедливо утверждает, что эти парикании располагались в Арахосии.

Историческим фоном утверждений о тождестве париканиев с населением Ферганы является представление, что Фергана входила в состав Ахеменидского государства. Однако это представление вызывает сомнение (или даже отвергается) авторитетными исследователями [см., например, 86, стр. 144; 106, стр. 203; 190, стр. 83, 474—476], поскольку оно пе подтверждается прямыми сиидетельствами. Более того, даже включение более западной, чем Фергана, области Уструшана в число ахеменидских владений также еще не доказано [74, стр. 528].

Приписывание власти над Уструшаной Ахеменидам основано лишь на факте существования в этой области города Кирэсхаты — Кирополя. Однако проведенный Э. Бенвенистом лингвистический анализ этого топонима привел к интересным и важным выводам. Исследователь считает, что первая часть названия «Кирэсхата» — это «Кир» (которое в те времена должно было звучать «Куру» или «Куруш»), вторая же — видоизмененное «када» (др.-ир. «поселение»).

Таким образом, этот пункт в древности должен был именоваться Куру-ката (Куруш-ката). Треки не знали этого древне иранского слова и по образцу Александрии Эсхаты стали навывать город «Кир-Эсхата». Подтверждение своей точки эрения Э. Бенвенист видит в наличии пункта Куркат в средневековой топонимке Уструшаны [134, стр. 163—164]. Независимо от Бенвениста сопоставление «Киросхата» и «Куркат» предлагал В. Р. Чей-

тельством правильности локализации париканиев в Фергане» [43, стр. 197]. Однако точное время жизни Панини не установлено, обычно помещают его между второй половиной VI — первой половиной IV вв. до н. э., приводится (реже) и III в. до н. э. (о датировке помимо труда Агравалы см. [36, стр. 68; 47 стр. 25; 105, стр. 8; 136, стр. 48—50; 165, стр. 7; 180, стр. 113; 183, стр. 97], причем авторы капитальной «Истории и культуры индийского народа» [195, стр. 524] вообще не считают возможным предлагать точную дату. Еще существеннее то, что Папини (вопреки Агравале) внал лишь помимо Северной Индии юго-восточные районы Афганистана и некоторые - Белуджистана. Поэтому, как показал Э. А. Грантовский, если предположить, что Prakanya соответствует древисиранской Parikana, то речь могла идти лишь о XVII округе Геродота — современный Белуджистан в Мекран. Но и это сомнительно, ибо с лингвистической точки эрения передача указанного названия через Prakanva маловероятна [36, стр. 71—72]. Таким образом, совер-шенно переальным, лежащим вне научной дискуссии, является предположение Ю. А. Заднепровского, что Геродот был частично знаком с источниками, которые (в части Средней Азии) якобы были известны древневидийскому автору Паници. Совпадают не сведения Геродота и Панини, как пишет Ю. А. Заднепровский, а произвольные толкования этих сведений двумя современными зарубежными исследователями [76, стр. 267,

лытко, но отрицал Н. Н. Негматов [90, стр. 18; 114]  $^{7}$ .

Общий вид реконструируемого Э. Бенвенистом наименования Курукада бесспорен, так же как этимология второй части слова. Для первой же его части (куру) предлагались и другие объяснения. Для нас существенно, что вообще топонимы, варьирующие kur, kuri, kuru, весьма распространены, однако этимология их остается, по мнению В. Айлерса, неясной, и окончательное решение этой проблемы пока находится за пределами наших сегодняшних знаний [144, стр. 180-236, 235]. Распространенность слова киги в топонимике сама по себе вызывает сомнения в бесспорной связи названия Кирэсхаты — Курукаты с историческим Киром Великим. Возможно, название этого города было связано с одним из племенных наименований «Куру», отраженном в древнеиндийском эпосе и в этнотопонимике Восточного Туркестана и, очевидно, представленном также в древней Средней Азии в [109, стр. 199; 149, стр. 39-41; 167, стр. 56; 169, стр. 64-66; 170, стр. 612—613].

В этом плане вывод таков: письменные источники, равно как и лингвистический анализ, не дают оснований утверждать, что Фергана (или даже более западная Уструшана) входила в состав Ахеменидского государства. Характер ферганской материальной культуры, в частности керамики, резко отличен от той, которая представлена в областях, бесспорно входивших в состав империи Ахеменидов или в сферу ее культурного влияния. Как справедливо отмечает Н. Г. Горбунова, «скорее всего Фергана оставалась за пределами Ахеменидской державы, о чем свидетельствует ти некоторая обособленность ее социально-экономического и культурного развития» [33, стр. 14—15;

34, стр. 120-121].

Итак, наше заключение сводится к следующему: 1) Фергана не входила в состав государства Ахеменидов; 2) парикании письменных источников не являлись жителями Ферганы.

<sup>6</sup> Ф. В. Томас ищет оторокуров Птолемея в районе Лоу-Лани [193, стр. 68], Г. Хауссиг — в Южном Припамирье, может быть, в Чатрале [156, стр. 182,

прим. 164].

<sup>7</sup> Детальный разбор слова «кадв» — «кент» см. [2, стр. 442—449]. Об этимологии «куру» см. [3, стр. 286—291; 4, стр. 262—266]. Независимо от Бенвениста к аналогичным выводам об этом топониме пришел Э. Херпфельд [163, стр. 329; прим. 4]. См. также [124, стр. 125—126]. Недвно была предложена еще одна этимология, авторы которой связывают prkn c fra-kāna-(со сымкой на [131, Sp. 986 — aufgraben, т. е. «раскапывать»; аu/dāmmen — «возводить плотену»), ср-перс. /га-gān — «основание», фундаментя, или же с \*pari-kāna — см. ср-перс. parān — «стена» (такой топоним засвидетельствовая для Ирана) [477а, стр. 447—448].

\* Ф. В. Томас ищет оторокуров Птолемея в райо-

Но это порождает другие вопросы, и прежде всего вопрос о наименовании этпоса Ферганы. По этому поводу в науке нет однозначного мнения. Положение осложняется еще и тем, что в древнейших китайских источниках Фергана именуется (вплоть до III в. и. э.) Давань [179, стр. 22, прим. 5]. Лишь поэже, с V в. н. э., зафиксирована форма (По)лона — Р'uâ-lâk-nâ, которая является транскрипцией названия, близкого теперешнему «Фергана» [85, стр. 79].

А. Гутшмид выдвинул гипотезу, что Давань (которую он понимал как Большой Вань) соответствует Обаруот — варни Птолемея (6, 11, 6). Встречаются варианты — оберот, оберот, оберот — [см. 188а, стр. 27—28; 154, стр. 63, см. также 156, стр. 175—176]. То, что Птолемей помещает этих варинев у верхнего течения Окса — Амударьи [188, стр. 142], Гутшмид объяснял тем, что Птолемей часто «путал» верховья Окса и Яксарта. Более того, Гутшмид предлагал идги еще дальше и видеть Давань — Большой Вань в области Варена Ведивдата [154, стр. 63, прим. 4].

Текст Птолемен гласит: «Между Кавказскими горами и Имаоном лежит (область) Вандабанда (Ο ανδαβανδα)» [188а, стр. 34]. Здесь же приведены варпанты названия, в частности обхубаβανδα, ο δαβάβανδα. Не исключено, чт Й. Маркварт прав и за названием Вандабанда скрывается обозначение Ферганы (на возможность такой локализации Вандабанды много раньше Й. Маркварта указывал В. В. Гри-

горьев [37а, стр. 62]).

Э. Пуллейблонк полагает, что da' — 'įwan является китайской передачей слова \*Тахwаг, которое в греческих источниках отражено как го/дрог, гадурог — тохары. Высказав эту интереспейшую гипотезу, Э. Пуллейблэнк затем сопоставляет расстояния между среднеазиатскими владениями, которые указаны в китайских источниках, и путь Чжан Кяна и отмечает песообразности, вытекающие из локалиетации Давани в Фергане. Наконец, обялие городов, о котором сообщается для Давани,

больше, на его взгляд, соответствует Согдиане, чем «мало продвинувшейся в отношении цивилизации Фергане» (!). Указав также на возможные интерполяции в рапорте Чжан Кяна, он приходит к заключению, что Давань — не топошим, а этноним, обозначение кочевого племени, которое вначале, во времена Чжан Кяна, находилось в области Куча, затем передвигалось на запад, заняв позже Согдиану [179, стр. 22—26].

Отметим, что в целом построение Э. Пуллейбланка представляется неубедительным, но интересно в части уравнения Давань — тохары. Если это не случайное сходство, то возможно, что китайцы при своих первых контактах застали в Фергане тохаров, захвативших там власть. По имени этого народа, если принять это предположение, могла быть названа вся область. Позже тохары (имея в виду какую-то часть этого парода) могли уйти из Ферганы,

а название за ней закрепилось.

Что же касается ферганского этноса в период, предшествующий сакско-юэчжийскому штурму Греко-Бактрии, то на этот счет имеются различные точки зрения. А. Н. Бернштам полагал, что в Фергане наряду с нариканиями жили различные сакские племена [12, стр. 7; 13, стр. 211], по Ю. А. Заднепровскому, здесь жили парикании — наркании (последние — изобретение самого Ю. А. Заднепровского), а «вопрос об обитании сакских племен на территории Ферганской долины остается открытым» [43, стр. 198]. Н. Г. Горбунова считает, что Фергана, вероятно, была паселена сакскими племенами [33, стр. 15—16; 34, стр. 121—122].

Свою точку зрения по этому вопросу (которая не изменилась и теперь) мне приходилось высказывать в печати в 1960 и 1962 гг. [см. 73, стр. 94; 80; 83, стр. 298—299]. Я приперживаюсь мнения, что Кайрак-Кумские поселения VI-IV вв. до н. э. принадлежали сакам, - это подтверждается установленным нами тождеством керамики, а также оружия и других изделий с этих поселений с сакскоусуньскими находками. Что касается широко распространенных представлений, рассматривающих саков исключительно как кочевников. то им противоречит сам факт наличия поселений. Считается, будто Птолемей (VI, 13) сообщал о кочевниках, занимающих страну саков, что у них отсутствуют города [188, стр. 144]. Однако следует иметь в виду, что этот отрывок в части рукописей труда Птолемся вообще отсутствует, в других же рукописях помещен в разделе, не связанном с саками, и отнесение его в раздел VI, 13, 3 — явная интерполяция [188а, стр. 39]. Я уже обращал внимание на то, что есть и противоположные (притом несравненно более рапние) сведения письменных источников, например у Ктесия (в передаче Диодора, II, 34,4), об устройстве городов Зариной. Уже В. В. Григорьев выступил с развернутым обоснованием того, что часть саков была оседлой [37, стр. 59—73]; эту повицию поддерживал и А. Херманн [159, стр. 1795]. Напомню, однако, что эта идея не стала общепринятой.

Историки, занимавшиеся этой проблемой, в том числе и автор настоящей статьи, ранее проходили мимо того факта, что в хотаносакских текстах хорошо засвидетельствован термин vara — др.-ир. vāra в [132, стр. 1411]. В этих текстах указанный термин имел, в частности, значение «ограда», «двор», «огороженная территория», «крепость», а также «круглый двор». Среди контекстов имеются такие: «В качестве военной охраны пятьсот якши были расположены в крепости Вара», «в городе, похожем на вара» и т. д. На базе этого слова возникло другое хотано-сакское образование — bārmana («ограда», также «резервуар», «пруд») и ряд сходных терминов [129, стр. 26—28].

Итак, в средневековом хотано-сакском языке, развившемся на базе древних сакских, известно было древнеиранское обозначение крепости-убежища — это еще один дополнительный аргумент в пользу высказывавшейся точки зрения о существовании у саков городов.

Анализ текста Ктесия, проведенный И. В. Пьянковым, позволил также выявить ряд существенно важных деталей. По Ктесию, Зарина «большую часть земли» саков «привела в культурный вид» (это И. В. Пьянков трактует как указание на то, что земля была обработана) и там имеются «немалые города». Ктесий имел в виду амиргийских саков, т. е. тех, в вону расселения которых входила Фергана [101, стр. 46-47]. Приводимые Ктесием сведения о саках-амиргиях особенно важны для подтверждения нашей идеи о принадлежности сакам поздних поселений Кайрак-Кумов, а также и Эйлатана (VII-IV вв. до н. э.). Еще в 1962 г. я писал о керамике из Эйлатана: «В этой керамике имеется значительное число элементов, роднящих ее с поздним комплексом Кайрак-Кумов. Во всех четырех типах эйлатанской керамики (применяя классификацию Ю. А. Задпепровского) представлены формы, характерные для этого комплекса. Особенно разительны совпадения с керамикой первого и четвертого типов, наиболее многочисленной в составе эйлатанской керамики. Они дают массовые совпадения с III и V группами нашей классификации кайрак-кумской керамики. Во многих случаях можно говорить не о сходстве, а об идентичности формы, техники изготовления, орнаментации. Если говорить о деталях, в Эйлатане имеются сливы кайрак-кумского типа, встречаются ручки-выступы, опубликован фрагмент с подковообразной наленной ручкой» [83, стр. 256].

Культура эйлатанского периода, столь тщательно изученная Ю. А. Заднепровским и Н. Г. Горбуновой, при несомненной генетической связи с позднебронзовой чустской [34, стр. 114-116, 43, стр. 165-167], при определенном влиянии традиций культуры степной кайрак-кумской бронзы [76, стр. 266] сбнаруживает, как справедливо подчеркивает Н. Г. Горбунова, значительное сходство с культурой кочевников Алая, Тянь-Шаня, Чача и Семиречья. Это относится как к материальной культуре, так и в определенной степени (при всем своеобразни могильников актамского типа) и к погребальному обряду [34, стр. 117-120]. Я бы распространил этот ареал и на Восточный Памир, так как и там найдены специфические наконечники стрел с разделенной на лопасти втулкой, характерные для перечисленных областей, есть сходство и в керамике и пр. Характерно, что на территории Фергалы обнаружен раннесакский бронзовый котел; вооружение также принадежит к сакским типам. «Амиргийская равнина» Гелланика — это, несомненно, Алайская долина, но вполне вероятно, что в превности под «амиргийской долиной» понимали Фергану в широком смысле, а в узком - Алайскую долину. Здесь могли обитать различные группы сакского населения: [кочевники (Алайская долина, предгорья Кураминского хребта и пр.), полукочевники и оседлые жители. Все они входили в общирную конфедерацию «саков - хаумаварга», конкретнее, принадлежали к «сакам, которые за Corдом» [73; 79; 80].

Приведем еще одно соображение. В событиях конда II в. до н. э. в качестве царя Ферганы китайские источники называют Мугуа [15, стр. 164-166, 187; 153; стр. 40; 198, стр. 40]. китайского названия: Ми-киа Варианты (< mou-kwa < \*mog-\*kwā); Wuku (< miu-kuo < /\*miwo-\*ko); Wu-kua (a < miu-kwa < \*m wo-</pre> \*kwa) [140, стр. 50]. Как известно, Арриан (III, 8, 3) упоминает Мараму, — предводителя срепнеазиатских саков, не подчинявшихся Бессу, но являвшихся союзниками Ахеменадов. Уже Ф. Юсти сопоставил имя Мачахос с фигурирующим в надписях из Танаиса Мебако: [62, CTP. 736—737 (№ 1245), 769—771 (№ 1280)], но Л. Згуста относится к этому сопоставлению с сомнением [199, стр. 118]. Даффина также указал на сходство этого имени с др.-перс. Vahauka [166, стр. 207], в эламской транскрип-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Толкование этого термина см. [65, стр. 145; 110, стр. 77—82].

ции Ma-u-uk-ka, [175a, стр. 170], что весьма напоминает греческую и китайскую форму 1140. стр. 50. прим. 141. Единственную известиую мне этимологию предложил В. И. Абаев: от др.-ир. основы maiva - «действие», «занятие», «работа», осет. теше. По В. И. Абаеву. танансское имя  $M_{\rm S}$ 6 $\alpha$  $\times$ 0 $\varsigma$  расшифровывается как  $mew + {\rm cy}$ ффикс -ak. [1, стр. 171], причем сакского вождя фонетически ближе к древнеиранской основе. Во всяком случае. сходство имен предводителя среднеазиатских саков IV в. до н. э. и имени ферганского правителя конп.. II в. до н. э. не подлежит никакому сомнению. Добавим, что первым известным индо-сакским правителем был тот, чье имя на читается в греческих надписях МАУОУ, в надписях кхарошти MOASA, считается, что имя этого паря Mavec, быть может, идентично с именем Махараджи Мода на таксильской медной пластинке с надписью на кхарошти, датированной 78 г. неизвестной эры. Следует также упомянуть, что в надписи на «Львиной капители» из Матхуры фигурирует Mevaki Miyika. Вопрос о датировке, соотношении и принадлежности этих памятников многократно обсуждался в научной литературе [125, стр. 235—236; 139, стр. 240; 148, табл. XL—XL; 168, crp. 959; 172, crp. 17, 337—342; 177, crp. 142; 181, crp. 124—127, 134; 186, crp. 35—38; 190, crp. 163—164, 235—236, 494-500; 192, стр. 208; 197, стр. 91, 95], для нас в данной связи существенно лишь одно: большинство ученых считают эти имена сакскими, а некоторые непосредственно связывают с движением саков из Ферганы (что, на наш взгляд, не может быть доказано).

Что же касается времени, предшествующего сакско-юэчкийскому штурму Греко-Бактрии, то анализ письменных источников позволяет прийти к заключению, что за полтора столетия до этого штурма кочевники уже пытались сокрушить оплоты греческой (селевкидской) власти.

Косвенные данные, заключенные в источниках, позволяют предположить, что это лвижение кочевников коснулось Ферганы, во всяком случае Западной. Подверглась, по-вилимому, разрушению Александрия Эсхата (затем восстановленная Селевкидами и переименованная). Контриаступление Селевкидов экспедиция Демодама, проникшая за Яксарт (между 293-289 гг. до н. э.). Вообще, многие исследователи полагают, что само назначение Антиоха на Восток было реакцией на начавшееся скифское вторжение [см. об этом: 40, стр. 354, 420; 75, стр. 279—283; 135, стр. 101; 154, стр. 26; 182, стр. 174; 189, стр. 89-94, 191, стр. 107]. Я уже отмечал, что это вторжение должно было привести к перемещению в Фергану кочевых сакских племен, за которым последовало исчезновение актамского погребального обряда [75, стр. 283, 534].

И. Маркварт высказал много лет назал очень интересную идею, что в Фергане саки, жившие здесь еще во времена Александра. вследствие «согдизации» этой области постепенно были ограничены лишь районом на северном берегу Сырдарьи [175, стр. 319). К довольно сходному заключению (независимо от Маркварта) пришел П. Даффина. По его мнению, после ослабления греко-бактрийского парства в Фергане образовалось независимое государство, где в этносе преобладал древний сакский субстрат («саки, которые за Согдом»), греки же составляли меньшинство, причем П. Даффина в отличие от Маркварта постулирует прирост кочевого элемента во II-I вв. по н. э. 140. стр. 501.

Конечно, мы не располагаем конкретными материалами для решения этого вопроса. О «согдизации» Ферганы мы имеем данные лишь с рубежа нашей эры (притом, собственно, не данные, а предположения) 10. Поэтому пока допустима конструкция любой этногенетической модели, в том числе конструкция Маркварта и

Даффины.

Итак, изложенные выше соображения, как мне представляется, позволяют считать, что значительный пласт населения Ферганы VII—
II вв. до н. э.— это сакское население. С этой гипотезой лучше всего согласуются имеющиеся

<sup>10</sup> Согдийский колонизационный поток, направлявшийся в Восточный Туркестан, в определенной степени должен был проходить через Фергану. При этом следует учесть, что, как пишет В. Хеннинг, «мы не знаем, когда согдийцы начали устраивать колонии вдоль караванных путей, ведуших в Китай, и в самом Китае, но похоже, что они это делали задолго до изоб-ретения бумаги» [157, стр. 602]. По-видимому, Хеннинг имел в виду традиционную дату изобретения бумаги Цай Лунем — 105 г. н. э. [84, стр. 35—37], хотя фактически бумага была изобретена несколько раньше. В своей более поздней работе В. Хеннинг высказался более определенно. Начало согдийской колонизационной деятельности он возводит ко времени «страшного погрома», который Александр Македонский произвел в Согде, особенно в районе Мараканды — Самарканда, и считает, что именно этот погром явился, вероятно, «главной причиной» для начавшейся тогда «диаспоры» согдийцев [158, стр. 54]. В. Эберхард связывает появление в Восточном Туркестане выходиев из Средней Азии с переселением в Восточный Туркестан части племен юэчжийского союза [143, стр. 148—154]. Для первых веков нашей эры важным фактором этнических перемещений являлась буддийская пропаганда, поток буддийских миссионеров из Средней Азии [171, стр. 10-13]. Однако все это не дает никаких конкретных данных о времени появления согдийских колоний. Мы твердо знаем, собственно, лишь то, что они существовали и играли важную роль в Восточном Туркестане в самом начале IV в. н. э., когда лишь в Дуньхуане имелось, как сообщается в одном согдийском письме, «сто благородных людей из Самарканда» [158, стр. 55, прим. 11.

в нашем распоряжении данные <sup>11</sup>, в том числе сведения китайских источников (подробный анализ см. [80, стр. 187 и сл.]) о том, что территории Ферганы и, очевидно, ее население были вовлечены в сакско-юэчжийские пере-

движения II в. до н. э.

Давань-Фергана во II в. до н. э.— III в. н. э. находилась в тесных политических, экономических и культурных взаимоотношениях с Кангюем. Нам приходилось освещать проблему Кангюя в связи с датировкой Джунского могильника и историей каупчинско-джунской культуры, в этих работах приведены археологические данные и ссылки на соответствующие публикации [77, стр. 27—29; 78, стр. 14—24; ценный анализ источников осуществлен П. Даффиной]; поэтому здесь мы не останавливаемся на аспектах кангюйской проблемы.

В этническом плане кангюйско-ферганские связи и контакты, по всей вероятности, имели место в Северо-Западной Фергане — это вытекает прежде всего из археологических материалов. Эта линия имела тенденцию к дальнейшему развитию, и в IV—VIII вв. связи, в том тисле этнические, между Северо-Западной Ферганой и Чачем еще более успливаются.

Кангюйско-ферганские взаимоотношения важны еще в одном аспекте. Карабулаксковорухская подбойно-катакомбная культура и аштская культура курумов демонстрируют многие черты близости средне- и позднесарматской культуре. Конкретное рассмотрение всех категорий материальной кулькарабулакско-ворухского погребального обряда, явлений идеологической сферы показывает, что сарматская культура и культура жителей ферганских предгорий была исторически связана по многим направлениям [см. 38, стр. 67-70, а также 78; 80; 81; 82]. Я не хотел бы видеть в этом следствие этнических связей (хотя переселение в Фергану в процессе сакско-юэчжийских передвижек II-I вв. до н. э. каких-либо групп приаральского населения, носителей «сарматоидной» культуры, вовсе не исключается) — в большей степени это влияние не прямое, а опосредствованное.

Одним из «ретрансляторов» сарматской культуры на Фергану являлся, на мой взгляд, Кангюй. Другой вероятный путь — это взаимодействие с населением Зеравшанской долины, «сарматоидные» (но, видимо, пе сарматские) черты в культуре которого выступают еще ярче, чем в кангюйской 12. Фергана, в свою очередь,

12 Особенно интересен в плане сарматско-ташкентско-ферганских взаимоотношений курган 6-го могяль-

ника Курук-Сай (рубеж нашей эры).

влияла в этом плане на Восточный Туркестан, и сарматские воздействия на культуру жителей окрестностей оз. Лоб-Нора могут явиться предметом специального исследования. В могильниках Лоу-Лани и других «среднеазиатская струя» является доминирующей, и культуриая и этинческая история древнего Восточного Туркестана, несомненно, является составной частью истории Средней Азии.

\* \* \*

Если сведения письменных источников по Фергане или те, что могут быть связаны с Ферганой, для периода VI в. до н. э.- I-II вв. н. э. чрезвычайно скудны, то для периода III-V вв. н. э. наука вообще не располагает данными по этнической истории Ферганы. Лакуна тем более чувствительна, что именно в этот период в Средней Азии распадается кушанское государство, начинается новая волна передвижений больших масс населения; на исторической арене появляются кидариты, хиониты и сыгравшие наиболее важную роль в истории Средней Азии и сопредельных стран эфталиты. Вопрос о происхождении, этнической принадлежности и языке каждого из этих народов весьма неясно освещен в противоречивых сообшениях разноязычных и разновременных источников, что породило бесконечные дискуссии, которые пока не привели к выработке единого мнения. Лишь накопление новых археологических материалов, расшифровка уже имеющихся памятников эфталитской письменности 13 и обнаружение новых, скрупулезное исследование обширного нумизматического материала 14 позволят, по-видимому, используя всю совокупность источников, в том числе иконографических, в конце концов подойти к решению вопроса о происхождении и этнической истории эфталитов 15.

В источниках нет никаких прямых свидетельств о связи эфталитов с Ферганой, можно лишь догадываться, что с Ферганой была связана одна из групп эфталитов, а именно «красные хионы» [см. 126, стр. 592; 127, стр. 945—947; 130, стр. 12—21], они были, по-видимому, распространены и в Тохаристане [66, стр. 6]. В Бахман Яште II, 49, в перечне враждебных Ирану народов, упоминаются хионы, турки, хафталы и тибетцы, причем они называются

14 Новейшей его сводкой является четырехтомник,

выпущенный Р. Гёблем [152, I-IV].

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Можно было упомянуть п о косвенных соображениях, например о способе ведения войны древними ферганцами, их вооружении (см., например, Сыма Цянь [196, стр. 266]).

<sup>13</sup> Об «эфталитских» рукописях из Восточного Туркестана см. [67, стр. 163—164; 150, стр. 37—57; 155] (там же — о памятниках эфталитской письменности в Средней Азии). О находке в долине Точи (Пакистан) см. [141].

<sup>15</sup> Лучшими общими обзорами современного состояния проблемы являются [23; 92; 122; 145; 151].

гордами [127, стр. 945-946] 16. По мнению Г. Байли, впесь, вероятно, подразумевается Самаркандский Кухистан [127, стр. 947], но не исключено, разумеется, что эти племена (т. е. хионы, хафталы) происходили из горных областей восточной части Срепней Азии. В хотано-сакской поэме VII в. н. э. перечисляются враги Хотана: китайцы, монголы, тибетцы, хуна и heinā-khosa. Последних, как показал Г. Бэйли, можно расшифровать как «красношапочные» и идентифицировать с «красными хионами» 1128. стр. 19-201. Учитывая, что «красные хионы» принимали участие в нападениях на Иран и вместе с тем их боялся Хотан, булет логичным предположить, что они жили гле-то на востоке Средней Азии, может быть и в Фергане. В «Вей-шу» («Истории Северных Пворов») об эфталитах (е-да) говорится: «Умерших из богатых домов погребают в каменных склепах, а бедных зарывают в выкопанных могилах» [15, стр. 269]. Речь идет не просто о кучах камней 17, а именно о погребальных помиках, ибо, как указал К. Еноки, в китайском тексте употреблен термин ts' ang, буквальное значение которого «склад», «кладовая», и здесь он применен в смысле «постройка», «место хранения трупа» [145, стр. 49, 50, п. 2]. Это сообщение «Вей-шу» было сопоставлено К. А. Иностранцевым с ферганскими муг**х**она — курумами [49, стр. 116—117]. В другом китайском источнике, «Лян-шу», говорится, что у эфталитов покойника при погребении клали в деревянный гроб, причем ребенку умершего родителя надрезали (или отрезали) ухо [49, стр. 116; 145, стр. 49-50].

В связи с этими эфталитскими обычаями следует рассмотреть одно сообщение Табари. Рассказав о том, что сасанидский царь Пероз (459-485 гг.) погиб в войне с эфталитами. Табари пишет, что царь эфталитов Ахшунвар приказал извлечь трупы Пероза и остальных персов из ям и похоронить их в наусах (что, по мнению Т. Нельдеке, должно было означать «наземные постройки» [см. 178, стр. 130, прим. 2]). Термин «наус» обычно употребляется арабскими авторами для обозначения погребальных построек зороастрийцев Средней Азии и Ирана [10, стр. 162—168; 16; 47, стр. 0170— 0171]. Невозможно, конечно, сказать, что именно подразумевалось в данном случае, но параллелизм сообщений «Вей-шу» и Табари обращает на себя внимание: нельзя исключить возможности того, что были устроены погребальные постройки, применявшиеся у эфталитов, тем более что, как установил А. Я. Борисов, этим

16 В нехлевийском тексте специально подчеркнуто: «...которые были среди горных жителей». термином обозначались и незороастрийские погребальные постройки [16, стр. 310].

Е. Е. Неразик, рассмотрев эфталитский обычай захоронения в деревянных гробах, сообщает, что деревянные гробы зафиксированы у сарматов, гуннов и некоторых среднеавиатских племен, в частности ферганских, и приводит (со ссылкой на меня) мнение, что все это может указывать на существенную роль в сложении эфталитского этноса племен предгорных районов Ферганы [92, стр. 417, 554]. В самом деле, лишь в Фергане, да в примыкающих районах Чача мы видим сочетание этих двух обрядов: захоронение в каменных склепах и в грунтовых могилах (с курганными насыпями), причем в последних — нередко с деревянным гробом.

Значительно больше данных мы имеем для VII-VIII вв. Сюан-изан (629 г.) сообщает. что язык ферганцев (сам он в Фергане не был) «отличается от языка соседних стран» [133, стр. 31]. По словам Хой Чао (726 г.), в этой стране «язык совершенно отличен и неодинаков с языками остальных стран». Хотя Хой Чао также не был в Фергане, он располагал напежной информацией. Свидетельство Хой Чао о языке Ферганы приобретает особый интерес в сопоставлении с его же сообщениями о языках некоторых других областей Средней Азии. Так, например, о Хуттале он прямо говорит, что там «язык частью тохарский, частью тюркский и частью местный» [146, стр. 452]. Отсюда как будто следует вывод, что в Фергане тюркский язык не имел столь большого распространения, как в Хуттале.

Имеется ряд данных в согдийских и в более поздних арабских источниках, свидетельствующих о том, что язык Ферганы был восточноиранским. Царь Ферганы носил титул ихиид, этот титул прилагался и к владетелям отдельных селений, например «ихшид Тамахута» (в районе Исфары) [64, стр. 50-51, 84-85] <sup>18</sup>. По мнению В. А. Лившида, уже сейчас можно утверждать, что в Фергане существовал особый ферганский язык, относящийся к группе восточноиранских [68, стр. 229]. Вместе с тем, как в свое время правильно предположил П. Маркварт (см. выше), происходит соглийская колонизация Ферганы. Об этом свидетельствует появление согдийской надписи на западных подступах к Фергане в Мунчак-тепе [69, стр. 161-163, рис. 4-5; 70, стр. 168; 158, стр. 52], согдийская надпись из самой Ферганы — из Кувы, согдийское письмо из Восточного Туркестана, где упоминается правитель — пхшид селения Тамахуш.

<sup>17 «</sup>Богатых погребали, нагромождая кучи камней; бедных же погребали в земле» [142, стр. 63].

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> О локализации селения Тамахуш см. [38, стр. 175—176].

В. А. Лившиц обнаружил в фондах Самаркандского музея монету, легенда которой содержит титул «ферганский царь» и имя правителя. Письмо этой легенды — арамейского происхождения, но резко отличающееся от всех среднеиранских письменностей, восходящих к арамейской, в том числе от согдийской, хорезмийской, парфянской. Монета датируется V-VI вв. и, как предполагает В. А. Лившиц, «может рассматриваться как единственный известный в настоящее время образец древнеферганской письменности» [68, стр. 230].

В VI-VIII вв. Фергана включается в сферу тюркских государственных образований. Уже во второй четверти VII в. местный правитель Ферганы был убит в сражении с тюрками, часть Ферганы управлялась с тех пор непосредственно тюрками, среди местных правителей не было верховного главы, и они соперничали друг с другом. Позже положение изменилось, и в начале VIII в. в Фергане появляется могущественный местный царь — Алутар. В 726 г., во времена Хой Чао, правитель ферганских местностей к югу от Сырдарыи подчинялся арабам, другой правитель, под властью которого находились районы к северу от реки,тюркам. По сведениям китайских источников, в 739 г. власть в Фергане захватил тюрк Арслан-Тархан [9, стр. 529; 133, стр. 31; 138,

стр. 148-149; 146, стр. 4521. Имеются археологические и эпиграфические материалы, показывающие, что в Фергане и в окружающих ее горных долинах расселяются тюрки. Материал этот наиболее полно суммирован Ю. А. Заднепровским 19 [44]. В процессе наших экспедиций в Исфаринском районе было обнаружено три фрагмента керамики с руническими надписями [38, стр. 121, 169, рис. 59-60, 85-86], при раскопках Аштского могильника в одном из курумов я нашел перстень, на щитке которого — руническая надпись. Восемь или десять находок было сделано другими исследователями или случайными лицами [14; 18; 35, стр. 351. К наиболее раннему времени относится надпись на аштском перстне. С. Г. Кляшторный разобрал здесь слово упапс - титул или собственное имя. По его словам, надпись занимает «особое положение среди среднеазиатских рунических напписей... Рунические знаки надписи на перстне близки к своим старосогдийским прототицам, что не может быть объяснено локальными особенностями — в Фергане употреблялось руническое письмо в его "классическом" варианте (конед VII — первая половина VIII в.). Вероятнее всего, надпись может быть датирована концом VI-VII в.»

Археологические данные показывают, что Северо-Восточная Фергана в это время еще более, чем в кангюйский период, была в историко-культурном отношении связана с Чачем.

Рассматривая вопрос об ареале курумов, мы подчеркивали факт обнаружения сходных сооружений и в Чирчик-Ангренской долине [80]. Собственно, курумов там, как известно, нет. Однако там есть наземные, полуподземные и подземные погребальные сооружения, которые имеют много общих черт с курумами.

В 1956 г. я писал: «Сооружение гробниц Пскентского могильника, быть может, следует приписать какому-либо из племен - строителей курумов, продвигавшихся (через Куруксай?) в район Пскента и перешедших там к оседлости. Новый материал потребовал еще более основательного знакомства с архитектурностроительным искусством, но база для этого была заложена в предшествующий период истории этих племен» [71, стр. 46]. Сделанные с того времени Т. Агзамходжаевым археологические открытия в Ангренской долине (особенно апартакские и туябугузские склепы) [5; 6] позволяют расширить рассмотрение вопроса.

По своему устройству апартакские каменные склепы удивительно близки курумам, особенно муг-хона. Однако имеются и серьезные различия. Они заключаются в следующем: 1) склепы в отличие от курумов являются подземными сооружениями; 2) каменная кладка в них производилась на глиняном растворе; 3) стены склепов штукатурились.

Генезис апартакских склепов можно представить следующим образом. Ориентировочно в III-V (или во II-IV) вв. происходила инфильтрация племен — строителей курумов с гор в Чирчик-Ангренскую долину. Здесь они оказались в иной природной среде и столкнулись с населением, хоронившим своих покойников в курганах типа джунских или вревских. Не-

<sup>[60: 61,</sup> стр. 48]. Если это так, то вместе с семиреченской руникой, которую А. Габэн датирует временем ок. 600 г. н. э. [147, стр. 539], аштский перстень входит в группу наиболее ранних тюркских рунических надписей. Учитывая, что тюркская руника происходит от соглийской, следует признать большое историко-культурное значение аштского перстня. Происходило ли сложение древнетюркской руники (на базе согдийской) в Семиречье (гипотеза С. В. Киселева и А. М. Щербака) или же началось в Восточном Туркестане с завершением процесса формирования в Средней Азии (С. Г. Кляшторный) 20 — в любом случае Фергана сыграла определенную роль в ранией истории рунического письма.

<sup>16</sup> К сожалению, Ю. А. Заднепровскому осталась неизвестной работа В. А. Булатовой [18].

<sup>20</sup> Подробный обзор проблемы см. [61, стр. 44-49].

которое время пришельцы продолжали воздвигать курумы (они пока не обнаружены, а может быть, и не сохранились на равнине). Затем под воздействием местного погребального обряда стали «погружать» свои погребальные постройки под землю. Следующим этапом, занечатленным в апартакских склепах, было усвоение строительных приемов древнего Чача, что привело к использованию строительных растворов и штукатурок. Одновременно пришельцы подверглись влиянию оссуарного погребального обряда и согдийской традиции сооружения наусов. Результатами взаимодействия этих традиций я считаю появление паусов Туюбугуза и пскентских склепов.

Таким образом, племена — строители курумов были вовлечены в V—VII вв. в сложные этногенетические процессы не только Ферганы, но и Чача. Последний же более прочно входит в состав тюркских государственных образований, и процессы тюркского этногенеза протекали в нем более интенсивно.

Трудами В. В. Гинзбурга, В. Я. Зезенковой, Т. П. Кияткиной, Н. Н. Миклашевской и других разработана палеоантропология древней и раннесредневековой Ферганы [27; 28; 29; 30; 31; 32, 45; 46; 55; 56; 57; 58; 59; 88; 89, а также 24; 96, 98]. Судя по палеоантропологическим материалам, картина расового состава Ферганы в первой половине и середине І тысячелетия н. э. была весьма сложной. Ферганское население этого времени характеризовалось наличием следующих расовых типов:

- 1) мезо- и брахикранные европеоидные элементы расового типа среднеазиатского междуречья основная часть населения;
- 2) долихокраиные европеоиды, иногда метисизированные с предыдущим типом, — небольшая часть `населения (5—10%);
- 3) первые и вторые с признаками монголизации — небольшая часть населения (ориентировочно столько же или песколько больше, чем тип 2);
- 4) одиночные представители южносибирской расы, экваториальной расы и др.

Именно в это время интенсивно завершалось становление расового типа среднеазиатского междуречья. Согласно мнению многих антропологов (в частности, В. В. Гинабурга), «становление расового типа среднеазиатского междуречья явилось, с одной стороны, результатом эпохальных преобразований андроновского (грацилизация) и средиземноморского (брахикефализация) типов, с другой — результатом их смещения», причем этот процесс протекал в обстановке притока п примеси монголоидного типа. Население Ферганы, как пишет этот же исследователь, всегда было более смещанным

в антропологическом смысле [29, стр. 31—32; 32, стр. 128].

В последней сводной работе по палеоантропологии Средней Азии В. В. Гинзбург и Т. А. Трофимова отмечают: «...население Ферганской долины (древней Давани), как оседлое, так и велшее пастушеское хозяйство, в античное время и в раннем средневековье характеризовалось единым европеоидным типом среднеазиатского междуречья в его более древнем варианте (мезо-брахикранном), а иногла с монголоидной примесью. На некоторых сериях черецов можно уловить более древние расовые элементы средиземноморского и протоевропейского типа, на базе которых развивалось население античного времени и раннего средневековья. Это население, судя по антропологическому типу, было родственно населению других районов Бактрии и Согда» [52a, стр. 158; для населения примыкающей с севера Кетменьтюбинской долины см. 97а]. Антропологический аспект этой проблемы дискуссионен [104]. Иля нас в данном случае существенно, что расовый состав был разнородным и что монголоидный элемент играл в Фергане в первой половине и середине I тысячелетия н. э. сравнительно незначительную роль в антропологическом составе населявших ее народов и племен 21.

Вопрос об усилении роли монголоидного элемента даже на значительно более северных территориях Средней Азии, в Центральном Тянь-Шане и Семиречье для первой половины II тысячелетия н. э. также очень не прост. Состав населения там был смешанным, но европеоидный компонент явно преобладал 187, стр. 71. В свое время, оперируя лишь небольшим материалом (для «усуней» — 8 мужских и 3 женских черепа, для «гупнов» - соответственно 21 и 14). Г. Ф. Дебец даже писал, что нет «достаточных оснований для заключения о большей примеси монголоидного элемента у "гуннов" по сравнению с "усунями"» [39, стр. 12-131 (под «гуннами» подразумевалось население первой половины I тысячелетия н. э.). Позже был получен новый материал, сделавший соответствующие серии более представительными. Н. Н. Миклашевская смогла привлечь к исследованию 41 мужской и 14 женских черепов «усуней» и 84 мужских и 49 женских черепов, датируемых первой половиной 1 тысячелетия н. э. Сопоставляя данные опубликованной ею таблицы, мы видим увеличение верхней высоты лица, сочетающееся с заметным уменьшением угла носовых костей (с 27,8 до 25,8°), симотической высоты (с 4,13

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Здесь совершенно неправ Ю. А. Заднепровский, преувеличивающий удельный вес монголоидного компонента [42, стр. 43—44].

до 3,83°), дакриальной высоты (с 12,33 до 11.77°). Вместе с тем общая «уплощенность» липа не изменилась (в этом оказался прав Г. Ф. Дебец), наоборот, зигомаксиллярный угол практически остался прежним (131,2 и 131.5°), а назомалярный даже уменьшился (со 143,1 до 140,9°). Этим мы отнюдь не оспариваем общий вывод Н. Н. Миклашевской, которая, как и В. В. Гинзбург, считает, что в нелом в этих областях Средней Азии в первой половине I тысячелетия н. э. монголоидный компонент заметно усилился [89, стр. 84], но мы хотим показать, что процесс монголизации в то время носил достаточно поверхностный характер и на северо-востоке Средней Азии, где он протекал несравненно интенсивнее (хотя на Тянь-Шане и в Семиречье его динамика была перавномерной). Даже там в первой половине І тысячелетия н. э. черепа с преобладанием монголоидных особенностей составляют лишь 25% тяньшаньской серии в целом 22, а в семиреченской серин III в. до н. э.-III в. н. э. небольшая монголоидная примесь практически почти не увеличилась на протяжении этого периода [49а, стр. 39-56].

Роль монголондных этнических групп в Фергане и прилегающих районах резко возрастает начиная с VI-VII вв. н. э. Это хорошо видно на материалах Алайской долины. Так, в могильнике Кукяльда (датировка его, впрочем, не имеет надежных оснований [см. 13, стр. 220-221]) все черепа или типично монголоидные, или же европеондные с монголоидной примесью [26, стр. 374-377]. Кроме того, имеется цять мужских и четыре женских черена из алайских могильников Кара-Беит и др., которые Ю. Д. Баруздин датировал временем «не ранее VI в.». Н. Н. Миклашевская характеризует эту серию следующим образом: «...брахикранные черепа с высоким, широким, слабопрофилированным лицом, небольшим углом выступания носа, низким переносьем. Черена относятся к южносибирскому типу» [89, стр. 69]. Следовательно, и эта небольшая серия является целиком монголоидной.

Вхождение в состав ферганского населения монголоидных в расовом отношении компонентов слишком прямолинейно сопоставляется с лингвистическим процессом тюркизации. Однако следует иметь в виду, что (это уже отмечалось Л. В. Ошаниным и мною [см. 95, стр. 31—32; 97, стр. 58]) <sup>23</sup> в Средней Азии

процессы тюркизации языка и монголизации антропологического типа отнюдь не были ни сипхронными, ни абсолютно парадлельными, напротив, тюркизация в I тысячелетии и. э. была значительно шире и глубже, чем монголизация [39, стр. 6]. В более общем плане это положение сформулировано Г. Ф. Дебецом: «...если переселившиеся из Центральной Азии монголондные народы все говорили на тюркском или монгольских языках, то, копечно, не все народы, распространявшие тюркские языки, характеризовались монголоидными признаками. Переход на тюркскую речь предков кумыков, азербайджанцев или турок не сопровождался переселениями сколько-нибудь значительного числа представителей монголоидной расы» [ср. 42, стр. 22].

Именно поэтому строить заключения на основании одного палеоантропологического материала было бы совершенно пеправомерно.

Однако, используя всю совокупность материалов — данные письменных источников, ферганскую эпиграфику, археологию, палеоантропологию, можно прийти к заключению, что в V-VII вв. существовала ферганская народность, у которой был свой язык, относящийся к группе восточнопранских. Вместе с тем очень слабый приток монголоидных групп (о языке которых мы ничего не знаем), который имел место в первой половине I тысячелетия н. э., позже, с VI-VII вв., сменяется значительным, скачкообразным увеличением удельного веса монголоидного элемента, особенно в горных долинах, окружающих Фергану<sup>24</sup>. По-видимому, процесс тюркизации в обстановке постоянных вторжений тюркских племен и политического господства тюркских правителей протекал не только в горных долинах, но и на равнинах. Об этом свидетельствуют рунические надписи и тюркские памятники из Южной Ферганы. Но его размах и интенсивность пе идут ни в какое сравнение с последующими столетиями 25.

Имеющиеся в нашем распоряжении источники пока слишком малочисленны, чтобы можно было рассмотреть конкретную историю этно-культурных взаимоотношений монголизированных тюркоязычных племен, появившихся в Фермен, появивших в фермен в появивших в фермен в появивших в премен в появивших в пременен в появивших в появивших в появивших в появительного в по

13, стр. 105—106].

2, стр. 105—106].

2, таким образом, мы снимаем свое первоначальное предположение, что процесс тюркизации захватывал главным образом Северную Фергану [38, стр. 208].

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Данные на основании 25 мужских и 9 женских черепов [88, стр. 301—302].

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Для северо-востока Средней Азии на совещании по этногенезу кпргизского народа в 1956 г. я выдвинул предположение «об "отставании" монголизации расового типа от хода тюркского этногенетического процесса» [72, стр. 202].

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> А. Н. Бернштам неоднократно менял свою точку зрения на ход тюркизации Ферганы. В одной из своих работ он высказал правильную, па наш вагляд, мысль о том, что Фергана подвергается влиянию тюркского этнотенеза начиная с VII в. н. э. [41, стр. 458]. В последующих работах А. Н. Бернштам необоснованно подчеркивает древность и размах процесса тюркского этногенеза в Фергане [см., папример, 12, стр. 21; 13, стр. 105—106].

гане в VI—VII вв., и местных оседлых и полукочевых племен, преимущественно европеоид-

ных и ираноязычных.

Интересные материалы о том, как протекает взаимодействие тюрков и ираноязычных таджиков, мы находим в этнографической и лингвистической литературе. Оказывается, далеко не всегла тюркский язык пришельнев распространялся среди местного населения. В горных районах Куляба, в бассейне р. Кизыл-Су п Ях-Су, живет группа населения, имеющая самоназвание «тюрк». Они не сохранили родоплеменного деления. Сейчас большая часть «тюрков» говорит между собой по-таджикски, узбекского многие из них не знают вовсе, но считают, что два-четыре поколения назад их предки говорили по-узбекски. Они селятся отдельными семьями в таджикских кишлаках; браки между ними и таджиками - обычное явление. Они называют себя таджиками рода тюрк [51, стр. 10-11; 91, стр. 10; 100, стр. 79-811.

Тюрки верховьев р. Кафирниган и р. Ханакадарья сильно смешались с таджиками и двуязычны [51, стр. 11]. Такая этническая группа имеется и в Ферганской долине. «Тюрки» Касана, как отмечает М. С. Андреев, несмотря на свое название, говорят на таджикском языке [7, стр. 110], но большинство ферганских «тюрков» сменили свой язык на узбекский [20, стр. 397] 26. Чрезвычайно интересно взаимоотношение таджиков-хардури и полукочевых узбеков. Хардури считаются таджиками, говорят между собой по-таджикски, некоторые совсем не знают узбекского языка. Однако они по всей своей культуре и образу жизни ничем не напоминают таджиков, а. напротив, сходны с полукочевыми узбеками. Тюрки долины Ширабаддарыи, пишет Б. Х. Кармышева, «живут вперемежку с таджикамихардури, сильно смещались с ними (особенно мачайцы) и в результате взаимных браков и по образу жизни ничем не отличаются от хардури, но и те и другие сохраняют свой язык. До недавнего времени и тюрки и хардури вели полукочевой образ жизни, сочетая хлебопашество с разведением мелкого рогатого скота» [51, CTD. 11] 27.

Наконец, следует отметить, что некоторая часть узбекоязычного населения Южного Узбекистана причисляет себя к таджикам, ибо исконное оседлое население вне зависимости отязыка обозначается термином «таджик» или «чагатай». Про таких «таджиков-узбеков» один

26 Общую характеристику ферганских тюрков см. [20, стр. 393—399]. представитель кочевых узбеков сказал: «Будучи таджиком — оп пе таджик, будучи узбеком — оп не узбек, будучи таджиком — он не знает таджикского языка, будучи узбеком — он пе говорит чисто по-узбекски» (последнее — неверно) [50, стр. 17].

В пругой работе мы остановимся на проблеме взаимоотношений кочевников и оседлых жителей в культурном и экономическом плане. Сейчас лишь отметим, что, по этнографическим панным, в результате многовекового соседства с оседлыми горными таджиками «значительная часть тюрков растворилась в таджикской среде» [53, стр. 7-8]. Этот процесс происходил и в Афганистане [93, стр. 240-241]. В результате хотя тюрки в Средней Азии нередко утрачивали свой язык, но расовый тип их и других вошедших в состав таджиков монголоидных групп наложил свой отпечаток на антропологический тип таджиков; например, в Юго-Западном Дарвазе и в примыкающих районах (как вообще у таджиков предгорий) четко осуществляются следы монголоидных влияний [25, стр. 301-304; стр. 94]. Но вместе с тем, соседствуя с кочевыми тюркоязычными пришельцами, местное население часто усваивало их образ жизни (как показывает пример хардури), а также и язык.

В этом плане представляет интерес детально исследованное таджикско-узбекское двуязычие. Лингвисты выделяют несколько типов двуязычия у современных иранских народов Средней Азин. Для нас существенны два варианта двуязычия: 1) двуязычие бытовое, причиной которого является длительный бытовой контакт с иноязычным народом; 2) двуязычие, связанное с потребностью в узкоместном, 80нальном языке межнапионального общения там, где соседствуют несколько малочисленных народностей, не понимающих языка друг друга. Если исходить из знания второго языка, двуязычие можно подразделить на неполное (пли частичное) и полное (или абсолютное) - с совершенно одинаковой степенью владения двумя языками. У таджиков Ферганы в настоящее время наблюдаются различные формы двуязычия в разных местностях. Жители Кассансая, Чуста, Риштана «с детства одинаково хорошо владеют двумя языками - таджикским и узбекским. В разговоре они легко переключаются с одного языка на другой». Напротив, у таджиков Бухары двуязычие, хотя и массовое, но неполное 28 [103, стр. 2-5].

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> См. также [52, стр. 55]. Об особенностях материальной культуры и хозяйства кашкадарынских таджиков см. [54]; специально о хардури см. [115; 116].

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Анализ этического состава и этической истории Бухары см. [408, стр. 438—449; ср. 107, стр. 79—82]. Несравленно дальне процесс зашел в Карши, где таджикоязычное население утратило свой язык, влившись в состав узбеков [см. 21, стр. 22; 107, стр. 119—121]; то же самое произошло в Шахрислбое [107, стр.

Детали современного таджикско-узбекского двуязычия и результаты длительных контактов этих двух языков - двустороннего пропесса взаимодействия - подробно отражены как в пиалектологических исследованиях, так и в специальных работах по двуязычию 29. Олнако по сей день остается справедливым высказанное в 1952 г. А. К. Боровковым заключение: «Вопрос о взаимодействии таджикского и узбекского языков с исторической точки зрения не изучен» [17, стр. 182]. В определенных условиях двуязычие может явиться промежуточной ступенью к переходу на другой язык, причем социальный (экстралингвистический) фактор в комплексе, обусловливающем такой переход, занимает немаловажное место.

По-видимому, в напряженной исторической обстановке VI-VIII вв. в Фергане могли возникнуть три ситуации: 1) постепенная утрата пришельнами-тюрками своего языка и ассимиляния их окружающим местным населением; 2) сохранение тюркскими группами присущих им этнокультурных и лингвистических особенностей; 3) распространение путем культурноэкономических контактов и смешанных браков культуры и языка пришельцев в среде местного населения. С течением времени должны были в целом возобладать вторая и третья тенденцип. Во второй половине XI в., как сообщает Махмуд Кашгарский, согдийцы — жители Баласагуна «приняли одежду и нравы турок», причем они, как и жители Тараза и Исфиджаба, говорили по-согдийски и по-тюркски [8, стр. 36], т. е. быдвуязычными. Так было в Семиречье, но и там для образования двуязычия в городах понадобилось свыше четырех столетий.

Реальный ход этногенетического процесса в Фергане осложняется еще и тем, что на ее территории произошло, по-видимому в VIII-Х вв., распространение новоиранского языка таджикского <sup>30</sup>. Значительная часть оседлого населения Ферганы вошла в сложившийся тогда таджикский народ [22, стр. 203-204; 23, стр. 370-376], другая часть ферганского населения явилась одним из компонентов узбекского народа [118]. Но все эти проблемы находятся вне рамок настоящего исследования.

131]. Однако в годы присоединения этих городов к России, по словам побывавшего там А. Купа, городское население в Шахрисябае состояло на узбеков и таджиков и, хотя первых было больше, именно таджики были одним из главных компонентов населения. Даже в Китабе, где во времена Куна таджики преобладали [63, стр. 218], сейчас основное население города — узбекское [107, стр. 132].

29 Помимо цитпрованной выше работы [103] см.

[17; 19; 117 и др.]

30 Для изучения процессов взаимодействия таджикского и восточноиранских языков интересно исследование механизма взаимодействия таджикского ц новосогдийского - ягнобского языка [см. 113].

1. Абаев В. И., Осетинский язык и фольклор, І.

М.— Л., 1949. 2. Абаев В. И., Этимологические заметки.-

«Труды Института языкознания», т. VI, М., 1956. 3. Абаев В. И., К этимологии древнеперсидских имен Kurus, Kambudjiya, Cispis, - «Этимология 1965. Материалы и исследования по индоевропейским и другим языкам», М., 1967.

4. Абаев В. И., Из пранской ономастики, - «История иранского государства и культуры», М.,

Агзам ходжаев Т., Тюябугузские наусы,— ИМКУ, вып. 3, Ташкент, 1962.

 Агзам ходжаев Т., Подземные каменные наусы околог. Ангрен, — ИМКУ, вып. 7, Ташкент, 1966.

- 7. Андреев М. С., Поездка летом 1928 г. в Касанский район (север Ферганы),— «Известия Об-щества для изучения Таджикистана и пранских народностей за его пределами», т. I, Ташкент,
- 8. Бартольд В. В., К вопросу об языках сог-
- дийском и тохарском, «Иран», І, Л., 1927. Бартольд В. В., Фергана, Соч., т. III, М., 1965.
- Бартольд В. В., К вопросу об оссуариях Туркестанского края, Соч., IV, М., 1966.
- 11. Бериштам А. Н., Берккаринская пряжка (О скифской традиции в сарматском искусстве),— КСИИМК, вып. XVII, М. — Л., 1947. 12. Бериштам А. Н., Древняя Фергана, Таш-

кент, 1951.

13. Бериштам А. Н., Историко-археологические очерки Центрального Тянь-Шаня и Памиро-Алая, — МИА, 1952, № 26. 14. Бериштам А. Н., Древнетюркские руниче-

ские надписи из Ферганы, — ЭВ, XI, 1956. 15. Бичурин Н. Я. (Иакпиф), Собрание све-

дений о народах, обитавших в Средней Азии в древ-ние времена. Редакция текста, вступитольные статьи и комментарии А. Н. Бернштама и Н. В. Кюпера, М.— Л., тт. I—III, 1950—1953.

Борисов А. Я., О значении слова «наус», — ТОВЭ, 111, Л., 1940.

17. Боровков А. К., Таджикско-узбекское двуязычие и вопрос о взаимовлиянии таджикского и узбекского языков,— «Ученые записки ИВАН СССР», т. IV, М., 1952.

18. Булатова В. А., Руническая надпись на хуме на Ферганы,— ОНУ, 1965, № 8.

19. «Взаимодействие и взаимообогащение языков на-

родов СССР», М., 1969. 20. Винников Я. Р., Современное расселение народов и этпографических групп в Ферганской долине, - «Труды Института этнографии АН СССР», нов. сер., т. XVII, М., 1959.

21. В ятки и В. Л., Каршинский округ, организация в нем войска и события в период 1215-1217 (1800—1803) годов, — «Известия Средне-Азнатского отдела РГО», т. XVII, Ташкент, 1928. 22. Гафуров Б. Г., История таджикского народа

в кратком изложении, т. 1. С древнейших времен до Великой Октябрьской социалистической революции 1917 г., изд. 3, испр. и доп., М., 1955. 23. Гафуров Б. Г., Таджики. Древейшая, древ-

ияя и средневековая история, М., 1972.

няя и сродневскован истории, м., 1972.
24. Герасимов В.М. М., Основы восстановления ляца по черепу., М., 1949.
25. Гинзбург В.В., Таджики предгорий, — Сб. МАЭ, XII, М. — Л., 1949.
26. Гинзбург В.В., Древнее население Центрального Тянь-Шаня и Алая по антропологическим данным (I тысячелетие до и. э. — I тысячелетие

н. э.), - «Труды Института этнографии АН СССР», нов. серия, т. ХХІ, М., 1954.

27. Гинзбург В. В., Материалы к антропологии древнего населения Ферганской долипы,— Тр. КАЭЭ, М., 1956

28. Гинзбург В. В., Антропологические материалы из Вуадильского и Ак-Тамского могильни-

ков, — КСИИМК, вып. 69, 1957. 29. Гинзбург В. В., Основные вопросы палео-антропологии Средней Азив в связи с изучением этногенеза ее народов, - КСИЭ, вып. XXXI, М.,

30. Гинзбург В. В., Материалы к антропологии древнего населения Южной Киргизив (вторая половина I тыс. до н. э. — первая половина I тыс. н. э.), - «Известия АН КиргССР», сер. общественных наук, т.II, вып. 3, Фрунзе, 1960.

Гинабург В. В., К антропологии населения Ферганской долины в эпоху бронзы (По материалам из Дальверзинского поселения), - МИА, 1962,

№ 118.

- 32. Гинзбург В. В., Расовые типы Средней Азии и их формирование в процессе этногенеза ее народов,— «Научные труды ТашГУ», вып. 235. Исторические пауки, кн. 39, Ташкент, 1964.
- 32а. Гипзбург В. В., Трофимова Т. А., Палеоантропология Средней Азии, М., 1972.

  33. Горбунова Н. Г., Культура Ферганы в эпохурапиего железа, АКД, Л., 1961.

  34. Горбунова Н. Г., Культура Ферганы в эпохураниего железа, — АС, вып. 5, Л., 1962.

- 35. Горбунова Н. Г., Новые материалы к истории ферганских поселений, - «Тезисы докладов сессии, посвященной методам научной работы Государственного Эрмитажа за 1963 год», Л., 1964.
- 36. Грантовский Э. А., Племенное объедине-пие Parçu Parçava у Панини, «История и культура древней Индии (к XXVI Международному конгрессу востоковедов)», М., 1963.

37. Григорьев В. В., О скифском народе саках, СПб., 1871.

37а. Григорьев В. В., Восточный или Китай-

ский Туркестан, СПб., 1873. 38. Давидович Е. А., Литвинский Б. А., Археологический очерк Исфаринского района.

Сталинабад, 1955. 39. Дебец Г. Ф., Проблемы происхождения кир-

гизского народа в свете антропологических дан-ных,— Тр. КАЭЭ, I, М., 1956. 40. Дройзен И.Г., История эллинизма, пер. с франц. М. Шелгунова, т. 2. История диадохов,

M., 1893. 41. Дьяконов И. М., История Мидии от древнейших времен до конца IV века до п. э., М. - Л.,

- 42. Заднепровский Ю. А., Об этинческом составе населения древней Ферганы, - КСИИМК, вып. 61, М., 1956.
- 43. Задиепровский Ю. А., Древнеземледельческая культура Фергавы, МИА, 1962, № 118.
  44. Задиепровский Ю. А., Тюркские памятшки в Фергане, СА, 1967, № 1.
  45. Зевенкова В. Я., Материалы к палеовиты проституту метамет.

ропологии Узбекистана и Туркмении,— «Вопросы этногенеза народов Средней Азии в свете данных антропологии», Ташкент, 1953. 46. Зезенкова В. Я. Предварительный отчет об

исследовании краниологического материала из раскопов курганов в Ворухе (1952 г.), — «Труды АН ТаджССР», т. XXXV, Сталинабад, 1955.
47. И в а н о в В. В., Т о п о р о в В. Н., Санскрит,

M., 1960.

48. И ностранцев К. А., Туркестанские оссуарин и астоданы, — ЗВОРАО, т. XVIII, СПб., 1907. 49. И ностранцев К. А., О древне-иранских погребальных обычаях и постройках, - ЖМНП нов. сер., ХХ, № 3, СПб., 1909

49а. Исмагулов О., Население Казахстана от эпохи бронзы до современности (палеоантрополо-

гическое исследование), Алма-Ата, 1970.

50. Кармы шева Б. Х., Некоторые данные к этногенезу населения южных и западных районов Узбекистана,— КСИЭ, XXVII, 1957.
51. Кармы шева Б. Х., Этнографическая груп-па «тюрк» в составе узбеков (Историко-этнографи-

ческие данные),— СЭ, 1960, № 1. 52. Кармы шеваБ. Х., Этнические и территориальные группы населения северо-восточной части Кашкадарынской области Узбекской ССР, -КСИЭ, вып. 33, 1960.

53. Кармышева Б. Х., К истории формирования населения южных районов Узбекистана и Тад-

жикистана, М., 1964. 54. Кисликов Н. А., Некоторые материалы по этнографии таджиков верховий Кашка-Дарын,-

«Труды АН ТаджССР», т. СХХ, Сталинабад, 1960. 55. Кияткина Т. П., Предварительное определение краниологического материала из могильников в Ворухе, — АРТ, III, Сталинабад, 1956. 56. Кияткина Т. П., О поездке в Ашт в 1957 г.

(краниологический материал), - APT, V, Стали-

набад, 1959.

57. Кияткина Т. П., Формирование антропологического облика населения Таджикистана, М., 1964.

58. Кияткина Т. П., Формирование антропологического типа таджиков по антропологическим

данным, АКД, Душаябе, 1965. 59. Кпяткина Т. П., Формирование антропологического типа таджиков по палеоантропологическим данным, канд. дисс., ркп. Института истории им. А. Дониша, Душанбе, 1966. 60. Кляшторный С.Г., Древнетюркская руни-

ческая надпись на бронзовом перстне из Ферга-

ны, - АРТ, V, Сталинабад, 1959.

61. Кляшторный С. Г., Древнотюркские рунические памятники как источник по истории Средней Азии, М., 1964.

62. «Корпус боспорских надписей», М. — Л., 1965. 63. Кун А., Очерки Шагрисебзского бекства,— «Записки РГО по отделению этнографии», т. VI, СПб., 1880.

64. Лившиц В. А., Юридические документы и письма. Чтение, перевод и комментарии В. А. Лившица, М., 1962.

65. Лившиц В. А., [Разделы главы:] Распад первобытнообщинного строя, - «История таджикско-

го народа», т. І, М., 1963. 66. Лившиц В. А., Надписи на фресках из Афрасиаба, - «Тезисы докладов сессии, посвященной истории живописи стран Азии. 15 ноября — 20 ноября 1965 г.», Л., 1965.

67. Л п в ш п ц В. А., Cusano — Indica, — «Эллинистический Ближний Восток, Византия и Иран. История и филология. Сб. в честь Н. В. Пигулев-

ской», М., 1967.

68. Лившиц В. А., Письменность дровней Ферганы (?),— НАА, 1968, № 6.
69. Лившиц В. А., Кауфман К. В., Дьяконов И. М., О древней согдийской письменности Бухары,— ВДИ, 1954, № 1.
70. Лившиц В. А., Луконин В. Г., Средне

персидские и согдийские надписи на серебряных

сосудах, - ВДИ, 1964, № 3.

71. Литвинский Б. А., Об изучении в 1955 г. погребальных памятников в Кара-Мазарских горах, - АРТ, III, Сталинабад, 1956.

72. Литвинский Б. А., Среднеазнатский гор-

ный промысел в средние века (IX-XII вв.). Техника, - «Материалы второго совещания археоло-

тов и этнографов Средней Азии», М.— Л., 1959.
73. Литвинский Б. А., «Саки, которые за Согдом»,— «Труды АН ТаджССР», т. СХХ, Сталина-

бад, 1960.

74. Литвинский Б. А., Борьба народов Средней Азии против греко-македонских захватчиков,-ИТН, І, М., 1963

75. Литвинский Б. А., Средняя Азия в составе селевкидского государства, — ИТН, т. I, М., 1963. 76. Литвинский Б. А. [Рец. на:] Ю. А. За-

днепровский, Древнеземледельческая культура Ферганы,— СА, 1965, № 4.
77. Литвинский Б. А., Джунский могильник и некоторые аспекты кангюйской проблемы, - СА,

- 78. Литвинский Б. А., Кангюйско-сарматский Фарн (к историко-культурным связям племен Южной России и Средней Азии). Душанбе, 1968.
- 79. Litvinsky В. А., Sakā Haumavargā в свете советских археологических исследований, - «Festschrift F. Altheims, Bd I, Berlin, 1969.

Литвинский Б. А., Древние кочевники

«Крыши мира», М., 1972.

81. Литвинский Б. А., Курганы и курумы Западной Ферганы. Раскопии. Потребальный обряд в свете этнографии, М., 1972 (Мотильники Западпой Ферганы, І).

82. Литвинский Б. А., Керамика из могильников Северного Таджикистана, М., 1973 (Могиль-

ники Западной Ферганы, II).

82а. Литвинский Б. А., Украшения из могильников Северного Таджикистана, М., 1973 (Могиль-

ники Западной Ферганы, III). 826. Litvinskij B. A., Das K'ang-chü — sarmati-sche Farnah (zu den historisch-kulturellen Beziehungen der Stämme Südrusslands und Mittel-

аsiens), — САІ, XVI, 4, 1972. Литвинский Б. А., Окладников А. П., Ранов В. А., Древности Кайрак-Кумов (Древнейшая история Северного Таджикистана), Душанбе, 1962

84. Лю Го-цзянь, Рассказокитайской книге, М.,

85. Мандельштам А. М., О некоторых вопросах сложения талжикской народности в среднеазпатском междуречье, — СА, 1954, № 20.

86. Массон В. М., Древнеземледельческая культура Маргианы, — МИА, № 73, 1959.
87. Миклашевская Н. Н., Антропологичества.

ский состав киргизского народа, АКД. М., 1955.

88. Миклашевская Н. Н., Результаты палеоантропологических исследований в Киргизии,-

Тр. КАЭЭ, т. II, М., 1959 89. Миклашевская Н. Н., История распространения монголондного типа на территории Киргизии, — «Научные труды ТашГУ», вып. 235, Ташкент, 1964.

90. Негматов Н., Усрушана в древности и ран-

нем средневековье, Сталинабад, 1957. 91. Немепова Р. Л., Кулябские говоры таджикского языка (северная группа), Сталинабад, 1956.

92. Неразик Е. Е., Предки таджикского народа в IV—V вв. н. э.,— ИТН, т. I, М., 1963.

93. Оранский И. М., Введение в пранскую филологию, М., 1960.

94. О шанин Л. В., Антропологический состав населения Средней Азии и этногенез ее пародов, ч. 1, Ереван, 1957.

95. О шанин Л. В., Антропологический состав и вопросы этногенеза таджиков и узбекских племен Южного Таджикистана, Сталинабад, 1957.

96. О шанин Л. В., Антропологический состав населения Средней Азии и этногенез ее народов, ч. 2, Ереван, 1958.

97. О танин Л. В., Антропологический состав населения Сипьцзяна и этногенез уйгурского народа,- «Труды Института историн АН КиргССР», вып. V, Фрунае, 1959. 97а. Перевозчиков И.В., Антропологический тип «кепкольцев», — ВА, 1967, № 25. 98. Перевозчиков И.В., К палеоантрополого-

гии населения Алая в сакское время, - BÂ, 1970, № 34.

99. Пигулевская Н.В., Византия на путях в Индию. Из истории торговли Византии с Восто-

ком в IV—VI вв., М.— Л., 1951. 100. Писарчик А. К., Кармышева Б. Х., Опыт сплотного этнографического обследования Кулябской области, - ИООН АН ТаджССР, вып. 3. Сталинабал. 1953.

101. Пьянков И. В., «История Персии» Ктесия и

среднеазнатские сатрапии Ахеменидов в конце V в. до н. э.,— ВДИ, 1965, № 2. 102. Расторгуева В. С., Среднеперсидский

язык, М., 1966.

103. Расторгуева В. С., Бакаев Ч. Х., Исаев М. И., Кернмова А. А., Пирей-ко Л. А., Типы двуязычия у иранских народов Советского Союза, М., 1964.

104. Рычков Ю. Г., Антропология и генетика изолированных популяций (Древние изоляты Пами-

ра), М., 1969. 105. Серебряков И. А., Древнемедийская культура. Краткий очерк, М., 1963.

106. Ставиский Б.Я., Средняя Азия под властью Ахеменидов (VI—IV вв. до н. э.),— ИТН, I, M., 1963.

107. Сухарева О. А., К истории городов Бухарского ханства (историко-этнографические очерки), Ташкент, 1958.

 Сукарева О. А., Бухара XIX — начала XX в. (Позднефеодальный город и его население), M., 1966.

109. Толстов С. П., Подъем и крушение империн эллинистического «Дальнего Востока», - ВДИ, 1940, № 3-4.

Толстов С. П., Древний Хорезм, М., 1948.
 Томсон Дж. О., История древней география, пер. сангл. Н. И. Скаткина, под ред. А. Б. Двт-

мара и Д. Г. Редера, М., 1953. Тревер К. В., Согд, Хорезм, Бактрия, Чач и Паркан (Фергана) в архаический период (VI— IV вв. до н. э.), - «История народов Узбекиста-

на», т. I, Ташкент, 1950.

113. Хромов А. Л., Ороли экстралингвистических факторов в процессе взаимодействия ягнобского и таджикского языков, - «Язык и общество», М.,

114. Чейлытко В. Р., Местоположение древнего городища Кирополя, - «Коммунист Таджикиста-

на», 4. IX. 1940

Эший в а ов М., Хардури, — «Ученые записки Таджикского государственного университета», т. IV, Сталинабад, 1956.

116. Эшниязов М., Говор Хардури, АКД, Душанбе, 1967.

117. Ю суп ов К., Языковые взаимоотношения узбекского и таджикского народов (на материале ферганского говора таджикского языка),

кент, 1957. 118. Якубовский А.Ю., К вопросу об этноге-незе узбекского народа, Тапкент, 1941.

119. Agravala V. S., India as known to Panini, University of Lucknou, 1953.

120. Altheim F., Weltgeschichte Asiens im grie-

chieschen Zeitalter, Bd I-II, Halle (Saale), 1947-

122. Altheim F., Geschichte der Hunnen, Bd I,

Berlin, 1959; Bd II, Berlin, 1960.

123. Altheim F., Stiehl R., Die aramäische Sprache unter den Achaimeniden, Lief. II, Frankfurt am Main, 1963.

124. Altheim F., Stiehl R., Geschichte Mittel-asiens im Altertum, Berlin, 1970.

125. Bachhofer L., On Greeks and Sakas in India,— JAOS, vol. 61, № 4, Baltimore, 1941.
126. Bailey H. W., To the Zamasp-Namak, I,— BSOS, 1920, vol. VI, pt 1; To the Zamasp-Namak, II,— BSOS, 1931, vol. VI, pt 3.
127. Bailey H. W., Iranian studies,— BSOS, 1932, vol. VI. pt 3.

vol. VI, pt. 4.

128. Bailey H. W., Kusanica, - BSOAS, 1952, vol.

XIV, pt 3.

129. Bailey H. W., Analecta Indoscythica I,—
JRAS, 1953, October; Analecta Indoscythica II,—
JRAS, April 1954.

130. Bailey H. W., Hārahūna,— "Asiatica. Festschrift Fr. Weller. Zum 65. Geburtstag gewidmet von seinen Freunden, Kollegen und Schülern, Leipzig, 1954.

131. Bartholomae Ch., Altiranisches Wörter-

buch, Strassburg, 1904.

132. Bartholomae Ch., Altiranisches Wörterbuch, 2. Unveränderte Aufl., Berlin, 1961.
133. Beal S., Buddhist records of the Western World,

vol. I, London, 1906.

134. Benveniste E., La ville de Cyreschata,-JA, t. 234, années 1943-1945, Paris, 1947.

134a. Bernard P., Les mortiers et pilons inscrits de Persépolis, — «Studia Iranica», t. I, fasc. 2, 1971.

135. Bickerman E., The Seleucids and the Achaemenids, - «Accademia Nazionale dei Linzei», anno CCCLXIII, Quaderno Nº 76, Roma, 1966.

135a. Bowman R. A., Aramaic ritual texts from Persepolis, Chicago, 1970 (OIP, vol. XCI).
136. Burrow T., The Sanskrit language, London,

136a. Cameron G. G., -apud E. F. Schmidt. Persepolis, II, Chicago, 1957 (OIP. LXIX).

1366. Cameron G. G., Persepolis treasure tablets old and new, — JNES, XVII, 1958.
137. Charpentier J., Beiträge zur indoiranischen Etymologie, - «Oriental studies in honour of C. E.

Pavrys, London, 1933.

138. Chavannes E., Documents sur les Tou-kiue (turks) occidentaux, CII6., 1903.

139. Cunning ham A., Coins of the Indo-Scythians,—NC, vol. VIII, London, 1888.
140. Daffinà P., L'immigrazione dei Sakā nella Drangiana, Roma, 1967.

140a. Daffina P., Chih-chih shan-yü, - RDSO, vol.

XLIV, 1969. Dani A. H., Humbach H., Göbl Tochi valley inscriptions in the Peshawar Museum,-

AP, vol. I, Peshawar, 1964.

142. E berhard W., Kultur und Siedlung der Rand-

völker Chinas, Leiden, 1942. 143. E berhard W., The origin of the commoners in ancient Tunhuang, - «Sinologica», vol. IV, 1955,

144. Eilers W., Kyros,— \*Beiträge zur Na forschung\*, Bd XV, Hft. 2, Heidelberg, 1964. Namen-

145. E n o k i K., On the nationality of the Ephthalites,—MRDTB, Tokyo, 1959, No. 18.

146. Fuchs W., Huei-ch'ao's Pilgerreise durch Nord-726,west-Indien und Zentral-Asien um SPAW, Jahrg. 1938. Philosophisch-historische Klasse, Berlin, 1938.

147. Gabain A., Inhalt und magische Bedeutung

der alttürkischen Inschriften,- «Anthropos». Bd 48, 1953.

148. Gardner P., The coins of the Greek and Scvthic kings of Bactria and India in the British Muse-

um, London, 1886. 149. Geiger W., Ostīrānische Kultur im Altertum, Erlangen, 1882.

450. Gershevitch I., Bactrian inscriptions,—
«Indogermanischen Forschungen. Zeitschrift für Indogermanitik und allgemeine Sprachwissenschaft, 72. Bd 1-2. Hft Berlin, 1967.

151. Ghirshman R., Les Chionites-Hephtalites, Le

Caire, 1948.

152. Göbl R., Dokumente zur Geschichte der iranischen Hunnen in Baktrian and Indien, Bd I-IV. Wiesbaden, 1967

153. de Groot J. J. M., Chinesische Urkunden zur Geschichte Asiens, II, Berlin und Leipzig, 1926.

154. G u t s c h m i d A., Geschichte Irans und seiner Nachbarländer von Alexander dem Grossen bis zum Untergang der Arsaciden, Tübingen, 1888. 154a. Hallock R. T., Persepolis fortification tablets, Chicago, 1969 (OIP, vol. XCII).

155. Hansen O., Die Berliner Hephtalitenfragmen-

155. Hansen O., Die Berliner Hephtalitenfragmente, «La Nouvelle Klio», 4951.
156. Haussig H. W., Die Beschreibung des Tarimbeckens bei Prolemaios, — ZDMG, Bd 109, Hft. 1 (N. F., Bd 34), Wiesbaden, 1959.
157. Henning W. B., The date of the Sogdian ancient letters, — BSOAS, 1948, vol. XII, pt 3-4.
158. Henning W. B., Mitteliranisch, — «Handbuch der Orientalistik», I, 4, 1, Leiden — Köln, 1958.
159. Herrmann A., Sakai, — RE, Zweithe Reihe, Bd 1-2, Stuttgart, 1920.
160. Herrfeld E., Zarathustra — AMI Bd I Hft.

160. Herzfeld E., Zarathustra, - AMI, Bd I, Hft

2, Berlin, 1929.

161. Herzfeld E., Zoroaster and his world, vol. I—II, Princeton, 1947.

163. Herzfeld E., The Persian empire. Studies in geography and ethnography of the Near East. Ed. from the posthumous papers by G. Walser, Wiesba-

den, 1968. 164. Hudud al-Alam. «The regions of the world». A Persian geography 372. A. H.—982 A. D. Transl. and

explained by V. Minorsky, Oxford, 1937.

164a, Junge P. J., Parikanioi, — RE, Hlbd. XXXVI, letztes Drittel, Stuttgart, 1949.

165. Keitha. B., Classical Sanskrit literature, Lon-

don, 1923. 166. Kent R. G., Old Persian. Grammar. Texts. Le-

xicon, New Haven, Connecticut, 1953. 167. Kiepert H., Lehrbuch der alten Geographie,

Berlin, 1878.

168. Konow S., Kalawan copper-plate inscription of the year 143, — JRAS, 1932 October.
169. Lassen Ch., Beiträge zur Kunde des indischen

Altertums aus dem Mahabharata. II. Die altindischen Völker,- «Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Bd II, Göttingen, 1839.

170. Lassen Ch., Indische Altertumskunde, Bd I, Leipzig - London, 1867.

Litvinsky B. A., Outline history of Budd-hism in Central Asia, Moscow, 1968.

172. Lohuizende Leew I. E., The «Scythian» period. An approach to the history, art, epigraphy and palaeography of North India from the 1-st century B. C. to the 3-rd century A. D., Leiden, 1949.

173. Marquart J., Untersuchungen zur Geschichte von Eran, - «Philologues», Bd 54 (N. F. Bd 8), Göttingen, 1895; Bd 55 (N. F. Bd 9), Göttingen, 1896; Zweites Heft (Schluss) — «Sonderdruck aus dem Philologues», Supplementband X, Hft 1, Leipzig, 1905.

174. Marquart J., Eransahr nach der Geographie

des Ps. Moses Xorenac'i, Berlin, 1901.
175. Markwart J., Die Sogdiana des Ptolemaios,—
«Orientalia», vol. 15, 1946.

175a. Mayrhofer M., Onamastica Persepolitana, Wien,

176. Miller K., Weltkarte des Castorius genannt die Peutingerische Tafel, Ravensburg, 1888.

177. Narain A. K., The Indo-Greeks, Oxford, 1962. 177a. Naveh J., Shaked Sh. Ritual texts or treasury documents? - «Orientalia», vol. 42, fasc.

3, 1973.

Nöldeke Th., Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden. Aus der arabischen Chronik des Tabari übersetzt und mit ausfürlichen Erläuterungen und Ergänzungen von Th. Nöldeke, Leiden, 1879.

179. Pulley blank E. G., Chinese and Indo-Euro-

peans,— JRAS, 1966, pt 1-2. 180. Rapson E. J., The Cambridge history of India, vol. I. Ancient India, Ed. E. J. Rapson, Cambridge, 1922.

181. Rosenfield J. M., The dynastic arts of the

Kushans, Berkeley — Los Angeles, 1967. 182. Rostovtzeff M., Syria and the East,— «The Cambridge ancient history», vol. VII, Cambridge, 1928.

183. Ruben W., Einführung in die Indienkunde,

Berlin, 1954.

184. Salemann C., Mittelpersisch, «Grundriss der iranischen Philologie», Bd I, Abt. 1., Strassburg, 1895-1901.

185. Sarre F., Herzfeld E., Iranische Felsreliefs. Aufnahmen und Untersuchungen von Denkmälern aus alt- und mittelpersischer Zeit, Berlin,

185a. Schmitt R., Medishes und persisches Sprachgut bei Herodot, — ZDMG, Bd 117, Hft 1, 1967.
186. Smith V. A., Catalogue of the coins in the In-

dian Museum Calcutta including the Cabinet of the Asiatic Society of Bengal, vol. I, Oxford, 1906.

187. Sprengling M., Third century Iran. Sapor and Kartir, Chicago, 1953.

188. [P to le m y], Geography of Claudius Ptolemy, transl. into English and edited by E. L. Steven-

son, New York, 1932. 188a. Ptole maios, Geographie 6, 9-21. Ostiran und Zentralasien, Teil I. Griechischer Text neu herausgegeben und ins Deutsche übertragen von

I. Ronga, Rom, 1971.

189. Tarn W. W., Tarmita,— «The Journal of hellenic studies», vol. LX, 1940, London, 1940 (Ha обл. — 1941)

190. Tarn W. W., The Greeks in Bactria and India. 2-nd ed., Cambridge, 1951. 191. Tscherikower V., Die hellenistischen Städ-

tegründungen von Alexander dem Grossen bis auf Romerzeit, Leipzig, 1927. 192. Thomas F. W., Sakastana,— JRAS, NS, vol.

192. Thom as F. W., Sakastana, — JRAS, N.S., vol. 38, London, 1906.
193. Thom as F. W., The early population of Loulan-Shan-shan, — «The Journal of the Groater India Society» 1944, vol. XI, № 2.
194. Vasmer M., Untersuchungen über die ältesten Wohnsitze der Slaven, — «Die Iranier in Südrustand»

sland», Leipzig, 1923.

195. The Vedic age. Gen. ed. R. G. Majumder, London,

1957.

196. Watson B., Records of the Grand historian of China translated from the Shih of Ssu-ma Ch'ien. vol. II. The age of Emperor Wu 140 to circa 100 B. C., New York — London, 1961.

197. Whitehead R. B., Catalogue of coins in the

Panjab Museum, Lahore, vol. I, Indo-Greek coins,

Oxford, 1914.

198. Wylie A., Notes on the Western Regions. Transl. from the «Tseen Han Shoo», Book 96, pt 1, - JAIGB,

vol. X, London, 1881. 199. Zgusta L., Die Personennamen griechischer Städte der nördlichen Schwarzmeerküste. Die ethnischen Verhältnisse, namentlich der Verhält-niss der Skythen und Sarmaten, im Lichte der Namenforschung, Praha, 1955.

# ЗАМЕТКИ О ЗНАКАХ И ТАМГАХ МОНГОЛИИ

Важность изучения тами и знаков, оставленных на скалах, надгробиях и других памятниках, для исследования проблем этнической истории бесспорна. Как известно, при отсутствии письменных свидетельств или крайней скудости их тамги порой могут указать пути расселения или передвижения отдельных этиических групи.

Но, к сожалению, исследование этой интереснейнией категории источников проводится очень неравномерно для разных территорий и эпох. Если тамги и знаки Северного Причер-поморья уже долгое время являются предметом пристального внимания ученых, то по соседним территориям, например по Средней Азии, Казахстану и более восточным районам, отсутствуют даже сколько-ибудь полные специальные публикации подобных материалов.

Наиболее поздние монгольские тамги и знаки были изданы фрагментарно Г. Н. Потаниным [42, стр. 4], Б. Ринченом [68], Гочоо [14], Г. Сухебатором [51], Ц. Доржсуреном [16, стр. 17; 17], П. Поуха [67], Йислом Л. и Сэр-Оджавом Н. [61].

В основу данной статьи положены новые материалы из Монголии, полученные в результате работ Советско-Монгольской историко-культурной экспедиции АН СССР и АН МНР, проволившихся в последние годы.

Отрядом по изучению ранних кочевпиков собрана большая информация, и прежде всего по оленным камням и петроглифам Монголия. Среди последних ваше внимание привлекли новые изображения знаков и тамг различных эпох. Детальное изучение этого собрания только начато, по уже сейчас авторам настоящей статьи хочется обратить внимание читателя на некоторые группы знаков, так как анализ их, как нам представляется, позволяет сделать интересные исторические выводы.

Тамги, издавна широко применявшиеся в Монголии — стране древнего скотоводства как знаки собственности, известны и распространены там вплоть до настоящего времени  $^{1}$ .

Монгольские тамги повторяют формы орудий, оружия, предметов повседневного быта, передают начертания древнетюркских, старомонгольских, тибетских и китайских письменных знаков и иероглифов и сохраняют до настоящего времени наименования этих предметов или букв.

## I. К вопросу о некоторых знаках и символах на оленных камнях

Хотя общий принцип образования тамг пе вызывает сомпений, однако далеко не всегда удается установить название и смысловое значение знака или тамги, а о древнейших из них почти невозможно говорить с уверенностью, хотя известно, что родовые знаки возникли еще в эпоху бронзы. Поэтому мы избрали как один из объектов изучения наиболее древние из известных нам знаков и символов, поддающихся датировке 2, а именно изображения на оленных камнях.

Вторая причина, привлекшая наше внимание к олепным камням,— это смешение черт

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О происхождении самого слова «тамга» в современной монгольской литературе высказано несколько суждений. По мнению Гочоо [14], термин этот маньчжурского происхождения. Г. Сухебатор считает слово «тамга» монгольским, так как подобного корня нет ни в китайском, ни в тибетском языках. В тюркских же языках слово «тамга», очевидно, является заимствованием из монгольского [6; 18, стр. 530; 39].

<sup>2</sup> Проблема датировки оленных камией — специальная тема. Существуст несколько точек эрения [15; 42; 38]. Мы присоединяемся к мнонию В. В. Волкова о том, что оленные камии бытовали в Центральной Азии в течение нескольких столетий и наиболее древними можно считать стелы со стидизованными оленями. Нам кажется, что анализ кишжалов, ножей и чеканов карасукского типа на отдельных камиях позволяет датировать их концом карасукской эпохи, т. е. первой четвертью I тысячелетия до н. э.

реалистического и символического методов воспроизведения предметов и образов. Едва ли не все изображения на оленных камиях несут двойную пагрузку. Это можно сказать и о реалистически переданных куланах — пебесных конях, высеченых чаще всего в верхней части камия рядом с серьгой — солицем (см. ниже), и о хищниках, пожирающих травоядных, и о стилизованных оленях с вытянутыми, наподобие клюва, птичьими мордами. Животные эти, будь то аппликация на одежде или татупровка, аналогичная пазырыкской, символизируют почтительно ритуальное отношение к оленю как тотему рода [54].

Что же касается предметов, изображенных на оленных камиях, часто неизвестных по находкам в погребениях и широко представлецных здесь впервые (в этом смысле каменные стелы единственны и уникальны как источник по быту истории и военному делу населения скифской эпохи Центральной Азии), они представляют большой интерес еще и потому, что чаще всего показаны столь условно-схематично, что могут быть рассматриваемы не только и не столько как детали вооружения или как украшения. В них в то же время заложено и символическое (религиозное или мистическое) значение. Несмотря на определенный реализм, расшифровка таких знаков требует специального исследования. Тем более затруднительно прочтение аналогичных знаков на более поздних памятниках — на петроглифах, где они чаще всего показаны изолированно, без контекста. Вот почему кажется полезным анализ отдельных знаков, регулярно встречающихся на каменных изваяниях, как переходного момента между рисунком и символом, как ступени от символа к тамге.

Оленные кампи являются одним из самых ярких памятников древности в Монголин. Эти монументальные скульптуры из гранита, мрамора или базальта представляют собой четырехгранные столбы высотой до 4—5 м, поверхность которых сплонь покрыта высеченным рисунком. Территория, на которой зафиксировалы эти скульптуры, простирается от Алтая [55 стр. 4] до Забайкалья [49, 45]. Северная граница может быть отмечена в Туве [21; 27, стр. 24—33] и южная — в Гоби [12, стр. 69]. Наибольшая ковщентрация этих стел отмечена в Северной и Западной Монголии, где нами исследовано более 400 памятников [34].

Преобладающий на оленных камнях мотив — фигуры оленей в летящем галопе с подогнутыми погами [12; 54] 3. Олени, как правило,

опоясывают среднюю часть камия. На нижней. обычно скрытой под землей части намятника высечены пояс с геометрическими орнаментами и висящие на нем предметы вооружения [11: 12]: кинжалы, ножи, крючки, боевые топоры. секиры и чеканы, колчаны. Выше пояса выбиты лук со стрелой, «решетка», часто именуемая предметом непонятного назначения, и большой диск. Иногда он имеет желобок по краю (например, на камне № 43 ч из Хубсугульского аймака, Цагаан-уул сомона). Исследователи называют его зеркалом, что подтверждается изображением на оденном камне, где диск имеет ручку, как у бронзовых зеркал, найленных В. В. Волковым при раскопках улангельского могильника (V — III вв. до п. э.).

Что касается пятиугольной «решетки», Э. А. Новгородовой уже высказано предположение по поводу назначения этого предмета 5. Его изображают на спине воина, над самым поясом. Фигура заштрихована елочным орнаментом или ромбами, подобно рисунку на щите из пазырыкского кургана. Сходство по форме со щитами (на ханьских рельефах, танских изображениях и т. д.) также приводит к мысли о защитном вооружении. Очевидно, решетчатые предметы изображают щиты. Отсутствие их в погребениях объясняется плохой сохранностью материала, из которото их делали (кожа и дерево). А расположение рядом с луком и колчаном еще раз подтверждает, что это пит.

оленных камиях, расположен в головной верхней части камия. Он имеет немало вариантов, хотя неизменными его компонентами остаются круги и комбинации из них (см. рис. 6, табл. I, № 1 — 28); иногда круги сопровождаются маленькими кружками, порою в центре круга выбита точка, реже — свастика. Некоторые круги пзображают солице, иные же имеют длинные «ручки» с утолщением посредине и свисающими, как ленты, двумя концами. В. В. Волков первоначально называл эти круги солнечным диском [12, стр. 76], Н. Л. Чле-

Другой знак, постоянно встречающийся на

нова высказала предположение, что это серьги

[54, стр. 32], А. П. Окладинков пишет о них

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Значительно реже изображены стоящие олени па выяннутых прямых ногах или кабаны, лоси, быки, кони, куланы, ослы, киянги, дрофы, а также хищники рыси, барсы, тигры, павтеры, волки и т. д.

<sup>4</sup> Здесь и далее принята пумерация оленных камней в том порядке, как они зафиксированы в наших полевых дневниках, так как под этими номерами они уже упоминались в предыдущих публикациях.

<sup>6</sup> Изображоние это пеняменно встречается на всех оленных каміня. Характерно, что эта деталь (параду с луком) одна из немногих не меняет своего облика. Щит сохраняет единую форму на разных типах стел и в различных частях страны. Описание и классификация интов даны в статье Э. А. Новгородовой «К вопросу о древнем центральноазнатском защитном вооружении», —сб. «Соотношение древних культур Сибири с культурами сопредельных территорий», Новосибирск, 1975.

как о бронзовых зеркалах с ручкой и сравинвает с находкой из Пазырыкского кургана [38, стр. 245]. В более поздних своих публикациях, дискутируя с Н. Л. Членовой, этот автор пишет, что диски с ручкой не следует отождествлять с серьгами, ибо на иволгинском камие «такая "серьга" вырастает из рогов оленя, а рукоять ее имеет форму, характерную для ручек зеркал, а не для подвески, свисающей с тюркских серег» [38, стр. 244]. И далее вслед за В. В. Волковым [12, стр. 76] А. П. Окладников указывает, что круги эти расположены на широкой и, следовательно, лицевой части памятника, а потому не могут быть серьгами.

Раскопки последних лет В. В. Волкова и открытый им (совместно с Э. А. Новгородовой) комплекс оденных камней в Ушкийн Увере Хубсугульского аймака, недалеко от города Мурена [34], а также раскопки в Агрын-бригапе (см. рис. 4) убедительно показали, что оленный камень изображает фигуру человека. На камне № 23 из Ушкийн Увера и па камне № 13 из Агрын-бригалы не только прекрасно переданы скульптурные лица людей, но также показаны и серьги: в одном случае в виде большого кольна, висящего в скульптурно выдепленном в камие ухе, в другом - кольца с «ручкой». Оно также продето сквозь рельефно выступающее ухо. Характерно, что во всех случаях, когла удается определить «линевую» часть стелы 6, это всегда узкая сторона камия, широкие же грани передают боковые стороны скульитуры. На них-то и бывают высечены кольца, висящие в ушах. Как видим, довод А. П. Оклалникова о широкой лицевой стороне камия опровергнут открытиями последних лет.

Что же касается семантики рассматриваемого знака, надо думать, что в равной степени правы и В. В. Волков, и Н. Л. Членова, и А. П. Окладников. Изображенные на боковых сторонах памятника круги, бесспорно, были серьгами. Но серьги эти могли быть символом солица (круг с лучами и треугольниками, табл. I, № 14), или священной птицы (табл. I, № 9), или вечности и бесконечности в виде свастики (табл. I, № 12), или любого родового тотема.

Рассматриваемый знак встречается не только на оленных камиях. Он неоднократно отмечен нами и среди петроглифов, например в местности Бурхантын газар Архангайского аймака. Иногда он выбит рядом с оленими, выполненными в типичной для оленных камней манере, и это определяет его дату. Встречаются варианты этого знака и среди тами более позднего времени, и рядом с древнетюркскими надписями.

Очевидно, дальпейшее изучение и картографирование всех знаков и тамг этого типа позволит более уверенно судить об их семантике. Но уже и сейчас можно предполагать, что круги и знаки, изображаемые в головной части оленных камней, были не просто серьгами. Они служили символическим выражением этнической или родовой принадлежности того конкретного лица, кому ставился этот памятник. Следовательно, не исключено, что более поздние монгольские тамги этого типа могут быть выводимы генетически от знаков на оленных камиях.

Еще один загадочный знак на рассматриваемых памятниках - крючкообразный предмет, всегда висящий на поясе. Позднее подобный знак широко распространяется как тамга на евразийской территории 7 [4, стр. 182]. Знак этот столь часто встречается на каменных стелах Монголин и Забайкалья, что, надо полагать, он был одним из немногих необходимых аксессуаров мужчины того времени. Он изображен висящим на поясе рядом с ножом, точилом и кинжалом. Ни разу не показано никаких предметов, висящих на нем. Когда на камие бывает высечен колчан, то он, как правило, висит отдельно на поясе рядом с крючком. Очевидно, этот знак не был просто крючком для подвешивания и имел свою специальную функцию.

Подобный предмет был найден одпажды в плиточной могиле Забайкалья [49]. Напоминает он также позднекарасукские, иньские и тагарские «предметы неизвестного назначения», о которых уже много лет ведется дискуссии в литературе [32, стр. 121—124, рис. 40].

Эти аналоги позволяют с большой долей гипотетичности предположить одинаковое назначение предметов, изображенных на оленных камиях и найденных в карасукских и иньских погребениях.

Выводы о публикуемых выше знаках на оленных камиях ил в коем случае не следует считать окончательными. Мы лишь стремились привлечь внимание исследователей к тем вопросам, решение которых, очевидно, станет возможным после проведения широких археологических и этнографических работ.

Пытаясь выявить наиболее ранние из датированных знаков и символов, мы возвращаемся к вопросу об их назначении и подчеркиваем факт их существования в Монголии в раннескифское (а быть может, и в предскифское) время. Положение это кажется интересным в свете тех проблем, которые возникают при анализе знаков и тамг последующих эпох и осо-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> «Лицо» ипогда бывает передано двумя или тремя косыми линиями.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Мы не хотим эдесь ставить и решать вопрос о закономерности или случайности этого совпадення.

бенно послескифского времени, заполняющего мало исследованную в этом отношении хронологическую лакуну между культурой оленных камней и древнетюркским временем, тамги которого выделяются и локализуются более четко, чем все предшествующие.

## II. Монгольско-среднеагиатско-сарматские параллели

Большой интерес представляют тамги, изображенные на скалах района Цаган-гола

(Гобиалтайский аймак МНР).

В глубоком узком ущелье Монгольского Алтая течет изредка пересыхающая горная река Цаган-гол. В глубине ущелья, в 10 км от его начала, вдоль берега реки, возвышается скала. Черные выходы скал по подножию горы покрыты выбитыми рисунками. Большая часть рисунков расположена компактно у самого мыса скалы, среди них большой интерес представляют изображения колесниц и сложные композиции 8.

На западной сторопе мыса на камне, отвесно нависшем над рекой, рисунки высечены в разное время. Наиболее древние из них — копи с пустыми невыбитыми «кивотами». Несколько светлее, но не самые светлые — тамгообразные знаки, напоминающие человека с луком. Тот же цвет имеют рисунки человека с копьем и длинным поясом. Значительно светлее выглядят тамти. Они заполняют все спободное пространство на этом и соседнем камнях. Лошади изображены иногда с длинной гривой, иногда напоминают таштыкские миниатюры.

Люди изображены с луками и невооруженные, с воздетыми к пебу руками, в головных уборах в виде бараньих гогов, а также в длипных платьях с бахромой внизу по подолу.

Следует отметить, что заведомо тюркские тамги в Цаган-голе как будто бы отсутствуют (мы имеем в виду исследуемые комплексы Цаган-гола). Основная группа тамг (рис. 5, A, B, B, Г) может быть по ряду признаков начертания (наличию среднего круга и ответвлений — «усов» — от него, трехчленному построению) отнесена к одной группе близких по построению и, возможно, происхождению тамг. Особенно наглядным это становится при сравнении цагангольских тамг и специфической группы тамг Средней Азии и Северного Причерноморья (рис. 7, табл. II).

Научение тамг этой серии на монетах пра вителей Средней Азии привело нас к выводу что тамги правителей Хорезма и Согда (Самартканда и Бухары) принадлежат к одпой групперезко отличной от тамг кушанской и эфталитско-хионитской групп, а также от тамг туранско-кангюйской группы (районы Сырдарыи) [8, стр. 129—154].

Неоднократно обращалось винмание на типологическую близость тамг правителей Согда, Бухары и Хорезма [53, стр. 184—185, 147, 259 и сл.], что сопоставлялось с традицией, сохраненной поздинми китайскими хрониками об их общем происхождении от «дома Юечжи»

Чжаову.

Апализ тамг на монетах Хорезма, Бухары и Самарканда, предпринятый нами в связи с выяснением вопроса о происхождении династии Хорезма [9], подтвердил общиость их происхождения, восходящего ко II-I вв. до н. э. (даты первых монет с тамгами в Хорезме и Бухаре, рис. 7, табл. II, 1-2) и связанного с кочевыми племенами, принимавшими участие в разгроме Греко-Бактрии, но отличными от кушап 9. Несмотря на то что большинство исследователей [53, стр. 184 и сл., там же литература вопроса] отмечали сходство наиболее распространенной хорезмской тамги с кушанскими, хорезмийские тамги, как и согдийские, резко отличаются от кушанских не только по форме, но и, что нам представляется наиболее важным, по принципу построения и изменения тамг: у кушан тамга изменяется при переходе от царя к царю и даже в пределах правления одного царя, в хорезмийских и согдийских тамгах постоянного изменения формы тамги во времени не наблюдается, смена их происходит через значительные промежутки времени и сопровождается, как правило, и другими изменениями в монетном типе, часто находящими себе объяснение лишь в перемене правящих группировок. Для них же характерно «трехчленное» построение (см. ниже). Поэтому если нумизматика, с одной стороны, подтверждает сведения китайских информаторов о правлении кочевых династий общего происхождения («юечжи Чжаову») 10 в ряде областей Средней Азии со II в. до н. э. или несколько позже, то восточнотуркестанское происхождение племен, выдвинувших ди-

в Первым исследователем, открывшим и описавещим этот памятник, был Ц. Доржсуреп, издавший схематические рисунки и обративший вимание ив пагащгольские повозки [16]. Затем детальное изучение и фиксацию истроглифов Цаган-гола произвели В. В. Волков и Э. А. Новгородова в 1970—73 гг. [13].

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Это подтверждает сведения китайской традиции независимо от того, правомочно или пет наименование этой группы племен «юечжи дома Чжаову». Само содержание пазвании для нас не имеет значения, поэтому мы не останавливаемоя здесь на его анализе.

<sup>10</sup> Для краткости обозначения этой группы илемен, с которой связываются анализируемые тамги, мы оставляем пока чисто условно за ней название «мочтии дома Чжаову», или «юечжи Чжаову», правильнее в будущем (ссли наши доводы представятся достаточно убедительными) пазывать ее сариатской.

настии, требует уточнения; основанием для этого могло послужить обозначение этих кочевников по сходству с кушанами и в связи с их соучастием в разгроме Греко-Бактрии как юечжи. На наш взгляд [см. 8, стр. 129-154], в источниках нет данных, позволяющих ставить знак равенства между «юечжи Чжаову» и кушанами («большие юечжи»). Не подтверждает это и анализ тамг правителей. Поэтому происхождение династий Самарканда, Бухары и Хорезма от «юечжи дома Чжаову» не означает их кушанского происхождения. Исхоля же из имеющихся в нашем распоряжении материалов. мы можем высказать предположение о том, что на территории Согда во II-1 вв. до н.э. возникли политические объединения, возглавляемые кочевыми владетелями, принадлежащими к иному юечжийскому «дому» (роду, семье), чем кушаны. Их власть не позже начала І в. до н. э. распространилась и на Хорезм, следствием чего явилось появление хорезмийского монетного чекана в подражание тетрадрахмам Евкратида. Возможно, именно существование этих юечжийских владений ограничивало на юге власть Кангюя и препятствовало продвижению власти кушанского дома на север (к северу от Бактрии). Часто встречающееся в литературе мнение о том, что в І в. до н. э. на рубеже эр — Кангюй распространял свою власть на Согд [30, стр. 64, 205; 65, стр. 134; 19, стр. 345; 23, стр. 16 и сл. 1, основано на смешении позинима китайскими хрониками представлений о Кане (Согде) и Кангюе. Китайские хроники и античные источники упоминают различные племена, принимавшие участие в низвержении Греко-Бактрии, существует обширная литература, посвященная выяснению соответствий имен кочевых племен в этих двух группах источников [64, стр. 204-210; 70, стр. 284—288, 292—297; 66, стр. 131; 63, стр. 43-50, 53, стр. 242-247; 52, стр. 139-141]. В широкое движение кочевых племен во 11 в. до н. э. были вовлечены различные племенные группы. Поэтому задачей будущего является также выяснение этнической принадлежности той группы этих племен, которая получила в китайских хрониках название «юсчжи дома Чжаову». Но некоторые соображения по этому поводу можно высказать уже сейчас.

В археологической литературе по Средней Азии в последние годы довольно часто высказывалось мнение о сарматском (или, осторожнее, северном) происхождении части кочевых племен, припимавших участие в разгроме Греко-Бактрии [35; 26, стр. 159—162]. Как представляется, можно привлечь материал по тамгам для подтверждения этого тезиса (см. табл. II). Если прямые совпадения царских тамт на монетах Хорезма и Согда и сарматских знаков

Северного Причерноморья, казалось бы, не так часты и встречаются на ограниченном числе памятников [49, № 38, 42, 43, 47, 57, 58; табл. 11], то число знаков, представляющих собой отдельные элементы подобного рода знаков или варианты их, уже довольно значительно [49,  $N_{2}$  18, 23, 41—43, 44, 47, 52, 55, 59, 61, 63, 65, 69, 70 и др.]. В числу тамг этой группы, вне всякого сомнения, относятся три варианта тамг, представленных на монетах, известных по кладу из городища Дальверзин Ташкентского оазиса, и отдельные экземпляры в коллекциях среднеазиатских музеев (табл. II, тип V; 53, 184; 28, 7-8; 31, 80). Один из вариантов этой тамги встречен на серебряном блюде с изображением охотящегося на кабанов кушаншаха — сасанидского паревича, правившего на востоке «Кушанским нарством» [45, табл. ХХV, 53; 22, № 38 и 50; 59, стр 170]. Блюдо датируется IV в., на нем имеется согдийская надинсь, содержащая, по мнению ее исследователей, группу знаков, которую можно истолковать как инсбу, происходящую от превнего названия Ташкентского оазиса — Чач [22, стр. 170-171]. Вероятно, в III-IV вв. в Чаче у власти стояла династия, происходящая из «дома Чжаову». Знаки, близкие к тамгам чачской династии III-IV вв., встречены в Казахстане [табл. II; 32; 49, стр. 18-19].

Следует отметить, что для исследуемой групны тамг обнаруживается любопытная особенность: все они, как правило, имеют три разновидности тамги одного типа (см. табл. II, а, б, в), различающиеся разным количеством или расположением верхних или нижних ответвлений - «усов», отходящих от основного круга. Изучение всей серпи тамг на монетах древнего Хорезма, чеканившихся в период от конца II в. до н. э. или рубежа II-1 вв. до н. э. до начала IX в. н. э., показало, что тамги с разным поворотом «усов» принадлежали скорее всего разным ответвлениям (семьям, родам?) правящей династии. Переход власти от одной группы к другой сопровождался чеканом с тамгой, имеющей два «уса» и как бы графически знаменующей объединение обеих «ветвей» династии. Подобное явление дважды отмечено в чекане Хорезма (в I и IV вв. н. э.), при этом один раз правитель, чеканивший монету с тамгой объединенного типа (табл. 11, 8), на последующих выпусках ставит уже только свою тамгу (табл. II, 9). Три разновидности знаков выделяемой групцы можно проследить довольно четко (табл. II). Следует лишь отметить что иногда в одном районе встречаются не все разновидности одного типа, но тогда они известны, как правило, из другого района. Можно высказать предположение, что три разновидности тамг каждого типа, одна из которых объединяет две другие, различающиеся, в свою очередь, лишь зеркальным изображением одной детали — «уса», могут отражать пережитки дуальной родо-племенной организации, где вариант 6 — объединяющая тамга — был изначально общеплеменным знаком, а варианты а и в — знаками двух фратрий.

Материалы из Цаган-гола позволяют нам по-новому поставить вопрос о происхождении той группы племен, которую мы условно именуем «юечки дома Чжаову», и связи их со Срепных поставляющей ставать из со Срепных поставиться и позволяющих поставиться позволяющих позволяющих поставиться позволяющих поставиться позволяющих поставиться поставиться позволяющих поставиться поставить поставить в поставить постав

ней Азией и сарматским миром.

В материалах из Юго-Запалной Монголии мы, бесспорно, имеем тамги той же группы, что представлены на монетах Хорезма и Согда (см. табл. II), об этом говорит как наличие полностью тождественных знаков (тип IV. б. № 27. 28), так и ряда знаков (табл. II), близких тем, что известны среди среднеазиатских и сарматских памятников (см. табл. II и описание к ней). Кроме того, в цагангольских материалах есть знаки явно того же круга, которые можно рассматривать как производные от более простых тамг этой группы (табл. II, № 43-45, 51-53, 59). В табл. ІІ для сравнения нами приведены кроме цагангольских знаков некоторые современные тамги из Монголии (№ 36, 37, 50), явио продолжающие древние традиции.

Как бы ни решался вопрос о точной хропологии тамг из Цаган-гола, у нас нет оснований относить их к тюркскому или более позднему времени. Это можно обосновать. Отмеченное выше сходство тамг Юго-Западной Монголии, Средней Азии и Северного Причерноморья вряд ли можно признать случайным, оно, несомненио, отражает родство племен (родов), их оставивших, а также, вероятно, и путь их рас-

селения (передвижения).

В Северном Причерноморье знаки рассматриваемой нами серии называют сарматскими, так как они появляются там в связи с периодом усиленной сарматизации, когда у царей Боспора появляются имена Савромат и пр. На памятниках и предметах сарматской культуры подобные знаки появляются уже в ПІ—І вв. до н. э. [49, стр. 17]. В Средней Азии первые тамги рассматриваемого круга (табл. II, 1—2, 7) появляются на монетах, чеканенных в подражание тетрадрахмам греко-бактрийских правителей Евтидема и Евкратида, которые датируются не позже І в. до н. э. [7, стр. 125—132].

Исторические источники не засвидетельствовали для конца I тысячелетия до и. э. и первых веков и. э. продвижения сколько-нибудь значительной группы племен из Северного Причерноморья через Среднюю Азию и Казахстан на восток. Нет таких данных и для расселения их из Средней Азии. Наоборот, античные

источники, как и археология [46, стр. 210 п сл.], свидетельствуют о продвижении в последние века I тысячелетия до н. э. сарматских племен из Заволжья в Северное Причерноморье.

В Средией Азии есть все основания связывать появление тамг на монетах II—I вв. до н. э. с приходом сюда скотоводческих (кочевых) иранских племен в эпоху падения Греко-Бактрийского царства. По данным письменных источников (сводку их см. [19, стр. 341 и сл.; 30, стр. 131 и сл.]), в Средней Азии эти племена появились либо с востока, либо с севера (чаще

всего из районов за Сырдарьей).

Таким образом, можно прийти к выводу, что тамги группы «коечки дома Чжаову» (еще раз отметим, что мы условно сохраняем за ними это название), встреченные в Юго-Западной Монголии, Средней Азии, Центральном Казахстане и Северном Причерноморье, показывают путь продвижения группы кочевых племен от Монгольского Алтая и Джунгарии через Казахстан и Среднюю Азию в Восточную Европу.

Было бы очень заманчиво связать это продвижение племен с широким распространением в последиие века до н. э. и особенно первые века н. э. в Средней Азии и сарматских районах курганных захоронений в подбоях с южной ориентировкой погребенного 11 (это районы Западной Ферганы, Согда, Хорезма, Северного Прикаспия и далее на запад [см. 2, стр. 17; 3, стр. 44 и сл.; 36, стр. 119; 37, стр. 181—187; 24, стр. 156 и сл.; 10; 44, стр. 73 и др.]).

Принадлежность сарматов, как и древних правителей Хорезма, Бухары и Согда, к иранской группе племен не оставляет сомнения в том, что племена группы «юечжи дома Чжаову» были иранскими. Цагангольский комплекс тамг, как уже отмечалось, выделяется среди известных материалов из Монголии. Он позволяет выдвинуть очень интересное для истории не только западных районов, но и самой Монголии предположение о наличии в ее юго-западных районах во второй половине I тысячелетия до н. э. группы иранских племен. Факт этот не должен вызывать удивления, так как анализ языков тохарского и сакско-хотанского. письменные памятники которых найдены в Восточном Туркестане, привел исследователей к выводу, что они связаны по своему происхожпению с восточноевропейским ареалом инлоевропейских языков, от которых отделились до V в. до н. э. [1, стр. 136—140].

<sup>11</sup> Напомним, что в курганных могильниках Южпого Таджикистана, связываемых с племенами «куппанского» круга, продвигающимися ва юг в Индию, захоронения совершались тоже в подбоях, но орвентировка погребений—северная [26, стр. 80—87, 161—162].

«Большие юечжи» были тоже значительным иранским этническим массивом, располагавшимся в III в. до н. э. в Северо-Западном Ки-

В материалах, известных из районов к югу от Средней Азии, тамги интересующего нас круга встречены лишь в единичных случаях в монетном чекане правителей, происхождение которых от кочевников, пришедших из Средней Азии, вряд ли может подвергаться сомнению. Вариант тамги правителей Бухары встречается на монетах сакских парей Матхуры [60, 291: соглийско-самаркандского типа тамга (табл. II, 15) известна в хионитском чекане [8; 58, S 2). Менее определенно можно говорить о тамгах типа VIII (табл. II), но наличие тамги этого типа (VIII в.) на керамическом фрагменте из раскопок Кой-Крылганкады в Хорезме, памятника, существовавшего с IV в. до н. э. до IV в. н. э. [20, табл. XXXIV, 52], явно указывает на более раннее появление этих тамг в Средней Азии, чем в чекане раннесредневековых правителей райопов к югу от Гиндукуша [58, IV, табл. 17, № 104 и 61; 58, I, стр. 438, 165—166, 179, 184—185; 58, П, стр. 50].

В материалах из Монголии (преимущественно из того же юго-западного района) встречены и другие тамги, тождественные или близкие сарматским знакам Северного Причерноморья (см. рис. 8, табл. III). Этот факт, как нам представляется, подтверждает вывод о продвижении группы иранских кочевых племен в последней трети - конце I тысячелетия до н. э. из Монголии (скорее всего района Монгольского Алтая) через казахстанские степи и, вероятно, Среднюю Азию в степные районы Восточной Европы. Отсутствие других археологических материалов из Западной Монголии 12 не дает возможности детально обосновать это

положение.

Иптересно отметить, что, согласно исследованиям географов, районы, примыкающие с запада к Монгольскому Алтаю (Лжунгария). по физико-географическим особенностям составляют единую зону с казахстанскими степями. Среди цустынной зоны Азии выделяется Лжунгаро-Казахстанская область, простирающаяся от предгорий Алтая до Северного Прикаспия [40, стр. 15 и сл., там же литература]. Эта физико-географическая область по ряду существенных для хозяйства скотоводов признаков резко отличается от расположенной восточнее и южнее ее Центрально-Азиатской области пустынной зоны. На климат (и его увлажнение в первую очередь) здесь воздействуют разные по направлению ветры (циклоны североатлантического происхождения и восточнокитайский муссон), отличается в связи с этим и вегетационный цикл кормовых трав. Несомненно, что переселение скотоводов из одной физико-географической зоны в другую было сопряжено с болышими сложностями, так как влекло, по существу, перестройку всего голового цикла хозяйства. Передвижение же в пределах одной зоны, безусловно, не напосило столь заметного ущерба хозяйству скотоводов. Не этим ли обстоятельством объясняются и пути передвижения тех групп иранских племен кочевников-скотоводов, о которых говорилось выше? Ведь по тамгам как будто бы засвидетельствовано продвижение их от самых восточных пределов Джунгаро-Казахстанской зоны пустынь - Монгольского Алтая - до самых западных — Северного Прикаспия — и далее в степи Восточной Европы и Причерноморья.

Возможно, что именно комплекс физикогеографических особенностей и в связи с этим уклад хозяйства определили пути продвижения другой группы иранских скотоводческих племен-«Больших юечжи» - кушан - из района их первоначального обитания (между Дуньхуаном и горами Наньшань, согласно китайским источникам [5, стр. 151]), расположенного на границе двух пустынных зон - Центрально-Азиатской и Тибетской, именно в район древней Бактрии. Это не исключает, конечно, продвижения некоторой части кочевников из одного района в другой, что и произошло, очевидно, тогда, когда часть северной волны кочевников (условно назовем ее сарматской) осела в оазисах Средней Азии или на их окраинах и дала правящие династии Хорезму, Бухаре и Самарканду.

#### ОПИСАНИЕ К ТАБЛИЦАМ

#### ТАБЛИЦА И

I-VIII - типы тамг:

а, б, в - разновидности одного типа;

№ 1 — монета, чеканенная в подражание тетрадрахмам Евкратида. Предположительно чекан хорезмийской династин [7; 31; 29, стр. 167-168];

№ 2 а — монеты, чеканенные в подражание тетрадрахмам Евтидема Бухара — см. [29, 169];

б - Хорезм. Чекан даря Артава, не позднее начала III в. н. э. (не опубликован);

в - тамга на сосуде, найденном в Зауралье [43, стр. 193—196]; № 3 1— № 37, 38;

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> В районе Монгольского Алтая известны курганные могильники, но они не подвергались раскопкам.

<sup>1</sup> Для всех знаков из Северного Причерноморья дается номер из сводной таблицы в книге Э. И. Соломоник [49].

№ 4 — № 215; № 5 — № 78;

№ 6 — Паган-гол:

№ 7 - Хорезм. Чекан безымянного царя. Не позднее начала I в. до п. э.[7, 125 и сл.]; № 8 — Хорезм. Монеты I п IV вв. н. э.;

N: 9 - основной тип тамги в чекане царей Хорезма, известен с I до IX в. н. э.;

№ 10 - № 75;

№ 11 — № 216; № 12, 14, 23 — варианты тамги па монетах правителей самаркандского Согда (VII-VIII вв.) [47; 48];

N: 13, 22 — тамга правителей Бухары. Известна от III—IV до VIII в. п. по разпым твиам монет-пого чекана [56, стр. 212—222; 47, стр. 260—261]; № 15— чекан хионитов. S2 по Гёблю (см. в тексте);

№ 16 — знак на сосуде, найденном в слое Ак-тобе 2 (Чардара) на правобережье Сырдары к западу от Тапікента. Памятник датируется I — началом IV в. н. э. [25, 61, рис. 26, 1];

№ 17 - Nº 109;

№ 18 - Nº 85:

№ 19 — Цаган-гол [16, № 12, на рис. 6];

№ 20 — Цаган-гол [см. также 16, № 21, на рис. 6];

№ 21 — Цаган-гол;

№ 24 — чекан сакских правителей Матхуры (см. в текcre);

№ 25 - Nº 112; № 26 - № 84;

№ 27, 28 — Паган-гол;

№ 29-31 - предположительно чекан Чача (Ташкевтский оазис) III-V вв. н. э. (см. в тексте);

N: 32 — Центральный Казахстан (Калмык-Кырган), внаки на скале [49, стр. 18];

N: 33 - № 213; № 34 — № 85;

№ 35 - Nº 214: 36, 37 - современные монгольские тамги [14, № 123, 124, 127, стр. 10—22; 62, рис. 38];

№ 38 — № 87; No 39 - № 86: № 40 - № 102;

№ 41 — Аймак Баян-Хонгор МНР, между Хангаем и Гоби-Алтаем [62, рис. 40];

№ 42 — Хореам. Топрак-кала. Знак процаранан на хуме (не опубликован):

№ 43, 44, 45 — Цаган-гол;

№ 46 - Хореам. Кой-крылган-кала. Знак па керамике (см. текст):

№ 47-48 — раннесредневековый чекан района Кабула (CM. TEKCT);

№ 49 - № 207;

M 50 - Юго-Восточная Монголия (Дариганга), современная тамга [51, 64];

№ 51-53 - Паган-гол;

№ 54 — Хорезм. Мелкий медиый чекан. Время точно пеизвестно, от конца III до VI в. н. э.;

№ 55 - Nº 91; № 56 - Nº 92;

№ 57 - Nº 205, 206;

№ 58 - № 89;

№ 59 — Цаган-гол [см. также 16, № 37].

### ТАБЛИЦА III

1, 4, 5, 7, 8-18 — Цаган-гол [см. также 16, рис. 6];

2 — Баянхонгорский аймак [62, рис. 40]; 3, 6 — Орхонгайский аймак, Хуни-гол [17, стр. 46];

19 - № 150: 20 - № 151;

21 - No 134:

22 - Nº 159; 23 - № 152:

24 - No 104;

25 - Nº 191; 26 - № 192;

27 — № 132;

28 - № 133; 29 - № 20;

30 - № 88;

31 - Nº 13:

32 - No 14: 33 - № 9:

34 - № 15; 35 - № 16.

1. Абаев В. И., Скифо-европейские изоглоссы. M., 1965.

Баруздин Ю. Д., Кара-Буланский могиль-ник.— «Труды Института истории АН Киргизской ССР», вып. 111, Фрунзе, 1957.

3. Баруздин Ю. Д., Брыкпна Г. А., Археологические памятники Баткена и Лейляка, Фрунзе, 1962.

4. Баскаков Н. А., Ногайский язык и его диа-

лекты, М. — Л., 1940. 5. Бичурин Н. Я., Собрание сведений о народах, обитавших в Средней Азии в древние времена, т. II, М. — Л., 1950.

6. Будагов Л., Сравинтельный словарь турецкотатарских наречий, т. I-II, СПб., 1869-1871.

7. Вайнберг Б. И., Ранняя хорезмийская монета из собрания Самаркапдского мувея и некоторые вопросы истории докушанской хорезмийской чеканки. — ВДИ, 1962, №

8. В айн берг Б. И., Некоторые вопросы истории Тохаристана в IV—V вв. (в связи с запустением Кара-тепе), - «Буддийский культовый центр Кара-тепе в Старом Термезе», М., 1972.

9. Вайнберг Б. И., Монеты древнего Хорезма (рукопись монографии).

10. Вайнберг Б. И., Могильник Тумек-кичиджик

в Северной Туркмении,— АО, 1972. 11. Волков В. В., К изучению броизового века МНР,— «К вопросу с древнейшей истории Монголии. Studia Archaeologica», Улаапбаатар, 1962.

Волков В. В., Бропзовый и ранний железный век Северной Монголии, Улан-Батор, 1967.
 Волков В. В., Колесницы древней Монголии,—

«Studia Archaeologica», Улаанбаатар, 1972 14. Гочоо, Малым им, тамганы тухай, - «Шинжлэх

ухаан, техник», Улаанбаатар, 1958, № 4. 15. Диков Н. Н., Бронзовый век Забайкалья, Улан-

Удэ, 1958.

16. Доржсуран Ц., Говь-Алтай Цагаан голын хадны зураг,— «Studia Archaeologica instituti historiae Academiae scientiarum republicae nonli Mongoli», t. II, Улаанбаатар, 1963. 17. Доржсурэн Ц., «Шивээт улаан» гэдэг юу

вэ, — «Шипжлэх ухаан, техник», Улаанбаатар,

1957, № 1 (47).

18. «Древнетюркский словарь», ред. Наделяев В. М. и др., Л., 1969. 19. «История таджикского народа», т. I, под ред.

Б. Г. Гафурова и Б. А. Литвинского, М., 1963.

20. «Кой-крылган-кала — памятник культуры древнего Хорезма IV в. до н. э. — IV в. н. э.э, М., 1967. 21. Кызласов Л. Р., Этапы превцей истории Тувы, - ВМУ, историко-филологическая серия, 1958, Nº 4.

22. Лившиц В. А., Луконип В. Г., Среднеперсипские и согдийские надписи на серебряных сосу-

дах,— ВДИ, 1964, № 3. Литвинский Б. А., Кангюйско-сарматский

фарн, Душанбе, 1968. Лоховиц В. А., Новые данные о подбойных погребениях в Туркмении, - «История, археология и этнография Средней Азии», М., 1968.

25. Максимова А.Г., Мерщиев М.С., Вайнберг Б. И., Левина Л. М., Древности Чардары (Археологические исследования в зоне Чардаринского водохранилища). Адма-Ата, 1968.

Мандельштам А. М., Кочевники на пути в Индаю,— МИА, № 136, М.— Л., 1966. Маннай - оол М. Х., Тува в скифское время,

M., 1970.

Массон М. Е., Монетные находки, зарегистрированные в Средней Азии за 1930 и 1931 гг., - «Материалы Узкомстариса», вып. 3., Ташкент, 1933.

29. Массон В. М., Редкая среднеазнатская монета из собрания Государственного Эрмитажа, - ВДИ, 1953. № 3.

 Массон В. М., Ромодин В. А., История Афганистана, т. 1, М., 1964.
 Массон В. М., Хорезми кушаны (Некоторые вопросы хорезмийской пумизматики), - ЭВ, XVII, М. — Л., 1966.

32. Новгородова Э. А. Центральная Азия и

карасукская проблема, М., 1970. 33. Новгородова Э. А., Новые памятники искусства древней Монголии, - «Studia Archaeologiса», Улаанбаатар, 1972.

34. Новгородова Э. А., Оленные камил и некоторые проблемы древней истории Монголии.-«II Международный конгресс монголоведов», Улаанбаатар, 1970 (в печати).

Улаанбаатар, 1970 (в печати).

5. Обельченко О. В., Куюмазарский и Лявандакский могильники — памятники древней культуры Бухарского оазвса, АКД, Ташкент, 1954.

36. Обельченко О. В., Лявандакский могильник,— ИМКУ, вып. 2, Ташкент, 1961.

37. Обельченко О. В., Погребение сарматского твиа под Самаркандом,— СА, 1967, № 2.

38. Окладников А. П., Оленный камень с реки Иволги,— СА, 1954, Х.Х.

39. Пекарского языка.

39. Пекарский Э., Словарь якутского языка.

Новосибирск, 1959. 40. Петров М. П., Пустыни Центральной Азни, т. І, М. — Л., 1966.

41. Полторацкая В. Н., Знаки на предметах из курганов эпохи ранних кочевников в горном Алтае, - «Археологический сборник ГЭ», Л., 1962,

42. Потанин Г. Н., Очерки Северо-Западной Монголии, вып. II, 1881.

43. Сальников К. В. Хорезмийская тамга в За-

уралье, — ТХАЭЭ, т. І, М., 1952. 44. Синицын И. В. К материалам по сарматской культуре на территории Нижнего Поволжья, - СА, VIII, 1946.

45. Смирпов Я. И., Восточное серебро. Атлас серебряной и золотой посуды восточного происхождения, найденной преимущественно в пределах Российской империи, СПб., 1909.

46. Смирнов К. Ф., Вопросы изучения сарматских племен и их культуры в советской археологии,-«Вопросы скифо-сарматской археологии (по материалам конференции ИИМК АН СССР, 1952 г.)», M., 1954.

47. Смпрнова О. И., Монеты древнего Пенджи-

кента, - МИА, 1958, № 66. 48. Смирнова О. И., Каталог монет с городища

Пенджикент (Материалы 1949-1956 гг.), М., 1963. Соломоник Э. И., Сарматские знаки Северного Причерноморья, Киев, 1959.
 Сосновский Г. П., Плиточные могилы За-

байкалья, - «Труды первобытного отдела ГЭ», Л., т. І, Л., 1941. 51. Сухебатор Г., О тамгах и имах табунов Дариганги, - «Studia ethnographia instituti historica Comiteti scientiarum et educationis Altac reipublicae

рориli Mongoli», t. I, fasc. VI, Ulanbator, 1960. Толстов С. II., Последам древнехореамийской цивплизации, М., 1948. 53. Толстов С. II., Древний Хореам, М., 1948.

54. Членова Н. Л., Об оленных камиях Монголии и Сибири, - МАС, 1962

55. III ве цов М., Алтайские калмыки, — Сибирское отделение РГО, т. XXII, Омск, 1898.
56. Явич М. М., Замечания о неисследованном сред-

неазиатском алфавите, - ТОВЭ, т. IV, Л., 1947.

57. De wall M., Pferd und Wagen un frühen China, Bonn, 1964. 58. Göbl R., Dokumente zur Geschichte der Irani-

schen Hunnen in Baktrien und Indien, Bd I-IV,

Wiesbaden, 1967. 59. Herzfeld E., Kushano-Sassanian coins. — MASI,

Calcutta, 1930, № 38.

60. Jenkins G. K., Narain A. K., The Cointypes of the Saka-pahlava kings of India, — «Numis-

matic Notes and Monographs», 1957, № 4.

Jisl L. et Ser - od - jave Namsarai,
Fouilles et decouvertes à l'etranger,—«Archeologide rozhledy», XVIII, Praha, 1966 (Separatum).

Lauer D., Archäologische Beobachtungeh aus Bajan Chongor-Aimak der Mongolischen Völksrepublik. Felszeichnungen und Inschriften, - «Ethnographisch-Archäologische Zeitschrift», Berlin, Heft 1, 1972

63. Lohuizen de Leew I. E., The «Scythian» period, Leiden, 1949.

64. Markwart I., Eranšahr, Berlin, 1901. 65. McGovern W. M., The early empires of Central Asia, New York, 1939.

66. Narain A. K., Indo-Greeks, Oxford, 1962.

67. Pouch a P., Trinact tisic kilometru Mongolskem, Praha, 1957.

68. Rintchen B., Les dessigns pictographiques et les inscriptions sur les rochers et sur les steles en Mongolie, Улаанбаатар, 1968, t. XVI, fasc. I.

Tarn W. W., The Greeks in Bactria and India,

Cambridge, 1951.
71. Z ürcher E., The Yech-chin and Kaniska in the Chinese sources, XXIII, 77, 8a, DK 1960.

# ЧЕРТЫ МИРОВОЗЗРЕНИЯ СОГДИЙЦЕВ VII—VIII вв. В ИСКУССТВЕ ПЕНДЖИКЕНТА

Памяти Бенджамина Роученда

Отражение мировоззрения эпохи в памятниках искусства обычно изучается с точки зрения истории искусств, когда произведения живописи и скульптуры истолковываются с помощью письменных источников. Для домусульманской Средней Азии памятники искусства в связи со скудостью письменных источников сами приобретают решающее значение для исследования мировоззрения живших здесь народов.

Однако в большинстве случаев эти памятники характеризовали религнозные представления, причем чаще всего не специфически местные, а связанные с такой мировой религией, как буддизм. Были открыты и дворцы со скульптурным и живописным декором, по оставалось пеясным, во-первых, насколько эти дворцы связаны с древневосточной, переживней эллинизм традицией династийного искуства, а во-вторых, насколько в иих отразились вкусы и воззрения широких кругов общества.

Памятником, который впервые познакомил нас с кругом интересов и представлений сравпительно шпроких слозв местного городского населения, стал древний Пендкикент, самый восточный из городов самаркандского Согда, на городище которого вот уже тридцать лет ведутся археологические раскопки.

Сейчас раскопками вскрыто более четверти всей территории древнего города, и поэтому появилась возможность судить о той обстановке, в которой создавались произведения искусства. Пенджикент был столицей не большого согдийского княжества, владетель которого Деваштич в начале VIII в. стал настолько влиятельным, что сделал попытку овладеть престолом государя всего Согда. Город, как показали археологические работы, возник в V в. и переживал свой расцвет на рубеже VII—VIII вв. В VIII в. город перенес пеодпократные нападения арабов и в 70—80-е годы

этого века полностью опустел, чтобы позже возродиться уже на другой территории. Большинство степных росписей Пенджикента относится к концу VII или началу VIII в., хотя некоторые из них датируются V—VI вв., а некоторые другие, возможно, относятся к началу второй трети VIII в.

Несмотря на свою небольшую площадь около 13.5 га в пределах городской стены (без цитадели), Пенджикент был настоящим городом. Его территория была застроена кварталами пвух- и трехэтажных домов, вплотную примыкавших пруг к пругу. Вдоль узких улиц раскопаны тянувшиеся рядами торговые и ремесленные заведения. Сейчас открыто более ста многокомнатных жилищ, принадлежавших древним пенджикентцам. Около трети из них, т. е. почти все дома состоятельных горожан, а не только жилища аристократов, имеют парадные залы с росписями и скульптурой. Раскопки показали широкое распространение монументального искусства, которое трудно было даже предполагать: не только храмы (их в Пенджикенте два), не только недавно открытый дворец государя, по и десятки частных жилых домов рядового городка оказались настоящими «музеями» согдийской живописи и скульптуры.

В доме знатного согдийца обычно было песколько помещений, украшенных живописью: это квадратный зал, ведущий к нему коридор, а также домашняя «капелла» с алтарем, пол которой был расположен несколько выше, чем пол зала и коридора (рпс. 9). В расположении живописи была определенная система, которая лучше всего прослеживается в росписи квадратных залов. Примо против входа, нередко в нише, помещали большую фигуру божества, иногда в сопровождении других божественных персонажей. Рядом с божеством были изображены стоящие или коленопреклоненные согдийцы — участники обряда. Если божество

помещалось на задней степе ниши, то эти фигуры могли быть и по ее боковым стенам. По сторонам всей центральной группы песколькими лентами высотой около 1 м шли росписи с батальными или пиршественными сцепами, часто целые эпические повествования. Высота нижнего ряда росписи, проходившего и под фигурой божества, и под эпическими сденами, была не более 50 см. Эта полоса заполнялась орнаментом, однако нередко ее делили вертикальными полосами на прямоугольники, в которых помещали фигурные композиции ипого характера, чем в верхних рядах: эдесь обычны сказочные, басенные или жанровые сюжеты.

Убранство залов не ограничивалось живописью: по верху стен, видимо, размещались деревянные кариатиды, под потолком шел резной фриз с изображениями богов в декоративных арках, а сам потолок состоял из балок и досок, также украшенных резьбой.

В целом росписи и скульптура пенджикентского дома — это не только декор, не только произведения выдающихся художников, но и отражение взглядов владельца дома на мир и на свое место в этом мире. Входя в дом, гость видел перед собой божество, которому поклонялся хозяин дома (а это были разные боги в разных домах), видел изображения самого хозяина и его близких около божества. Менее знатные — крупнее. Так воспроизводилась иерархия этих людей в обществе и их место по отношению к мпру богов. К сожалению, современный исследователь не может увидеть полностью картипу, открывавшуюся глазам согляйсев.

В развалинах отдельных домов сохранились только части центральной композиции. обычно более всего разрушенной. Восстановить такую композицию как единое целое трудно. Приходится сопоставлять фрагменты росписей из разных зданий, что, безусловно, нивелирует их индивидуальные особенности. Сразу отметим, что изучение росписей еще не дает возможности реконструировать религию Согда. Однако оно позволяет выявить некоторые соотношения между изображениями, отражающие специфику мифологии, ритуалов, общественной жизни согдийцев. В этой статье для нас главное — выявление (и по возможности объяснение) соотношений, а не поиск иконографических прототинов, который часто ведет к подмене осмысления самих образов сведением их семантики к значениям прототипов в системе другой культуры. Как это обычно в исследованиях, построенных на основе археологических материалов, конкретность описаний будет контрастировать с обобщенным, предположительным характером выводов. Расшифровка содержания — длительный процесс, в ходе которого изучение соотношений образов и их места в репертуаре согдийского искусства олип из неизбежных этапов.

Наиболее древние спены поклонения божеству открыты в северной капелле храма П. разрушенной в VII в. при перепланировке двора этого храма. Росписи относится к двум строительным периодам (V — начало VI и VI в.). От первого периода сохранились остатки двух расположенных лицом друг к другу сцен поклонения [8А, стр. 58-61] — с богиней на львином троне и с богиней на троне с «сенмурвом». Обе богини со знаменем. Эти росписи были застроены стенами второго периода, к которому относится ниша с изображением четверорукой богини, сидящей на драконе. Образ богини со львом угадывается только поостаткам линий скланок одежны, части трона и полотнища знамени, а у богини с «сепмурвом» художник наметил четыре руки и меч, но в окончательном варианте нарисовал две руки (со знаменем и музыкальным инструментом). Датировке помогает керамика V — начала VI в. в заполнении суфы второго периода.

Остановимся подробнее на росписях ниши. Ее стены сохранились далеко не полностью. Глубина ниши 1.50 м. ширина 1.1 м. открытая сторона обращена на восток. Северная боковая стенка при высоте 2 м сохранила живописный покров на высоту около 1,50 м, но с очень большими лакунами и выбоинами. Южпая стенка сохранилась всего на 0,50 м. В лучшем состоянии оказалась западная стена, где была изображена центральная фигура, однако здесь полностью утрачен верх стены, на которой помещалась голова этой фигуры. Божество женское, четверорукое, изображено сидящим на спине фантастического животного. От плеч полнимаются языки пламени. Заметны остатки от пимба и от лент головного убора. Концы двух толстых черных коз спускаются на плечи к груди. На груди и руках богини богатые украшения. Многие из них выполнены золотой фольгой.

Кисти обеих правых рук не сохранились. П. И. Костров, сделавний прорисовку росписи, подметил небольшой фрагмент рисунка — сегмент кольца или шарика, по всей вероятности, конец жезла или другого предмета, который божество держало в правой инжией руке.

В нижней левой руке с золотым перстнем богиня держит конец накидки, в верхней левой руке — древко знамени. Полотпище его длинное, несколько распиряющееся книзу, украшено рядами разноцветных треугольников. К низу полотнища привешены бубенцы.

У фантастического животного, на спине которого сидит богиня, голова пракона с острыми клыками. Верхняя челюсть заканчивается коротким, спиралевидным, загнутым кверху хоботом. Над небольшими, прячущимися в складках кожи глазами густые черные брови. Опущенные книзу уши похожи на широкие стилизованные листья. Тело зменное, свернувшееся кольцами. Оно заканчивается веерообразным хвостом. Чудовище лежит на овальном ковре, обрамлениом красной каймой [86, табл.

В изобразительном искусстве Средней Азии четверорукие женские божества представлены павно привлекавшими к себе внимание исследователей изображениями на группе серебряных чаш. Они пержат в руках эмблемы луны и солнца. Сейчас не вызывает сомпения, что названные чаши - изделия среднеазиатских мастеров, изготовленные в Хорезме, - это слепует из сохранившихся на них налписей хорезмийским письмом [20, 42-44; 3, рис. 50; 30. стр. 434-435]. Пенджикентские четверорукие божества (в том числе и описанное выше) свидетельствуют, что этот образ был хорошо известен и в Согде. Четверорукие божества также занимают определенное место в близкой по времени культовой буддийской иконографии Восточного Туркестана.

Останавливаться здесь на всей общирной литературе, посвященной их интерпретации, мы не можем. Однако несомненио, что иконография этих культовых образов зародилась в Индии, проникла в Среднюю Азию и Восточный Туркестан именно из этой страны. Вместе с тем прямой аналогии пенцжикентской богине со всеми ее атрибутами в индийской иконографии мы не паходим.

В недавно опубликозанной статье Н. В. Дьяконовой и О. И. Смирновой ранее открытое в Пенджикенте изображение четверорукого женского божества интерпретируется как образ Нанайи [11]. Действительно, есть основания считать, что в Средней Азии, в частности в Согде, существовал культ этой богини. Однако повая находка осложнила вопрос об интерпретации.

Сравнивая иконографию ранее открытых хорезмийских и согдийских четвероруких божеств с богиней, о которой идет речь, обнаруживаем большие различия в атрибутах: у посделней нет эмблем солнца и луны, кроме того, она сидит на драконе (усложненный образ индийского «макары»), а не на льве, как это обычно для среднеазиатских изображений четверорукой богини. Многие детали связывают сидящую богиню со скульптурной панелью из того же объекта II, где изображен водный поток, в котором размещены различные существа,

и в том числе «макара» [19, табл. XXVII-XXXIII. Представляется вероятным, что и в даниом случае речь идет о божестве, связаниом с водной стихией, и прежде всего с почитавшейся соглийнами рекой Зеравшан, протекаюшей у Пенлжикента.

И глиняная скульптура, и живописное изображение водных божеств в Пенджикенте находят аналогии в двух недавно исследованных памятниках Ханлы. Это Fish Porch, обнаруженный афганским археологом Мустаминди [31], где степы и пол покрыты глиняной скульптурой с изображением струй волы и плывущих в ней существ, а также и опубликованная Б. Роулендом капитель пилястра, на которой у ног богини представлены фантастические существа со зменным телом, олицетворяющие местные реки [32]. Б. Роулени убедительно объясияет иконографию этого божества эллицистической традицией изображения городских богинь, восходящих к статуе знаменитой Тюхе Антиохии, у подножия которой было изображено плывущее божество реки Оронт. При несомнениом отличии в деталях иконографии семантика пенлжикентского изображения представляется близкой к семантике рельефа из Хадды.

Вместе с тем пенджикентская четверорукая богиня не может быть полиостью понята, так как не сохранились ее голова и корона, а также две правых руки, в которых, как можно поланаходились эмблемы, раскрывавшие смысл всего изображения.

Не вдаваясь в рассмотрение вопроса о значении нового изображения, отличающегося рядом деталей от ранее открытых, следует лишь добавить, что, как показывает их сравнение, одного признака - четверорукости непостаточно для отождествления с определенным божеством, поскольку теперь мы знаем уже два разных образа с этим признаком.

На боковых стенах ниши, в глубине которой находилось изображение богини, были представлены шесть мужских фигур, по три с каждой стороны. Ип одна из них не сохранилась полностью. Только на северной боковой стене контуры прослеживаются до уровня шеи. Ниша была заложена кладкой из необожженного кирпича уже в VII в., во время постройки степы двора храма II. По своим техническим особенностям и по деталям костюма поклоняющихся богине согдийцев эта живопись археологически датируется не позже начала VII в. Она напоминает росписи храма II, сравниарханам которых отмечал тельный М. М. Дьякопов [12, стр. 128-129]. Детали одежды и оружия находят аналогии в сасанидском искусстве и отчасти в раиних росписях Кызыла (а не в более поздних пенджикентских изображениях второй половины VII п начала VIII в.). Видимо, V-VI вв.— паиболее подходящая дата и для остального декора храма II.

Ниша относилась к боковой капелле храма. Похожая композиция была характерна и для его главного зала [12, табл. XVII]: фигуры мужчин на пилонах у входа в целлу, где когда-то стояли статуи богов, — не «стражи», как это ранее предполагали, а донаторы. На простенках в обоих случаях помещены по три стоящие фигуры, из которых ближайшая к божеству гораздо меньше остальных. На росписи главного зала видно, что в руке одного из персонажей типичный соглийский жеотвенник.

В Пенджикенте открыты и более поздние композиции такого же рода. К VII в., по-видимому, относятся две сцены поклонения одному и тому же божеству с синим телом. Общая датировка сцен подтверждается чрезвычайно сходными фигурами молящихся и особенно их прическами и покроем костюмов, несколько отличающимся от обычного для других росписей Пенджикента, но похожим на костюм из Балалык-тепе [1]. Открытая в 1952 г. композиция [19, табл. 1Х] обнаружена в раннем доме квартала (объект VI), к которому пристраивались соседние дома. Композиция, открытая в 1962 г. на VII объекте [5, стр. 37, рис. 8], находилась в помещении, перестроенном из остатков более ранней городской стены V-VI вв. Можно предполагать, что оба фрагмента несколько старше других росписей VI и III объектов.

Фигура божества лучше видна на фрагменте, открытом на объекте VII (рис. 10). Полуобнаженный мужчина с тигровой шкурой на бепрах изображен в бурном пвижении, от повязок на его руках отходят развевающиеся ленты. На груди виден шнур с бубенцами. Положение пог и корпуса несколько напоминает «позу стрелка из лука» в индийском искусстве, но здесь, вероятно, эта поза передает лишь фигуру танца. Голова окружена нимбом, от плеч отходят языки пламени. Черты лица с крутым изгибом бровей и синий цвет обнаженного тела характерны для иконографии некоторых божеств Индии. Жезл у правого локтя похож на трезубец, но плохая сохранность живописи не позволяет настаивать на этом отожпествлении. У ног божества скорее всего стилизованные листья аканта.

Сходство с иконографией Шивы бесспорно, хотя трудно подыскать в искусстве Ивдии прямой прототип для нашего изображения.

Шиваитские черты еще более определенны в изображении, открытом в 1967—1968 гг. на объекте XXII, в алтарпой нише парадного зала дома, принадлежавшего представителю городской знати. Стена с росписью рухнула, и композицию приходится восстанавливать из

отдельных фрагментов 1. На небеспо-синем фоне была изображена стоящая фигура трех-голового и шестирукого божества (рис. 11). Все лица с тремя глазами. Среднее из них — мужское, по его правую сторону — женское лицо, а на противоположной стороне — синее демоническое лицо. Из плеч поднимается пламя. Оплечья одежды в виде голов разных житрукава. Из атрибутов хороню видны трезубец, меч и рог, в который трубит женская голова.

По правую сторону стоящего божества помещена сидящая фигура богини, окруженная ореолом из ветвящихся языков пламени. Богиня сидит на складном табурете с пересскающимися пожками. Табурет украшен протомами крылатых львов. На синем фоне изображены также второстепенные персонажи, выполненные в более мелком масштабе. Насколько можносудить по фрагментам, это были рыба, «нага» с человеческим телом и зменным хвостом и орел, несущий в когтях женщину. Последнее изображение напоминает сюжеты известного сасапидского блюда, золотого кувшина из Надь Сент-Миклоша и нескольких намятников исламского искусства X—XII вв.

Трехголовый бог находит аналогии в шиваитской иконографии, заставляя вспомнить в первую очередь так называемого Шиву Элефантины [25, стр. 123]. В живописи очень схолный образ трехголового божества имеется на фрагментах стенных росписей и на иконах Восточного Туркестана. Осебенно близко к нашему изображение на иконе VIII в. из Дандан-Уйлика в Хотане, изданной М. А. Стейном [34. табл. LX, D. VII; ср. 35, табл. V, Bal. 02001. Здесь, однако, бог сидит на троне в виде лвух быков, его тело синее, а на бедрах шкура тигра. В руках у него ваджра, плод и, насколько можно различить, эмблемы луны и солица. На другой хотанской иконе трехголовый и девятиглазый бог сопровождается своей шакти 134. табл. LXII, D. X. 8]. Еще на одной из хотанских икон у трехголового бога другие атрибуты, а эмблемы солица и луны переданы женскому четверорукому божеству, тогда как ваджру держит мужское божество с тремя глазами и двумя руками [34, табл. LXIV, D. X. 3].

О богине с эмблемами солица и луны в руках, сидящей на троне в виде льва, хорошо известной по хорезмским серебряным чашам и по пенджикентским росписям [12. табл. XX — XXV], уже упоминалось выше. Возникает вопрос, не считалась ли эта богиня в Согде, как в Хотане, супругой бога, которого изображали трехликим и многоруким, и нельзя ли тогда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Оригинал в настоящее время реставрируется, нарисупке 11 воспроязведена схематическая прорисовка части композиции.

считать другим иконографическим вариантом того же божества богиню, которая в росписи объекта XXII помещена рядом с трехликим богом? Примечательно, что престол этой богини украшен протомами крылатых львов.

Не исключено, что навелиные иконографией Шивы образы танцующего и трехглавого божества в Пенджикенте оба относятся к какому-то онному богу. Если справедливо предположение, что хотанские и согдийские изображения близки не только иконографически, но п по солержанию, то за отождествление богов булут общие признаки образов пенджикентского танпующего и хотанского трехликого божеств синее тело и тигровая шкура на бедрах. Однако индийские иконографические параллели не дают еще оснований для отождествления самих божеств, тем более что многие детали чужны индийским прототипам. Все, что мы знаем о религии Согда, не позволяет считать соглийнев шиваистами.

Хотанские иконы с изображениями похожего на Шиву бога почитались буддистами. На оборотной стороне одной из тех икон, в композицию лицевой стороны которой включен трехголовый бог, паходилось изображение Буды. Но в хотапских иконах, по установившемуся в науке мнению, как-то отразились и небуддийские верования местных иранцев.

По-видимому, согдийцы, как и другие иранские народы, в течение долгого времени не имеди устойчивой письменной и иконографической редигиозной традиции. Не случайно по нас лошли тексты на соглийском языке с булпийскими, христианскими и манихейскими сочинениями, но нет текстов, относящихся к национальной религии Согда. Не случайно, видимо, и то, что богатая иконография согдийских и хорезмийских культов VI — VIII вв. находит гораздо больше аналогий за пределами Средней Азин, чем в ранних местных цамятниках. Многочисленные согдийские терракоты первых веков нашей эры не имеют ничего общего с иконографией монументального искусства VI — VIII вв., которая однако близка к иконографии терракот раннего средневековья.

В условиях конкуренции с буддизмом, манихейством и христианством — религиями с развитым культовым искусством — местные журецы в IV — VI вв. могли приспособить индийские образы для передачи своих религиозных представлений. Уже в IV в. сасанядские правители бывних кушанских владений в Бактрии, сохранив кушанское изображение Шивы на своих монетах, заменили легенду: «вместо имени божества vөşa "Шива", как на позднекушанских монетах, среднеперсидская легенда знаками кушанского письма borzoondo yozdo "высокий (великий) бог"». По мнению В. Г. Луконина, «Шива на кушано-сасанидских монетах понимался как Ахура Мазда», что стало возможным именно из-за отсутствия исконной икопографии иранских божеств [15, стр. 20, 26].

Однако если при дворе сасанидских наместников в Бактрии IV в. и существовало такое понимание одного типа изображений Шивы. то в Согде VII в. понимание пругих типов изображений Шивы могло быть отличным. Изображения богини с предстоящими [12a, стр. 171-174. рис. 13] и четы богов (Шива и Парвати?) на троне в виде быка [126, стр. 13], обнаруженные советской экспедицией на городище Лальверзин в Северном Афганистане, показывают, что на территории Бактрии в IV - V вв. не только на монетах, но и в живописи применялась иконография, во многом связанная с индийской, но, с другой стороны, похожая и на раннюю согдийскую V — VI вв. Значение свявей Согда с Тохаристаном и Ираном в кушано-сасанилский и эфталитский периоды для сложения раннесредневекового согдийского искусства, безусловно, было очень велико, однако, возвращаясь от искусства к культам, снова приходится отметить, что нам все еще слишком мало известно о верованиях соглийнев, несомненно отличавшихся от сасанидского зороастризма. чтобы определять имена богов по их изображе-

Индийские влияния своеобразно преломлялись в соглийской среде. В. А. Лившин. любезно ознакомивший нас со своей еще не опубликованной работой, недавно прочитал согдийскую падпись, напесенную тушью на олежие трехглавого бога из Пенлжикента. Таким образом, ему впервые удалось сопоставить изображение и имя божества: wsprkr (или wyšprkr) надписи — согдийская передача санскритского Вишвакарман, буквально «творец всего». Это имя встречается в согдийских буддийских и в одном манихейском текстах. Как отмечает В. А. Лившиц, в согдийской версии Вессантара-джатаки упоминается трехликий Вишвакарман, что соответствует живописному изображению. Явно небуддийская иконография Пенджикента заставляет считать, что в данном случае индуистское божество, видимо, через будлизм было включено в местную религиозную систему. На этом пути как будто изменилась под воздействием новых условий и его иконография, включившая признаки образа

Обзор памятников культового искусства, педавно открытых в Пенджикенте, показывает, что в начале средних веков местная религия Согда обладала богатой и детально разработаной иконографией. На данном этапе можно утверждать, что в состав пантеона входили бо-

жества стихий, божества пебесных светил. Безусловно, большую роль играл культ предков, о котором хорошо известно и по письменным источинкам.

К сожалению, сами культовые памятники дают нам слишком мало материала об иерархии богов. Только в пескольких случаях совместно изображены два божества. Для изучения согдийского пантеона важны росписи Шахристана [15а], которые показывают, что согдийское население Уструшаны почитало тех же богов, что и пенджикентцы. В одном зале Шахристана были нарисованы четверорукая богиня на льве и трехглавый бог, тогда как в Пенджикенте такие изображения найдены только в разных жилищах. Эта новая находка подтверждает, что божества из росписей пенджикентских домов входили в один пантеоп.

Трехликий wyšprkr шахристанской живописи возглавляет целое войско, сражающееся с полчищем демонов, тогда как индуистский и буддийский Вишвакарман— это прежде всего

божественный строитель.

Напротив входа в зал находилась огромная фигура мужского божества на троне с опорами в виде коней. Пругие божества, в том числе богиня на льве, показаны в меньшем масштабе. Наоборот, в Пенджикенте в одном из залов (объект XXVI, раскопки 1972 г.) эта богиня была изображена на середине стены и в большем масштабе, чем другие боги, один из которых — на троне с двумя конями. В обоих случаях, видимо, отражается не иерархия богов в пантеоне, а предпочтение того или иного божества в домашнем культе разных семей. Однако Шахристан дает с эмблемой солнца (аналогичная сцена в 1974 г. найдена в Пенджикенте) и материалы по иерархии божеств. Там один из богов на колеснице, запряженной, как у бамианского «Митры», крылатыми конями, приближается к едущей ему навстречу четверорукой богине, сидящей на льве. В сторону этого бога обращена рука богини. На хорезмийской чаше богиня тоже едет на льве, но здесь перед ней (снова со стороны эмблемы солица) коленопреклоненная фигурка. На чаше поза этой фигуры явно свидетельствует о поклонении, а такая же поза бога в сходной композиции поэтому может говорпть о более низком месте этого бога по сравнению с богиней на льве в иерархии согдийских божеств.

Наблюдаются как будто некоторые изменения обряда поклонения (или маперы его изображать). В сценах с сипетелым божеством в отличие от еще более рациих росписей храма II молящиеся изображены коленопреклоненными, кроме того, паряду с мужчинами показаны и женщины. На фрагменте из объекта VII (рис. 10) жертвенник держит в руке колено-

преклоненный юноша. Этот юпоша и пругой юноша с пучком ветвей (?), помещенный напротив него, введены внутрь арки, изображающей нишу со статуей божества, подобную нишам храма. Пространство здесь передано весьма условно. Юноша, который стоит перед нишей. показан позади ноги статуи бога, помещавшейся в нише. Это, возможно, объясняется тем, что художник не смел заслонять даже небольшую часть изображения божества фигурой человека. Кроме обоих юношей к той же сцене относятся показанные на боковой стене музыкант и какая-то знатная женщина (?) в плаще, украшенном знаками в виде трезубца. В открытой в 1952 г. росписи парадного зала 8 из жилого дома квартала VI нет ниши, даже рисованной, все молящиеся изображены на той же стене, что и объект поклонения, который, однако, выделен мандорлой. Хорошо видны дары в руках женщин. В обеих росписях фигуры, расположенные дальше от божества, переданы в более крупном масштабе.

В зале 7 жилого дома квартала III [12, табл. XXVI, XXVIII], в помещении 10 первого храма [12, табл. VII, VIII], а вне Пенджикента — в Восточном зале дворца бухарских правителей в Варахше в росписях рубежа VII — VIII вв. жертвенники изображены уже установленными [23, табл. XIV, XV]. Перед огнем в одинаковых позах коленопреклопенные мужчины с чащей в левой руке и с напоминающим ложку предметом в правой, протянутой к огню руке. В парадном зале 7 живопись плохо сохранилась. Видно только, что объектом поклонения было божество, сидевшее на тропе

в виде льва.

Во дворце Варахши мужское божество было представлено крупномасштабной фигурой, сидящей на троне, опирающемся на две статуи 
крылатых верблюдов <sup>2</sup>. Около трона, с его левой стороны, показан маленький колепопреклопенный музыкант — почти такой же, как 
в сцене поклонения из объекта VII Пенджикента. В храме, в помещении 10, жертвенник стоит перед дверью в помещение 10а, 
расположенное в глубине, в котором, видимо, 
и был когпа-то изображен объект поклонения.

Эти три сцены относятся к разным по их месту в общественной жизни культам: к обрядам, совершавшимся в боковой капелле, пристроенной к городскому храму, в доме городского аристократа и во дворце государя. Каждый из этих памятинков представляет собой как бы запись отношений между людьми и бо-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В своей книге В. А. Шишкии объясняет фигуру на троне как изображение государя [23, стр. 159]. Однако аналогичные композиции из Пенджикента дают основания видеть в этой фигуре изображение божества и соответственно понимать сцену как культовую.

гами, а также запись отношений между людьми, участвовавшими в обряде.

В жилых домах Пенджикента, к сожалению. сохранились только фрагменты композиции. В Варахие у жертвенника сидит мужчина в богатой одежде с мечом и кинжалом, позади него — женщина, а за ней — две фигуры меньшего роста, видимо, дети этой четы. Головы мужчины и женщины окружены нимбами. По пругую сторону жертвенника, у подножия трона божества, изображен музыкант (?) с неясным изображением инструмента у левого плеча. У него нет меча, но есть кинжал. Масштаб этой фигуры меньше, чем масштаб фигуры мужчины. За головой мужчины помещен крылатый верблюд, несущий кольцо (?) с длинными лентами. Видимо, это символ покровительства со стороны бога, который был изображен сидящим на троне, украшенном крылатыми верблюдами. На ножке жертвенника есть еще одно изображение этого же бога, но в другом иконографическом варианте — в арочном обрамлении и на престоле в виде лежащего верблюда. Скорее всего мы видим здесь семью правителя Бухарского оависа, причем дата росписи делает вероятным предположение, что фигура женщины — это портрет знаменитой бухарской хатун, о которой сообщают арабские и персидские историки. Бог, атрибутом которого был крылатый верблюд, вероятно, покровитель бухарского владетеля, сидевшего на троне в виде верблюда, упоминаемом в «Суй-шу».

Следует отметить, что памятники, свидетельствующие о почитания этого бога, обнаружены и в Пенджикенте, и даже в согдийской колонии в Семиречье на городище Ак-Бешим [26, табл. 66, 102; 13, стр. 201—209, рис. 29; 39/1] 3.

На Афрасиабе найдено живописное изображение божественной четы с чапами в руках [22, стр. 20]. Над чашами не пламя, как это предполагалось, а, как это стало видно на реставрированном фрагменте стенописи, такие же статуэтки животных, причем над чашей мужского божества снова помещен верблюд. Таким образом, особое почитание какого-то божества отдельной семьей или общиной не исключает существования его общесогдийского культа.

В росписи Варахши показано, что наиболее постоянный атрибут одного и того же божества, сохраняющийся при изменении иконографии,— связанное с ним животное, а это, в свою очередь, подкрепляет отождествление богини, сидящей на льве, и богини на табурете с протомами львов. Связь трехголового бога с несколькими видами животных может восприниматься как указание на универсальность этого божества, объединявшего также, подобно Зрвану, мужское и женское пачала.

То, что в разных домах Пенджикента были изображены сцены поклонения разным богам, показывает, что частные семьи, как и династии, имели своих богов-покровителей. Бедные люди, дома которых не были расписаны, могли приобретать небольшие иконы, которые в VI в. часто делали терракотовыми (это благодара прочности материала позволило им сохраниться в климатических условиях Пенджикента, где дерево и ткань истлевают почти бесследно). Среди терракотовых икон есть и изображения бога с фигуркой верблюда в поднятой руке, сидящего на троне в виде верблюда.

Иконки оттискивались с помощью штампа и иногда раскращивались. Они производились серийно, и обычно на них нет изображений заказчиков. Но на одном из образков Афраснаба (древнего Самарканда) [18, стр. 59. рис. 10] по сторонам богини помещены коленопреклоненные фигуры мужчины и женщины. лица и одежды которых настолько лишены индивидуальных признаков, что любая чета. которая приобрела бы икону, могла считать эти изображения своими «портретами». Афрасиабский образок относили к кущанскому периоду, и действительно, его круглая форма напоминает кушанский медальон из Халчаяна, но многие детали, и особенно изображенные на афрасиабской иконе жертвенники, во всем подобные пенджикентским, заставляют датировать се не древнее IV в.

Связь определенного божества с отдельной семьей или даже с отдельным человеком про-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В Пенджикенте в 1970 и 1972 гг. в росписях двух соседних домов (объект XXIV) были обнаружены изображения четы божеств, сидящих вместе на широком троне с опорами в виде верблюда и горного барана. В одной композиции [8а, стр. 62] на той части трона, которая опирается на фигуру верблюда, сидит бог с эмблемой солнца на одежде, а на стороне с фигурой барана — богиня в одежде, украшенной эмблемой луны. В зале того же дома около голов пирующих согдинцев помещены зооморфные символы, в том числе несколько крылатых верблюдов и крылатый горный баран, все с хвостами драконов. Этой чете богов, судя по знакам светил, также приписывается космическое значение. В другом случае (объект XXIV, помещение 13) нет таких эмблем, но зато добавлены две как бы парящие в воздухе небольшие мужские фигуры, держащие мехи, из которых клубятся облака. В поднятых руках сидящих на троне божеств - плоские подносы со статуэтками животных, из которых удается определить стоящего верблюда на подносе мужского божества.

Чета, изображенная на бронзовом рельефе из Ак-Бешима, сопровождается фигуркой лежащого верблюда, игравшей, видимо, роль важного символа.

К сожалению, пока нет совместного изображения обоих богов или обеих богинь на одной композиции, трудно судить, были ли в сограйской релягии две четы божеств, или это разные ипостаси одной божественной пары. Как показывает, напрямер, Авеста, одно божество может быть связано с песколькими видами зверей. В иконографии образ зверя был важнейшим различительным признаком, но мы не знаем уровень этого различия в согдийском религиозном мышлении.

слеживается в среднеазиатском искусстве не только в сценах поклонения. На росписи помещения 26 объекта VI кроме богини, сидящей на троне в виде льва и держащей в руках диски луны и солица, есть еще две небольшие фигуры. Нод диском луны помещен воип в одеянии из шкуры леопарда, а под диском солица — воин в одеянии из шкуры тигра [19, табл. 30]. В Фундукистане открыта фреска с изображениями двух воинов с эмблемами солица и луны. Воин с эмблемой луны одет в кафтан из шкуры леопарда п сапоги из шкуры тигра. Около него изображен крылатый лев [28, рис. Н2, стр. 195, 199].

Второй сипзу ярус живописи зала 41 объекта VI в Пенджикенте посвящен подвигам героя, одетого в кафтан из шкуры леопарда и шаровары из шкуры тигра. Около головы героя трижды показан крылатый лев с хвостом дракона, слетающий к нему с неба [4, стр. 209-213; 26, табл. 136-137]. В согдийском отрывке о Рустаме упоминается его одежда из шкуры леопарда [36, стр. 134], на персидских миниатюрах Рустам обычно одет в кафтан из тигровой шкуры. В Пенджикенте и в Фундукистане другие воины той же композиции одеты в тяжелые доспехи, тогда как воин в леопардовом кафтане, вероятно, считался неуязвимым и без брони. Герой росписи зала 41 объекта VI, видимо, Рустам: напомним, однако, что в «Шах-наме» в роли его небесного покровителя выступает Симург. В серелине композиции стенописи зала 41, насколько можно судить по сохранившемуся фрагменту с троном в виде льва (рис. 12), нахолилось крупномасштабное изображение той же богини, которая была написана в помещении 26 <sup>4</sup>.

Таким образом, допустимо предположение, что богино, державшую в руках солнце и луну, на росписи помещения 26 сопровождали герои, паходившиеся под ее покровительством.

В Тохаристане, и в частности в Фундукистане, витязь в леопардовой шкуре, возможно, считался как-то связанным с Махом — мужским божеством Луны, известным по кушанским монетам. Мах изображался с таким же полумесяцем за плечами, как у фундукисталского воина. На лицевой стороне многих эфталитских монет вычеканены профильные изображения, сочетающие суженные вверху очертания головы, тяжелый подбородок, примой наклонный ус и высокую бровь с изломом, т. е. те черты, которые отличают «Рустама» от других пенджикентских персонажей, с характерным для фундукистанского витязя полумесяцем за плечами [27, эм. 49—53, 56,

63 и т. д.]. Согдийские художники едва ли могли избрать для своего героя монетный портрет эфталитских князей. Более вероятно, что для лицевой стороны части эфталитских монет (нередко анонимных) использовали иконографию эпического героя, когда-то владевшего доставшимися эфталитам землими. Таким героем был прежде всего Рустам. На некоторых поздних монетах эфталитского круга изображали даже одного из самых одиозных персонажей эпоса — легендарного предка царей Кабула (а по женской линии и Рустама) тирана Заххака с его змеями, выросшими из плеч [27, эм. 243].

Оставляя пока в стороне вопрос, на каком материале сложилась иконография героев, вернемся к представлениям древних пепликикентцев об отношениях богов и людей, насколько эти представления можно реконструировать по остаткам росписей. В том же зале 41 в ярусе росписей, проходящем над регистром «Рустама», были изображены подвиги другого героя, около головы которого парил уже не львиный дракон, а дракон с протомой грифона [4. стр. 209, рис. 18], выше шел еще один плохо сохранившийся ярус росписей. Здесь прослеживаются несколько человеческих фигур и. кажется, контуры обнаженной ноги какого-то танцующего божества, изображенного в более крупном масштабе, чем люди. Насколько можно судить по размерам этой ноги, высота верхнего ряда изображений была гораздо выше, чем у ярусов с эпическими сценами. Видимо, на этом уровне были изображены боги, не имевшие особо сильной связи с владельцами дома. Над живописью шел когда-то рельефный деревянный фриз, который в этом зале не сохранился. Обугленные фрагменты такого фриза были открыты в погибшем от пожара помещении 11 объекта (здания) VII. По низу фриза шли один за другим крылатые львы - существа одновременно земные и небесные, видимо связанные с богипей, в руках которой показаны эмблемы солнца и луны. Выше находилась аркада, причем в каждую арку было помещено изображение одного из небесных богов. Изображения были небольшими, и фриз, если он обходил вокруг всего зала, первоначально включал в себя десятки таких рельефов. На сохранившемся фрагменте легко опознается изображение бога Солица на колеснице (рис. 13). У него перед грудью прослеживаются контуры лука, повернутого горизонтально, как у паря-стрелка известной фрески в Какра-

Возможно, что изображение бога Солица является ключом к пониманию всего фриза, в котором особую роль играли изображения олицетворенных пебеспых светил. Олицетво-

<sup>4</sup> Изображение льва в росписи помещения 26 стадо заметным в ходе реставрации.

рения планет Марса и Сатурна известны по рельефам на согдийских оссуариях [9, стр. 44; 26, табл. 78]. Живописный фриз с шествием реальных и фантастических оседланых животных, остатки нижней части которого обнаружены в Варахше [23, табл. 11 — 1X; 26, табл. 141], видимо, тоже отражает стремление представить весь пантеон. К сожалению, сохранность фриза не позволяет судить, были ли там изображены п сами боги. В Пенджикенте шествие одних только крылатых львов дополнено аркадой с образами многих богов.

Культовые сцены в живописи Пенджикента нередко перерастали в своего рода групповые портреты. Это изображения процессий, движущихся к месту, где будет совершен обряд (такие процессии мы знаем по росписям храма II [см. 12, табл. XV — XVIII), а также картины обрядовых пиров. Изображения пиров особенно ярко характеризуют общественное

положение их участников.

Искусство Пенджикента показывает нам главным образом представителей высших слоев согдийского общества, включавших сословие знатшых землевладельцев, известных арабо-персидским авторам под названием дехкан, и богатое купечество, а также жречество. Для представителей этих групп населения было важно зафиксировать свое положение в обществе, свое социальное лицо, что нашло отражение в точности передачи художниками сословных атрибутов и места каждого персонажа в

той или иной перемонии. В помещении 10 объекта І, т. е. в боковой капелле храма, изображены не только приносящий жертву жрец и его прислужники, но и пирующие знатные согдийны с цветущими ветками и чашами в руках [12, табл. VII — X]. Около головы каждого — прямоугольное поле, в котором прослеживаются остатки согдийской надписи и летящее фантастическое существо. Кажется, эти существа - разные у кажлого персонажа, но плохая сохранность росписей не позволяет утверждать это. Ранговые различия особенно четко видны на этой росписи. Жрецы изображены в большем масштабе, чем служки. Пирующие, в свою очередь, больше жреца. Жрец вооружен одним кинжалом, его помощники безоружны. Только кинжалом вооружен также музыкант, сидящий у жертвенника в росписи Варахии. Пирующие, как и правитель Варахши, вооружены кинжалом и мечом, но и эти представители воинского сословия не равны между собой. Фигуры слева от двери скромнее одеты и чуть меньше по масштабу, чем три фигуры на восточной стене, из всех пирующих выделяется богатой одеждой и особым кулахом, высоким головным убором, один вельможа. Возможно, что

вся роспись фиксирует иерархию двора пенджикентского владетеля. Вельможа в кулахе и многопветном кафтане мог быть самим правителем княжества. В найденных в 1968 г. во дворце на цитадели фрагментах росписей вокруг точно такого же высокого кулаха повязывают диалему с полумесяцем и крыльями по сторонам от него, т. е. царскую корону того типа, который в VI — VII вв. выработался у эфталитов под сасанидским влиянием. Из документов с горы Муг известно, что владетель Пенджикента Деваштич в течение трех лет считал себя царем Согда, до того именуясь лишь «господином Пенджикента» [14, стр. 90-91. 1101. В Варахше правитель также изображен без короны. И он был только «господином Бухары», но не имел титула МLК', как царь Согда.

На объекте XVI в богатом жилише в помещении 10 был открыт большой фрагмент росписи с изображением пирующих, около голов которых также находились прямоугольные поля с надписями, от которых, однако, остались только следы [26, табл. 143-145]. Разнообразные одежды пирующих особенно богаты. Тщательно переданы художником малейшие детали орнаментированных шелковых тканей. наборных поясов с позолоченными бляхами, кинжалов, золотых чеканных чаш и т. д. Но, несмотря на все их богатство, изображенные здесь люди не были представителями воинской знати: у них, как и у жрепов, есть только кинжалы, но нет мечей. Зато у каждого в отличие от жрецов был подвешен к поясу небольшой черный кошелек. Чувствуется, что эти отличия в костюме не случайны. Из документов с горы Муг мы знаем, что согдийцы делили гражданскую общину на три сословия: знать, купцы и работники [14, стр. 94-95, 100]. Вероятнее всего, в росписи объекта XVI в отличие от объекта І изображены именно пирующие купцы. Помещение 10 было своего рода капеллой одного из самых больших домов Пенджикента.

Такие капеллы с постоянным пристенным алтарем, напоминающим камин, имелись во всех богатых домах. Если в залах объект поклонения изображался вместе с молящимися, которые совершали жертвоприношения на переносных жертвенниках, то в капеллах изображения богов, как правило, не встречаются. Можно думать, что алтари были связаны с семейными культами.

В помещении 10 на выступе стены у алтаря изображен старик, опирающийся на посох, кинжала у него нет. Не исключено, что это жрен. Рядом с выступом помещен человек в плаще с каймой из полихромного шелка и темно-красной подкладкой, надетом поверх не

менее роскошного кафтана. У пего и у остальных семи пирующих есть кинжал, но только на нем надет плащ. Как и в боковой капелле храма 1, изображение того, кто одет богаче других, помещено ближе к алтарю. Однако жертвенник, а реальное постоянное сооружение из сырцового кирпича.

Украшенная живописью домовая капедла была обнаружена в 1965 г. на объекте XXI, самом большом на открытых в Пенджикенте аристократических домов. На стене около алтаря здесь были помещены батальные сцены. а напротив алтаря изображен балдахин, под которым силят знатный согдиец и его супруга (рис. 14). Около балдахина нарисованы стояние воины с мечами и кинжалами у пояса. а за ними — танцовщицы с длинными косами, Знатный согдиец - старик с окладистой боролой и плинными лежащими по плечам прядями волос. Поворот его головы и жест правой руки с полнятым указательным пальцем свидетельствуют, что старик обращается к своей жене с какой-то речью. Ее поднятая к уху ладонь передает внимание, с которым она слушает его слова. Сцена в целом кажется живой и непосредственной, но мужская фигура, если присмотреться к ней внимательно, оказывается составленной из нескольких плохо связанных друг с другом частей: голова несколько мала для плеч и корпуса, корпус непропорционален ногам, переход от показанных в фас ног к показанной в профиль талии прорисован весьма неловко. Руки и корпус как будто перенесены с изображения всадника (например, «Рустама» после победы над драконом). Наружный контур бедра и голени более похож на контуры ног у коленопреклоненных фигур, чем у фигур, сидящих со скрещенными ногами. Поза женщины сложнее, по здесь нет таких неувязок в компоновке. Обе фигуры (особенно женщина) напоминают скульптурный портрет княжеской четы из Фундукистана [28, рис. 189-194]. Пенджикентский портрет несколько менее совершенен по композиции, но зато более динамичен. Согдийский художник не работал с натуры, по он стремился, комбинируя части разных канонических образцов, несколько отойти от стандартов.

Был ли это портрет заказчиков — владельцев дома? Такое предположение возможно, но нельзи исключить и другой вариант. Обе фигуры помещены напротив алтаря. Сложенное из сырцового кирпича возывшение (суфа) обходит вдоль стен и делает выступ около этого места (см. рис. 2, помещение № 4). В залах такой выступ суфы находится перед изображением божества на троне. Здесь пи масчитаб, ни иконография изображений не позво-

ляют видеть образы богов, но, с другой стороны, маловероятно, что владелец дома поместил свой портрет на том месте, где должен находиться объект почитания. Поэтому скорее здесь в семейном святилище мы видим изображения почятаемых предков. Это могли быть, например, умершие родители владельца, основавшие дом. По некоторым археологическим наблюдениям, между постройкой дома и панесением этой росписи прошло около двух десятвлетий.

Знатный вельможа объекта XXI одет скромнее, чем купцы. Надо, впрочем, отметить ковер из полихромной танской ткани, на котором

сидят вельможа и его жена.

Если в империи шахиншахов Ирана искусство в своих основных памятниках предстает перед нами как официальное искусство династви Сасанидов, то в Согде, где не было централизованной монархии, существовало репрезентативное искусство таких ячеек общества, как отдельные семьи знати и купечества, а также целые городские общины без принциниальных различий между росписями в частных домах и во двордах правителей. Оссуарии из некрополя Токкалы — скромного поселка северной окраины Хорезма — с их росписями, на которых изображен обряд оплакивания [10, стр. 85—112], показывают, что такое искусство проникало и в народную среду Средней Азии.

Полного цикла сцен со всеми церемониями, имевшими место в религиозной и общественной жизни Согда, дошедшие до нас памятники искусства еще не дали. Парадоксально, что наиболее цельное представление о таком цикле лает памятник, связанный с соглийнами, жившими далеко от своей родины. Это каменное погребальное сооружение, состоящее из пьедестала, украшенного статуями и рельефами, а также прямоугольных плит, карнизов и двух боковых пилонов ворот, украшенных только рельефами [33]. Все эти части, хранящиеся в разных музеях, были найдены в Северной Хэнани неподалеку от Чжандэфу. Подлинную дату рельефов (третья четверть VI в.) и их связь с согдийцами установила Г. Скалья в 1958 г., хотя из согдийского искусства ей были известны лишь оссуарий из Бия-Наймана и несколько терракотовых статуэток. Сейчас широко известны многие произведения согдийского искусства, и все они подтверждают правильность определения Г. Скалья.

Рельефы плит и пилонов выполнены местным мастером, но по согдийским образцам. На пилонах ворот была изображена процессия вооруженных мечами людей, во главе которых идет какой-то вельможа в похожем на шлем головном уборе; фигура вельможи выполнена в более крупном масштабе, чем остальные.

За ним следуют две пары людей с обнаженными головами и еще два человека, также в шлемоподобных головных уборах, по меньшего масштаба, чем первый вельможа. Далее пдутеще пятеро людей с обнаженными головами. Позади ведут пару оседланных коней. На торцовой стене пилона со стороны прохода композиция заканчивается сценой жертвоприношения. Перед пенджикентского типа жертвенником, на котором горпт огонь, стоит жрец с высоким посохом. Рот жреца прикрыт особой повязкой, меча у него нет.

На плитах рельефы разделены на три поля. в среднем - процессия всадников и пеших с флагами и музыкальными инструментами. По высоте композиция среднего поля делится на горизонтальные пояса, кажлый из которых занят рядом фигур со ступнями ног, помещенными на одном уровне. На каждом рельефе один из всадников выделен тем, что над его головой пержат зонт. На боковых полях внизу показаны пешие участники процессии, направляющиеся к дверям какой-то галереи. Некоторые из них ведут в поводу коней и держат зонт, один несет блюдо с подношениями. Средняя часть бокового поля занята изображением павильона или виноградной беседки, впутри которой идет пир. Скрестив ноги (или подогнув одну ногу под себя), сидит с чашей вина хозяин пира, окруженный коленопреклоненными (точнее, силящими на собственных пятках), а также стоящими и идущими к нему мужчинами и женщинами свиты. В свите много музыкантов и людей, несущих кувшины и подносы с угощениями или какими-то пругими дарами. Над крыпей павильонов летят птицы, головы которых окружены нимбом, а на шее - ленты.

Интересно, что в иконографии тех общественных церемоний, которые представлены на рельефах, нет никакой буддийской специфики, хотя, по мнению Г. Скалья, это буддийский памятник.

Канон изображений был связан не с ритуалом какой-то конкретной религии, а с обычаями, следы которых отмечаются в среднеазиатской этнографии. Процессия всадников и пепих, жрецы с переносным жертвенником, оседланный конь, которого ведут в поводу, есть и на
росписи храма 11 Пенджикента, где роль собственно религиозной иконографии довольно
скромна. Для художника и для зрителя отношения между участниками обряда, отражающие
общественное положение людей, были важны
и сами по себе, независимо от религиозного
содержания ритуала.

Поминальные обряды, изображенные па каменных рельефах погребального сооружения, по своим видимым проявлениям не отличаются

от процессий, жертвоприношений, торжественных приемов и пиров, которые устраивались по другим поводам. Поминальный характер обряда и пира, изображенных в помещении 10 храма I, где, как мы уже говорили, можно предполагать изображение правителя Пенджикента и его двора, устанавливается, хотя и предположительно, по ветвям с желтыми цветами в руках и на головных уборах пирующих. В педавнем прошлом талжики некоторых горных районов, сохранившие в своем быту много обычаев поисламской Средней Азии, втыкали желтый цветок в чалму умершего, если умерший был молоп. Причем желтый пветок считался знаком печали. Не только пиры, но и пляски входили в погребальный обряд, так же как они входили и в пругие перемонии. Об этом свидетельствуют прежде всего изображения пирующих с цветами в руках и танцовщиц на стенках оссуа-

Пропессия и торжественный прием - сюжеты росписей VII в., недавно открытых на Афрасиабе в Самарканде [22, стр. 12-22; 17, рис. 11; 12]. Стиль этих росписей отличается от обоих стилей живописи Пенджикента. Их композиция и некоторые особенности иконографии находят параллели в каменных рельефах. Здесь тоже ряды фигур расположены один над другим так, что ноги коней верхнего ряда помещены нап головами персонажей нижнего ряда. И здесь есть люди с повязкой около рта, есть осепланный конь, есть павильон, к которому подходит процессия, а на другой стене. в сцене приема, в нижней части композиции стоят с парами в руках или идут друг за другом. направляясь в глубину изображенного пространства (т. е. зрительно поднимаясь к сидящим в коленопреклоненной пове участникам обряда, показанным в верхнем ряду), представители разных народов, прибывшие к государю Самарканда. Некоторых из них можно узнать по характерным костюмам и типу лица, пругих — по соглийским надписям, поясняющим живопись. Судя по фрагментам, на Афрасиабе были и изображения воинов в доспехах. В надписи от имени одного из послов упоминается, что он осведомлен о богах Самарканда. Возможно, что вся композиция была посвящена не царскому приему посольств, а церемонии в храме с участием иноземных послов. Верх середины сцены не сохранился, между тем именноздесь были основные персонажи, к которым обращены остальные фигуры. В Пенджикенте это место, середина стены над выступом суфы, почти во всех залах было отведено для изображения божеств с предстоящими.

Убранство дворца должно было показать как гостям, так и потомкам место его хозяина в мире, которое определялось по отношению к богам и людям, к сородичам и чужестранцам. к чтимым героям прошлого и современникам. Знаменитый рассказ «Тан-шу» о здании в городе Кушании на Зеравшане, на северной стене которого были изображены императоры срединного государства, на восточной - ханы тюрок и владетели Индии, а на западнойгосудари Ирана и Византии, частично находит материальное подтверждение в Красном заде Варахши с фигурами индийских царей, сидящих на слонах [23, табл. II - X]. Правитель Кушании совершал обряд преклонения перед росписими этого здания. Стремление к точной передаче физического тица и одежды иноземцев видно в изображениях как танских чиновников в Пенджикенте [6, стр. 94, рис. 6] и на Афраснабе, так и индийских брахманов в Пенджикенте [19, табл. XIII - XV]. Для согдийцев народа, который был знаменит своей торговой и колонизационной деятельностью, - естествен такой интерес к чужестранцам.

Мир, представленный на соглийских росписях, имел не только пространственное, но и временное измерение. Если в династийном искусстве прошлое - это деяния предков царя, то городское искусство Пенджикента чаще искало «образцы доблести» в литературных эпических произведениях, как оригинальных, так, видимо, и переводных. Наряду с современниками художники изображали героев прошлого, которых показывали богополобными. Выражалось это по-разному: большими масштабами фигур, нимбами вокруг головы, языками пламени у плеч или особым типом лица, восходящим к иконографии грозных божеств. Есть много градаций этих признаков, которые создают постепенный переход от образа божества к образу простого человека. Некоторые из таких признаков есть у изображений современных художнику государей, но более характерны они для эпических композиций. В Пенджикенте в помещениях 55 и 42 объекта Своичатых VI, которые принадлежали к тому же жилищу, что и зал 41 с росписями, посвященными подвигам «Рустама», на всю высоту их боковых стен под сводами и на торновых стенах были изображены фигуры спешившихся воинов высотой около 2,5 м [8, стр. 105, рис. 15].

Иконография героев здесь отличается от той, которая принята в зале 41. У лучше других сохранившейся фигуры воина на северной стене (рис. 15) не меньше атрибутов божественности, чем у такого бесспорного изображения бога, как танцующий синий «Шива»: над плечами героя поднимаются языки пламени, голова окружена нимбом. В то же время поза воина, который делает выпад мечом, придерживая ножны левой рукой, его доспехи

из прошнурованных стальных пластинок, оплечье в виде головы дракона, плем с наушниками, кольчужная сетка на затылке и на предплечьях, наборный пояс, кинжал — все эти особенности достоверно и подробно передают облик согдийского вояна, который мы знаем и по росписям залов, где, однако, у воинов нет нимбов и пламени за плечами.

Воин из сцены поединка на восточной стене того же помещения 55 направил копье в своего противника, но сам он поражен стрелой, которая пробила ему грудь и вышла из спины. Сердце воина панизано на древко стрелы. Победа стрелка из лука над воином с копьем в руках — эпизод какого-то сказапия, которое было популярно в Согде. Этот эпизод известен по рельефу серебряной чаши, найденной в селении Кулагыш, и по росписям помещения 1 объекта VI в Пенджикенте, где он входит в цикл из нескольких сцен, иллюстрирующий целую эпопею.

На южной стене помещения 55 была пверь: рядом с нею в том же масштабе, что и фигуры на восточной и северной стенах, о которых уже шла речь, изображена женщина с мечом в руке и кинжалом у пояса [8, стр. 106, рис. 16]. Одета женщина в платье с пышными складками. За проходом на той же степе, по на се противоцоложной поверхности, обращенной в соселнее помещение 42, в таком же крупном масштабе изображен поединок воннов в тяжелом вооружении. Один из этих воинов, сражающийся мечом, - молодая женщина с волосами, заплетенными в две длинных косы. Вероятно, это та же амазонка, что и в помещении 55. Здесь снова мы сталкиваемся с сюжетом, который засвидетельствован в Пенджикенте дважды.

В 1964 г. на объекте XXI были открыты росписи главного зала — помещения 1. Второй снизу регистр живописи был посвящей битве с амазонками [86, табл. 29—32]. В мировом эпосе известно немало женщин-воительниц. Характерен этот мотив и для эпического творчества народов Ирана и Средней Азии. Можно привести немало примеров из «Шах-наме», тюркского эпоса «Огуз-наме», каракалпакской эпопеи «Кырк-кыз», узбекской поэмы об Алпамыше и т. д.

На росписи объекта XXI, к сожалению, сохранилась только нижняя половина композиции, изображавшей сражение всадников и всадниц. Мы видим лежащих под ногами скатущих коней убитых и раненых, беспомощные позы которых передавы разнообразно и с сочувствием. Среди поверженных есть и женщины. Одна из них уже мертва, она упала наваничь, голова ее закинута назад; другая, раненная, пытается опереться на локоть; третью несут на ковре два пеших воина. Освобожден-

ное от доспехов полуобнаженное тело с кровавой раной на груди и бессильно лежащие руки, контрастирующие с сильными руками воинов, которые держат ковер за углы, прекрасно передают основную идею амазонкомахии в классическом изобразительном искусстве: сожаление о красоте, погубленной грубой силой, и одновременно восхищение идущими навстречу гибели амазонками.

В согдийском искусстве мы видим не только воспевание побед, без которого не может быть героического эпоса, по и прославление доблестной смерти, свойственное самым возвышенным из эпических произведений. Согдийцы, собиравниеся на цир в зале с эпическими росписями, видели на степах вокруг себя воплощение идеала воинской доблести и самоножертвования.

Но в некоторых залах, например в зале 41 объекта VI, украшенном росписями с подвигами «Рустама», и в зале 1 объекта XXI, гле были размещены росписи с амазонками, внимательный гость увидел бы внизу стен отчасти заслоненные сосудами с вином и корзинами с фруктами росписи, отражающие совсем пругие этические критерии, которые, по-видимому, не входили в официальную мораль. Нижний ярус росписей издюстрирует хитрость, недоверчивость и осторожность, которые, несомненно, помогали согдийцам в их деловой жизни. Краски здесь гораздо скромнее, чем в верхних ярусах, одежда передана обобщенно, масштаб изображений гораздо меньше, чем наверху. Есть и композиционные отличия: для каждого небольшого рассказа, иногда даже пля отдельного эпизода отведено прямоугольное поле, ограниченное не только горизонтальными, но и вертикальными рамками. Далеко не все сюжеты этих росписей могут быть определены, но ясно, что в упомянутых залах представлены иллюстрации к двум знаменитым сборинкам притч: басиям Эзона и «Панчатантре». В открытом в 1964 г. помещении 1 объекта ХХІ изображен сюжет басни Эзопа о гусыне, которая несла золотые яйца [24]. В рамку включены три эпизода (рис. 16). Справа показан сидящий мужчина, который держит в руке золотое яйцо. Рядом - еще несколько таких яиц. Перед мужчиной стоит гусыня (или, скорее, утка). В центре композиции человек режет птипу, чтобы достать все то золото, которое в ней есть. Слева он сидит, грустно опустив голову и приложив руку ко лбу, - размышляет о своей неудаче, поскольку золота в итице не оказалось [8б, табл. 33, 34].

Неподалеку от этой сцены на той же стене произлюстрирована притча из «Панчатантры» о льве и зайце. Перед сидищим львом изображен заяц, который, подняв лапу, обращается к льву (рис. 17) 5. За спиной зайца снова показан лев, который прыгает куда-то вниз головой. (По притче, заяц ловким обманом освободил зверей от льва, которому каждый день приводили на съедение какое-пибудь животное. Когда очередь дошла до зайца, он пошел без провожатого и сказал льву, что он не тот заяц, который был назначен на съедение, а другой, провожатый. По дороге им якобы встретился другой лев, отнявший предназначенного на съедение зайца. Заяц обещал показать льву его сопершика, а затем подвел его к водоему и показал отражение в воде. Приняв свое отражение за конкурента, лев прыгнул в воду и утонул.)

В зале 41 объекта VI в живописи пижнего яруса также имеются сюжеты из «Панчатантры». В частности, здесь представлен и основной сюжет первого раздела «Панчатантры» о шакале, поссорившем друживших между собой льва

и быка.

Интереснейшая проблема для историка культуры Средней Азии — вопрос о том, что иллюстрировали художники Согда: устные рассказы или литературные произведения. Светская литература Согда известна по небольшим отрывкам из эпоса о Рустаме, эзоповских басен и притч из «Панчатантры» [29]. Одна из притч известна по предисловию сасанидского переволчика Барзуе к «Калиле и Димне», но не по индийской «Панчатантре». Все эти литературные произведения, хотя и по другим, чем в согдийских текстах, эпизодам, опознаются в росписях Пенджикента. Такое совпадение данных текстов и живописи, относящихся к светской культуре, особенно подчеркивает поразительное несоответствие между согдийскими религиозными текстами, связанными с мировыми религиями, и своеобразной пенджикептской культовой иконографией. На согпийской почве с ее богатыми местными традиниями встретились мудрость Запада и мудрость Востока. В религиозной жизни христианство соседствовало с буддизмом, в литературе классические басни Эзопа с притчами «Панчатантры». Особенно популярны были индийские сюжеты сказок и басен, поэтому много раз появляется в росписях нижнего яруса образ инлийского аскета.

Возможно, что стенные росписи Пенджикента в ряде случаев отражают раннюю традицию иллюстрирования книг, о которой мы знаем по остаткам манихейских книг из Восточного Туркестана и по литературным свидетельствам. В древнейших рукописях «Калилы и Димны», относящихся к XIV в., имеются ил-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Прилагаемый рисунок 17 — лишь схема композиции. Оригиналы ещо проходят реставрацию.

люстрации к тем же эпизодам, что и в росписях Пенджикента. Судя по предисловию Иби ал-Мукаффы, жившего в VIII в., переводчика этого сборника на арабский язык, книга уже тогда имела иллюстрации.

Сюжеты пенджикентской живописи горазлоразнообразнее того репертуара, о котором можно судить по сохранившимся отрывкам произведений литературы. В композициях нижнего яруса встречаются и фривольные спены (полуголый босой юноша, опрокинув светильник, убегает от ложа, на котором под одеялом лежит женщина 6), и фантастические сюжеты (охота на семиглавого волка, появление дриады из ствола срубленного дерева [см. 7, стр. 58-61]), и сюжеты бытовых сказок (сулья-аскет. перед которым находятся эталоны мер: линейка, кувшин, весы-безмен — разбирает спор лвух тяжущихся, причем первый из них передает судье что-то похожее на слиток золота или волотую монету [см. 8б, табл. 15]).

Эпическое творчество согдийнев также не исчерпывается сказаниями о Рустаме, которые были известны и другим иранским народам. В 1966—1967 гг. на объекте XXII в том же помещении, где в нише напротив входа был открыт образ трехглавого бога, на стенах по сторонам ниши обнаружена полоса росписей, связанных с эпосом (рис. 18). Два воина один в кольчуге, а другой в кафтане поверх кольчуги - вступили в поединок. Из последовательных сцен росписи видно, что они дважды сталкивались на конях, затем на коне остался только воин в кольчуге, а его противник попытался продолжить бой пешим, но удар копьем в грудь помешал ему вытащить меч. Воин в кафтане упал, а воин в кольчуге спешился и пытается связать своего противника, несмотря на то, что ему на спину с крыши замка сбрасывают камни. На крыше показапы две человеческие фигуры, из которых одна похожа на женскую. В воротах замка вместо изображения створок ворот помещена многострочная налпись, поясняющая изображение. В. А. Лившиц, который работает над расшифровкой этой надписи, допускает, что она представляет собой отрывок стихотворного текста. Имена героев не находят аналогий в иранском эпосе. Архитектура замка очень близка к архитектуре реальных зданий Средней Азии VII - VIII вв., а также и к изображению крепости на внаменитом серебряном блюде со сценой осады [16, табл. 20]. Роспись объекта ХХП может служить еще одним подтверждением принятой в советской науке среднеазиатской атрибуции блюда.

Обилие точных деталей при особенно тшательной передаче оружия и предметов роскоши, замедленность действия и повторы сходных ситуаций в иллюстрациях к эпосу контрастируют со скупостью деталей и общим лаконизмом иллюстраций к басням и притчам. Живопись здесь полностью сохраняет особенности литературных жанров, а преобладание в росписях эпических мотивов показывает нам перархию этих жанров в Согде. Гедонистическая лирика в ранней новоперсидской литературе выступает как в виде отрывков, включенных в эпопеи. так и самостоятельно. В более древней согдийской живописи мы находим в нижнем ярусе зала 41 объекта VI рядом с иллюстрациями к сказкам и притчам несколько композиций, на каждой из которых показаны беседующие юноша и девушка [4, стр. 215, рис. 21]. Эти композиции, как и аналогичные им по общей схеме росписи более поздней персидской керамики XII - XIII вв., не иллюстрируют конкретное сказание, но отражают любовную тему обобщенно. Небольшие фигурки музыкантии и танновщиц на фризе из помещения 42 объекта VI [6, стр. 91, рис. 5] находились над огромными изображениями сражающихся воинов, о которых шла речь выше. В системе росписей поме**шения** 42 **особенно** ясно видна подчиненная роль лирических мотивов в искусстве Согда. Есть и другие примеры мелкомасштабных изображений, которым не придавалось значения в общей композиции зала. Таковы, в частности, динамичная сцена танца из помещения 11 объекта VII и сцена «спортивной борьбы» из объекта XVII (рис. 19).

Живопись Пенджикента отражает не только и не столько ритуалы определенного культа или этикет двора местных правителей, сколько духовные запросы горожан (в том числе их литературные интересы и проникнутую обрядовой торжественностью общественную жизнь). Отсюда такой интерес к изображениям донаторов в храмах и в домах, отсюда и повествовательность живописи с ее преимущественно светским характером, с ее четко выраженной иерархией жанров. Росписи дворца и храмов предстают в Пенджикенте как закономерные варианты более ипрокого культурного явления — искусства согдийского города.

В этой статье, посвященной новым памятникам, открытым в Пенджикенте, нам хотелось показать, как по мере роста числа найденных произведений намечается переход от изучения отдельных частностей к более общему пониманию согдийской системы представлений о мире и о человеке, системы, которая отразилась в росписях домов и храмов.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Такого рода сцены очень редки в строгом репертуаре пенджикентских росписей. Трактовка этой сцены как эпизода па «Пах-наме» не соответствует изображенной ситуации [см. 12, табл. XXX].

Альбаум Л. И., Балалык-тепе, Ташкент, 1960. . Бадер О. Н., Камская археологическая экспе-

лиция, — КСИИМК, 55, М., 1954. Белен и к и й А. М., Древний Пенджикент (основные итоги раскопок 1954—1957 гг.), — СА, 1959,

Беленицкий А. М., Об археологических работах Пенджикентского отряда 1958 г., — «Труды Института истории АН ТаджССР», т. XXVII, Душанбе, 1961.

. Беленицкий А. М., Результаты работы Пенджикентского отряда в 1957 г.,— «Труды АН

ТаджССР», т. 103. Душанбе, 1959. 8. Беленицкий А. М., Результаты раскопок на городище древнего Пенджикента в 1960 г., — «Труды Института истории АН ТаджССР», т. XXXIV,

Душанбе, 1962. Беленицкий А. М., Маршак Б. И., Стенные росписи, обнаруженные в 1970 году на 8a. городите древнего Пенджикента, - «Сообщения Государственного Эрмитажа», вып. XXXVI, Л., 1973.

86. Беленицкий А. М., Монументальное искусство Пенджикента. Живопись. Скульптура. М., 1973. Борисов А. Я., К истолкованию изображений

на Бия-Найманских оссуариях, - ТОВЭ, т. II,

Л., 1940.

 Тудкова А. В., Ток-кала, Ташкент, 1964.
 Дьяконова Н. В., Смирнова О. И., К вопросу о культе Наны (Анахиты) в Согде, — СА, 1967, № 1.

12. Живопись древнего Пенджикента, М., 1954. 12a. Кругликова И. Т., Сарианиди В. И., Древняя Бактрия в свете новых археологических

открытий, — СА, 1971, № 4.

126. Кругликова И. Т., Раскопки советской археологической экспедиции в Северном Афганистане, - «Тезисы докладов сессии, посвященной итогам полевых археологических исследований 1972 года в СССР», Ташкент, 1973.

13. Кызласов Л. Р., Археологические исследования на городище Ак-Бешим в 1953-1954 гг.,-

Тр. КАЭЭ, т. II, М., 1959.

14. Лившиц В. А., Юридические документы и письма (Согдийские документы с горы Муг, вып. II), M., 1962.

15. Луконин В. Г., Кушано-сасанидские монеты, -ЭВ, вып. XVIII, 1967.

15а. Негматов Н. Н., Оживописи дворца афшинов Уструшаны (предварительное сообщение), - СА, 1973, № 3. 16. Орбели И. А., Тревер К. В., Сасанидский металл, М.— Л., 1935.

17. Пугаченкова Г. А., Самарканд, Бухара, М., 1968. 18. Пугаченкова Г. А. п Ремпель Л. И.,

Выдающиеся памятники изобразительного искусства Узбекистана, Ташкент, 1960.

19. Скульптура и живопись древнего Пенджикента, М., 1959.

20. Смирнов Я. И., Восточное серебро, СПб., 1909. Труды Таджинской археологической экспедиции ИИМК АН СССР, Таджинского филиала АН СССР и Гос. Эрмитажа, т. I,— МИА, № 15, M., 1950.

22. III и ш к и н В. А., Афрасиаб — сокровищища древней культуры, Ташкент, 1966.
23. III и ш к и н В. А., Варахша, М., 1963.
24. «Aesopica», ed. by В. Е. Реггу, 1952, № 87.
25. Вапетјее J. N., The Development of Hindu

Iconography, Calcutta, 1956.

26. Belenitski A., Asie Centrale. Ed. Nagel, Paris - Genève, 1968.

G ö b l R., Documente zur Geschichte der iranischen Hunnen, Wiesbaden, Bd I—IV, 1967.

Hackin J., Le monastère boudhique de Fondu-kistân, — MDAFA, vol. VIII.

29. Henning W. B., Sogdian Tales, - BSOAS, 1965, XI, 3.

30. Livshits V. A., The Khwarasmian Calendar and the Eras of Ancient Chorasmia. Acta antique Ac. sc. Hungarica, t. XV, fasc. 1-4, Budapest, 1968. 31. Mustamindi Sh., The Fish Porch, Kabul,

1968.

 Rowland B., The Tyche of Hadda,— «Oriental Art», 1966, XII, 3. 33. Scaglia G., Central Asians on a Northen Ch'i Gate Shrine, - «Artibus Asiae», 1958, vol. XXI,

pt 1. 34. Stein M. A., Ancient Khotan, vol. II, Oxford, 1907.

35. Stein M. A., Andrews H., Wall-Painting from Ancient Shrines in Central Asia, London, 1948.

36. «Textes sogdiens, edites par E. Benveniste», Paris,

### **ВИЛОГОНОАХ** восстания муканны

Восстание Муканны, одно из крупнейших событий в истории Средней Азии VIII долгое время не привлекало внимания исследователей 1. Внервые оно было детально рассмотрено в работе Г. Садиги (1938 г.) о религиозных движениях в Иране во II-III вв. хиджры [23, стр. 165-186]. В советской исторнографии его изучение началось, по существу, со статьи А. Ю. Якубовского, вышелшей в 1948 г. 2 [11, стр. 35-54] (работа Г. Садиги не была ему известна). В отличие от Г. Садиги А. Ю. Якубовский обратил особое внимапие на социальные корни восстания и конкретцые исторические причины, обусловившие его характер и размах. Но сам ход восстания был освещен хуже, чем у Г. Садиги, так как А. Ю. Якубовский опирался в основном на сведения Наршахи, а важнейшие источники сочинения Бал'ами и Ибн ал-Асира — остались неиспользованными 3.

Большинство наших историков, касавшихся этого восстания после А. Ю. Якубовского, основывались на его работах [см. 8, стр. 443-444; 6, стр. 116-119]. Только его ученица Т. Кадырова обратилась к источникам и, привлекши Бал'ами и Ибн ал-Асира, дала более полную картину событий [7, стр. 117-132]. Правда, и она использовала не все доступные источники, а главное - оказалась в илену противоречивых сведений средневсковых историков.

Впрочем, отсутствие четкой хронологической основы характерно для всех исследований восстания Муканны. Меньше всего грешит этим Г. Садиги, но и у него встречаются некоторые несоответствия.

Остановимся на последовательности событий периода восстания в изложении Т. Кадыровой. Полготовка восстания — с 769 г. Бегство Муканны из Мерва в Мавераннахр. Смещение ал-Мансуром Хумайда и назначение Абу Ауна Абд ал-Малика 4 — 775 г. Назначение Лжабриила б. Нахии наместником Самарканда — 775 г. Захват Самарканда Джабриилом. Присылка Абу Ауном полкреплений во главе с Укбой 5. Сражение под Термезом. Захват восставиними Чаганиана и Нахшаба. Гибрата Джабриила — Йазида. Смерть ал-Мансура — 159/775 г. Смещение Абу Ауна и вторичное пазначение Хумайда. Борьба с «людьми в белых одеждах» под Наршахом апрель 776 г. Прибытие в Мавераннахр Му'аза б. Муслима <sup>6</sup> с войском — 776 г. Восстание Пусуфа ал-Барма — 776—777 гг. Захват Самарканда повстанцами. Прибытие Му<sup>с</sup>аза б. Муслима в Мерв — 777—778 гг. Сражение под Самаркандом. Отставка Му'аза. Взятие Са'идом ал-Хараши Самарканда после двухлетней осады. Назначение наместником Мусаййаба б. Зухайра — начало 780 г. Покорение долины Кашкадарьи Са'идом ал-Хараши и Мусаййабом. Начало осады крепости Муканны. Наступление зимы. Назначение Са ида ал-Хараши главнокомандующим и отъезд Мусаййаба в Мерв. Сдача брата Муканны. Сдача гарнизона внешней крепости. Самоубийство Муканны — 167/783 г.

При внимательном чтении этого перечия событий нетрудно заметить ряд несообразностей, которые автор никак не оговаривает. Ху-

<sup>1</sup> Сведения о нем имеются у Брауна [15, стр. 318-323]: два десятка строк уделил ему и В. В. Бартольд в «Туркестане» [2, стр. 257—258], больше не возвращавшийся к этой теме.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Текст этой статьи почти буквально повторен в [5, стр. 174—177, 192—203]. До этого в 1944 г. вышла брошюра С. Айни [12], но она имела популярный характер и не оказала влияния на последующие исследования восстания Муканиы.

з Первая половина «Зайн ал-ахбар» Гардизи [37], содержащая систематические и достоверные сведения о восстании, была издана только в 1954 г., через год пос-

ле смерти А. Ю. Якубовского.

У Т. Кадыровой — Абу Айун [7, стр. 119].
 У Т. Кадыровой — Укаба [7, стр. 122].
 У Т. Кадыровой (как и у А. Ю. Якубовского) — Maaa.

майд б. Кахтаба не был смещен ал-Мансуром, как утверждает Т. Кадырова, а умер наместником в ша'бане 159/25.V—22.VI. 776 г., т. е. через полгода после смерти ал-Мансура, и оставил своим преемником сына [18, стр. 221; 19, стр. 463; 37, стр. 99]. Абу Аун не мог быть наместником в 775 г., так как его назначил уже ал-Махди 7. Явной ошибкой кажется двукратное упоминание прибытия Му'аза с войском в Мавераннахр: то в 776, то в 777—778 гг. Этих хронологических ошибок достаточно, чтобы подвергнуть сомнению весь порядок изложения событий восстания Муканны.

Установить истинное расположение событий во времени можно только путем критического сопоставления всех доступных нам в настоящее время источников. До сих пор только Г. Садиги пытался серьезно анализировать источники, содержащие сведения о восстании Муканны. Он выделил три основные исторические традиции (А. В. С) и одну смешанную. За основу отнесения источников к той или иной традиции было взято имя Муканны (Ата, Хаким, Хашим) [23, стр. 167-169]. Эта классификация оказалась пеудачной, так как Бал'ами и Наршахи, сведения которых, по словам самого Садиги, восходят в общему источнику, оказались в разных группах, а совершенно независимые друг от друга ал-Джахиз («Байан ва табиин»), Наршахи и ал-Хоризми («Мафатих ал-'улум») — в одной.

Заслуга Г. Садиги в том, что он выявил почти все известные в то время источники, сейчас мы можем добавить к ним только «Зайн ал-ахбар» Гардизи, сведения которого в основном совпадают с тем, что известно по Ибн ал-Асиру, но несколько подробнее; главное у Гардизи — сипхронизация некоторых событий, позволяющая заново пересмотреть данные дру-

гих авторов.

Все известные нам источники по содержанию (не по происхождению) сведений о восстании можно разделить на три групны: 1) только упоминающие восстание; 2) интересующиеся только личностью Муканны и его вероучением; 3) содержащие сведения о ходе восстания.

Число источников первой группы трудно точно установить, да они и не заслуживают специального внимация, хотя их сведения порой

помогают датировать некоторые моменты восстания. Вторая группа также довольно многочисленна: ал-Джахиз («Байан ва табйин»), Мутаххар ал-Макдиси, ал-Бируни («Асар»), ал-Багдади («Фарк»), ал-Исфаранни, Низам ал-Мулк, аш-Шахристани, Ибн ад-Дач, Ауфи («Муджмал»), Бар Гебрей («Мухтасар»). Ибн Халликан, Абу-л-Фида («Мухтасар») 9. Свеления большинства этих авторов повторяются, так как они либо берут их из общего источника, либо заимствуют друг у друга. Г. Садиги удалось наметить несколько линий заимствования: 1) Ибн Халликан — Абу-л-Фида; 2) ал-Макдиси --- Бар Гебрей; 3) ал-Багдади —→ ал-Исфараини — Ибн ад-Да'и —→ аш-Шахристани — Хамдаллах [23, стр. 168].

Авторов второй группы интересовало прежде всего вероучение Мукапны, притязание на божественность и лжечудеса, применявшиеся им для укрепления веры его последователей. Почти все уделяют внимапие самоубийству Муканны, но только ал-Багдади сообщает некоторые подробности о ходе восстания.

Все сведения о ходе восстания мы получаем из сочинений шести авторов третьей группы: ал-Йа'куби («Булдан»), ат-Табари, Наршахи, Бал'ами, Гардизи и Ибн ал-Асира, а по существу — из сочинений четырех последних, так как ат-Табари чрезвычайно краток. Начало восстания он относит к 161/777-78 г.:

«Среди того, что произошло в этом году, было выступление Хакима ал-Муканна в Хорасане в одной из деревень Мерва. Как сообщают, он говорил о переселении душ, относя это к себе. Он ввел в заблуждение множество народу, усилился и перебрался в Мавераннахр. Для борьбы с ним ал-Махди послал несколько военачальников, и среди них Муаза б. Муслима, который был тогда наместником Хорасана, а с ним Укбу б. Муслима, Джабриила б. Йахйу и Лайса, маслю ал-Махди. Потом ал-Махди поручил войну с ним одпому Са'иду ал-Хараши, придав ему этих военачальников. И начал ал-Муканна собирать продукты, готовясь к осаде в замке около Кеша» [13, стр. 484].

Гибель Муканны ат-Табари относит к

163/779-80 r.:

«Среди того, что произошло в этом году, гибель ал-Муканны. Дело было так: Са'ид ал-Хараши осадил его под Кешем, и стало ему тяжко в осаде. Когда он почувствовал свою гибель, то выпил яду и напоил им своих жен и близких, умер сам, и, как сообщают, умерли

8 Согласно всем источникам, Му'аа б. Муслим был назначен наместником в конце 777 г. и прибыл в Мерв

в начале 778 г.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Абу Аун был наместником Хорасана и до этого, со 146/763-64 г. примерно до октября 766 г., Халифа б. Хаййат [19, стр. 463] помещает его непосредственно перед Хумайдом, но, по сведениям Хамаы ал-Исфахани [18, стр. 221] и Гардизи [37, стр. 97], между ними были другие наместники, правившие недолго и поэтому зафиксированные пе у весх историков. Восстание же Мужаны пачалось явно позднее 766 г.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Муканна упоминается и у более поздиих авторов (например, у Ибн Халдуна и Хопдомира), но сведения их заимствованы из перечисленных источников.

все они. Мусульмане вошли в его крепость, отрубили ему голову и послали ее ал-Махди, который был тогда в Халебе» [13, стр. 494] 10.

Остальные авторы этой группы говорят о восстании значительно подробнее, являясь основными источниками наших сведений о нем. К сожалению, наиболее ранние и подробные сочинения Наршахи (943-44 г.) и Бал'ами (963 г.) подверглись сильной переработке и дошли до нас в искаженном виде. В «Истории Бухары» самому Наршахи принадлежит, по-видимому, только рассказ о событиях в Бухарском оазисе, происходивших на его родине в Наршахе и соседнем Бумиджкете 11. Его переводчик и редактор Кубави счел это недостаточным и добавил сведения, заимствованные из «Хаза'ин ал-'улум» Нишабури и книги некоего Ибрахима о Мукание <sup>12</sup>. Впоследствии сочинение не раз сокращалось и переделывалось, так что утратились границы вставок, да и сам текст оказался местами изуродованным. Так, самое начало раздела о Муканне состоит из обрывков: сархангом Абу Муслима оказывается то Муканиа, то его отец; в нескольких местах нарушена логика изложения. Состояние текста ваставляет нас осторожно использовать содержащиеся здесь сведения, тем более что их уникальность затрудняет проверку достоверности 13. Наиболее достоверной и оригинальной частью главы является рассказ о событиях в Бухарском оазисе. Вторая половина главы, как и ее начало, компилятивна и искажена сокращениями, с той только разницей, что большинство содержащихся в ней сведений встречается в пругих источниках.

В «Истории Табари» Бал'ами глава о восстании Муканны относится к добавлениям переводчика. Источник, из которого заимствованы исведения, точно неизвестен, можно только предполагать, что его использовал также Кубави 14. Состояние текста Бал'ами характери-

<sup>10</sup> Текст ат-Табари почти полностью совпадает с ал-Йа'куби [14, стр. 303—304], но мы приведи текст ат-Табари, так как в нем события датированы по годам.

11 Насколько можно судять по сохранившемуся тексту «Истории Бухары», Наршахи не выходил за рамки истории Бухары и подчиненной ей области, выходы за ее пределы связаны только с лвцами бухарского происхождения.

<sup>12</sup> Об этих авторах см. [2, стр. 85]. Кубави называет среди авторов использованных им сочимений также ат-Табара и Нарпахи [47, стр. 64], по установить какую-нибудь связь сведений «Истории Бухары» с текстом ат-Табари или его предполагаемой пространной версии не удается.

<sup>13</sup> Подробнее об этом наже, стр. 95 лев.

зовать труднее из-за отсутствия критического сводного текста. Многочисленные! рукописи сочинения (опи имеются во всех более или менее крупных коллекциях персидско-таджикских рукописей) дают массу вариантов, до сих пор никем полностью не учтенных <sup>15</sup>.

Интересующий нас раздел имеется не во всех рукописях <sup>16</sup>. Наиболее распространенный его вариант представлен в литографированных индийских изданиях, а также рукописями ИВАН СССР В 4485 и Д 82. Самый полный вариант, насколько нам известно, дают ркп. ИВАН СССР С 432 и Д 223, ркп. ИВАН УаССР № 6095 [9, № 3467] и рукопись Национальной библиотеки в Вене Мхі 374 [23, стр. 164].

В первом варианте начало раздела (фасл) явно искажено неумелым сокращением [28, стр. 741; 29, л. 677а; 30, л. 260а; 32, л. 4676; 33, л. 3836]. Оно начинается с назначения Джабриила б. Йахйи наместником Хорасана (так!) и прибытия его в Согд для подавления восстания. «Потом, когда Абу Муслим был убит, Абу Джа'фар [ал-Мансур] выбрал человека, который был великим сархангом и витязем, по имени Джабриил б. Йахйа, и послал его в Хорасан ... потом оттуда он направился в Самарканд и Бухару, а в Хорасане оставил заместителя по имени Абд ал-Малик... а Самарканд в то время находился в руках Муканны, который был царем Согда».

Разрыв во времени между гибелью Абу Муслима (755 г.) и назначением Джабриила наместником Самарканда (776 г.) слишком велик, чтобы эти события можно было объединить в одной фразе <sup>17</sup>. В венской и ташкентской рукописях, судя по ссылкам, также отсутствуют какие-либо сведения о первом периоде восстания (до прибытия Джабриила б. Иахии). Зато о военных действиях под Самаркандом и в долине Кашкадарьи Бал'ами рассказывает подробнее, чем кто-либо другой: К сожалению, ни одно из описываемых им событий не датировано. Единственное соотнесение двух событий - начало осады крепости Муканны Му'азом б. Муслимом и восшествие на престол ал-Махди - является явным анахронизмом. Поэтому важно датировать их при по-

ния секты абумуслимийна, упоминаемым Ибн ан-Надимом [21, стр. 345].

16 Например, в ИВАН СССР—7 рукописей, в ИВАН УЗССР—11. О двух редакциях этого труда

см. [4, стр. 46—52].

16 Он отсутствует, в частности, в рукописях, поло-

женных в основу перевода Зотенберга [16].

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Г. Садиги считает, что этвм источником было упомянутое Кубави «Ахбар-и Мукавна» некоего Пбрахима, написанное по-переидски и переведенное впоследствии на арабский язык ал-Бируни [1, стр. 217]. Г. Садиги [23, стр. 164-165] отождестиляет его авторо и Ибрахимом б. Мухаммедом, знатоком истории и уче-

<sup>17</sup> Быть может, здесь как-то отравились сведения о назначении Джабрилла наместником части Хорасана вместс с Хазимом б. Хузеймой в 759 г. после казин Абд ал-Джаббара. Сообщение об этом сохранилось, насколько нам навестно, только у Халифы Ибн Хаййата [19, стр. 463]. Но если даже это так, то и тогда текст нельзя не признать испорченным.

#### сопоставимые сведения о восстании муканны

| Наршахи                                                                          | Бал ами                                                                                                                                                                                    | Гардизи                                                                                          | Ибн ал-Асир                                                   |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--|
| Участие в мятеже Абд<br>ал-Джаббара, Тюрьма, Воз-<br>гращение в Мерв             |                                                                                                                                                                                            |                                                                                                  |                                                               |  |
| Начало пропаганды в Согде. Восстание в Субахе                                    |                                                                                                                                                                                            | Захват Кеша, Навакета,<br>Санггардака и крепости в<br>Спіїаме                                    | Захват Кеша, Навакета,<br>Санггардака и крепости в<br>Сийаме  |  |
| Приказ об аресте Мунан-<br>ны, бегство его в Маверан-<br>нахр                    |                                                                                                                                                                                            |                                                                                                  |                                                               |  |
| Восстание в Бумиджкете. Выступление наместника Бухары против восставших          |                                                                                                                                                                                            | Восстание «сафидджаме-<br>ган» в Бухаре при Хусайне<br>б. Му <sup>4</sup> азе в 157 (159)/774 г. |                                                               |  |
| Ал-Махди отправляет<br>Джабриила в Согд. Взятие<br>Наршаха                       | Ал-Мансур отправляет<br>Джабрияла в Согд. Бухар-<br>цы его приветствуют                                                                                                                    | Ал-Махди отправляет<br>Джабрипла в Согд. Взятне<br>Бумиджкета                                    | Ал-Махди отцравляет<br>Джабриила в Согд. Взятие<br>Бумиджкета |  |
| Разгром Джабрлилом<br>войск Муканны. Вступление<br>в Самарканд                   | Часть самаркандцев под-<br>держивает Джабринла. По-<br>ражение муканновцев.<br>Вступление Джабринла<br>в город                                                                             | Прибытие Джабринла в Самарканд и убисиие предводителя восставших согдийцев                       |                                                               |  |
|                                                                                  | Сражения под городом п<br>поражение военачальника<br>Муканны                                                                                                                               | Смерть Хумайда. До кон-<br>ца 159/18.Х.776 г. управля-<br>ет его сын                             |                                                               |  |
|                                                                                  |                                                                                                                                                                                            | Назначение Абу Ауна. (середина сафара 160/на-<br>чало декабря 776 г.)                            | Назначение Абу Аупа.<br>Беауспешная борьба с вос-<br>ставшими |  |
|                                                                                  | Прибытие Харидже с<br>10 000-ным войском под Са-<br>маркинд. Посылка Абу<br>Ауном Укбы. Подложное<br>письмо. Отступление Укбы                                                              |                                                                                                  |                                                               |  |
|                                                                                  | Сражение под Термезом.<br>Осада Чаганивна. Осада вос-<br>ставшими Нахшаба. Гибель<br>Хамдже у сел. Мудин (?).<br>Гибель брата Джабриила.<br>Карлуки помогают Мукан-<br>пе запять Самарканд |                                                                                                  |                                                               |  |
| Назначение Му <sup>с</sup> аза в<br>161 г. х. Тюрки угоняют<br>баранов ад-Харани | Назначение Му'аза, Сражение под Пайкендом, Ссора Му'аза и ал-Харании из за баранов                                                                                                         | Назначение Му'аза, При-<br>был в Мерв после раби'<br>11 161/января 778 г.                        | 161 г. х. Поход Му <sup>с</sup> аза<br>против муканновцев     |  |
|                                                                                  | Рвагром Харидже, Вступ-<br>леипе Джабриила в Самар-<br>капд                                                                                                                                | Разгром Харидже под Са-<br>маркандом                                                             | Разгром сторонников Му-<br>канны                              |  |

| Наршахи                                                                                         | Бал ами                                                                                                             | Гардизи                                                                | Ибн ал-Асир                                                                                               |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                                 | Переговоры с Муканной.<br>Начало осады. Халифат ал-<br>Махди. Зима                                                  |                                                                        |                                                                                                           |  |
| Осада крепости 14 лет(I).<br>Строительство домов по<br>приказу ал-Хараши                        | Передача командовання войсками Са <sup>с</sup> иду ад-Хара-<br>піи. Неудачный штурм. Зи-<br>ма. Строительство домов |                                                                        | Передача командования<br>войсками Са <sup>с</sup> иду ал-Хара-<br>ни                                      |  |
|                                                                                                 | Сдача братом Муканны<br>Навакета с 30 000 кенщев                                                                    | \$1884-60 P                                                            |                                                                                                           |  |
| Военачальник Муканны сдает внешнюю крепость с 30 000 гарнизона                                  | Убиение Харидже. Сдача<br>Сархамы с 30 000 войска.<br>Вступление мусульман во<br>внешнюю креность                   | Голод в крепости. Переговоры с ал-Харапии. Сдача 30 000 гарнизона      |                                                                                                           |  |
| Назначение Мусаййаба. В Бухаре в раджабе 163/12. Ш-10. IV 780 г.                                |                                                                                                                     | Прибытие Мусаййаба в<br>Мерв в джумаде I 166 г. х.                     |                                                                                                           |  |
|                                                                                                 |                                                                                                                     |                                                                        | Мусульмане во главе с<br>Раджа преодолевают ров<br>цитадели                                               |  |
| Муканна отравил всех жеп, сам бросился в огонь. Одна из жеп, оставшаяся в живых, открыла ворота | Мукапна отравил всех жен, сам бросился в огонь. Одна из жен, оставшаяся в живых, открыла ворота                     | Муканна отравил всех жен, отравился сам и просил друзей сжечь его тело | Муканна отравил всех жен, отравился сам. Ал-Харания отправил его голову ал-Махди в Халеб в 163//779-80 г. |  |

мощи других источников [28, стр. 744; 29, л. 679a; 31, л. 325a] <sup>18</sup>.

Таким источником являются «Зайн ал-ахбар» Гардизи и «Камил» Ибн ал-Асира. Текст соответствующих частей этих сочинений почти идентичен, насколько вообще можно говорить об идентичности текстов на разных языках и к тому же в сочинениях, построенных по разному припцину 19. У Гардизи события восстания датируются периодами правления наместников Хорасана, у Ибн ал-Асира — погодным изложением 20.

Разложив сведения наших четырех основ-

ных источников на эпизоды и сопоставив их, мы получаем таблипу, позволяющую наглядпо представить состав сведений этих авторов, синхропизировать их и частично датировать (см. таблицу на стр. 93—94).

Эта таблица при всей ее паглядности не снимает ряда вопросов, к тому же за ее пределами остаются сведения многих других авторов, то подтверждающие имеющиеся в ней даты, то противоречащие им. Поэтому рассмотрим датировку осповных событий восстания в хронологическом порядке.

Начало политической деятельности Муканны связывается с наместничеством Абд ал-Джаббара (141/758—142/759 гг.) <sup>21</sup>. Сведения о том, что Муканна был его везиром, вызывают сомнения. Прежде всего, у наместников не было везиров, можно было бы говорить

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ал-Махди, как известно, стал халифом в октябре 775 г., а Му'аз, судя по вполне достоверным источникам, прибыл в Мавераннахр в пачале 778 г. [18, стр. 222; 37, стр. 99]. Ту же дату, что у Исфахани, приводит Наршахи [17, стр. 69—70].

Прямых указаний на их общий источник не имеется, по, судя по другим частям этих сочинений, им была «История правителей Хорасана» ас-Саллами [2,

стр. 66-67; ср. также 10].

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Этот принцип проведен им не слишком строго. В частности, о гибели Муканны, которую сам автор относит к 163 г., сообщается вместе с событиями 161 г. (видимо, чтобы не разрывать рассказ) [20, стр. 34].

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> По сведениям ал-Исфахани [18, стр. 220], после смерти Абу Далуа Халида б. Ибрахима 23 рабм 1 140/ 15. VIII. 757 г. Хорасаном в течение года и месяца, т. е. до сентября 758 г., правыл Абу Исам, которого сменил Абд ал-Джаббар. Разгром пойск Абд ал-Джаббара Гардизи [37, стр. 97] относит к 6 рабм 1 142/6. VII. 759 г.

о каком-то заместителе или главе канцелярии. но таковой назван у Гардизи - это некий Му'авия: дабир, который вел все дела Абд ал-Джаббара, оставался при нем до последнего момента и вместе с ним подвергся отсечению рук [37, стр. 96-97]. Кроме того, сомнительно, чтобы человек, занимавший высший пост при мятежном наместнике и не изменивший ему, отделался бы тюремным заключением, как Муканна.

И уж совсем неправдоподобным кажется решительное утверждение Т. Кадыровой, что Муканиа был идейным вдохновителем мятежа Абд ал-Джаббара [7, стр. 117-118]. Это неприемлемо даже в качестве гипотезы, так как претендентом на халифат, которому присягнул Абд ал-Джаббар, был Беразбанде, сын Пероза, выдавший себя за праправнука Али — Ибрахима б. Абдаллаха [37, стр. 96] <sup>22</sup>. К тому же, если бы Муканна был духовным вождем восстания, то его бы, несомненно, казнили.

Как нам представляется, Муканна действительно принимал участие в событиях 758-759 гг., но не как руководитель восстания и пророк, а как последователь Лжеибрахима, так как первоначально Муканна придерживался зайдитских вэглядов 23, а потом стал риза-

митом 127, стр. 2431.

В «Истории Бухары» арест Муканны не связывается с восстанием: «Он стал претендовать на пророчество и некоторое время это делал, и Абу Джа фар Даваники послал к нему человека, и тот перевез его из Мерва в Багдад, где его на несколько лет заточили в тюрьму» [17, стр. 64].

Отсюда как будто следует, что Муканца объявил себя пророком (или имамом, преемником Абу Муслима, что было бы естественно ожидать от ризамита) после мятежа Абд ал-Джаббара, за участие в котором наказан не был. Возвращение в Мерв и начало новой проповеди (на сей раз он объявил себя воплощением божества и призывал к отказу от предписаний ислама) Наршахи датирует очень широко: временем правления Хумайда б. Кахтабы (с шабана 150/20.VIII - 17.1X 768 г. [18, crp. 221]) 24.

Наибольший отклик учение Муканны нашло в Согде. Начало восстания в Согде также неизвестно, но к весне 776 г. Навакет (Наукади Курайш?), Субах, Санггардак и некоторые замки пол Кешем оказались в руках восставших [17, стр. 65-66; 20, стр. 26; 37, стр. 99], так что Муканна мог бежать туда, узнав о

22 О восстании Ибрахима б. Абдаллаха и его гибели в 145/162-63 г. см. [13, стр. 282-318].

<sup>23</sup> По словам Ибн ал-Асира [20, стр. 26], он не

признавал смерти Йахии б. Зайда.

<sup>24</sup> Т. Кадырова без всяких доказательств относит начало проповеди Муканны к 769 г. [7, стр. 119].

приказе Хумайда арестовать его. Произошло это не позднее мая 776 г. <sup>25</sup>.

В то же время «люди в белых одеждах» подияли восстание в Наршахе и Бумиджкете <sup>26</sup>. Военные действия наместника против них начались в раджабе 159 г. х. (25.IV — 24. V. 776 г.). Джабриил б. Пахиа, проходивший с войском через Бухару на подавление восстания в Согде, был вынужден оказать ему помощь и задержаться здесь на четыре месяна [17, стр. 67-68]. Таким образом, в Соги Лжабриил прибыл не раньше сентября.

Дальше идет недатированный период восстания-по назначения Му'аза б. Муслима наместником. Как-то разграничить события почти полутора лет помогает упоминание Абу Ауна Абд ал-Малика. По словам Бал'ами, к нему обратился за помощью Джабриил после того, как Муканна, обеспокоенный поражением своих сторонников под Самаркандом, послал туда своего самого способного военачальника, Харидже, с десятитысячным войском [28, стр. 741—742; 29, л. 6776; 30, л. 2606; 33, л. 3836]. Абу Аун прибыл в Мерв в качестве наместника 2 декабря 776 г. 27. Следовательно, прибытие Укбы, посланного Абу Ауном в ответ на просьбу о помощи, не может быть раньше января — февраля 777 г.

777 год был годом наибольших успехов восставших. Они контролировали всю долину Зеравшана выше Бухарского оазиса и почти всю долину Кашкадарьи (за исключением нескольких городов), далее на юг влияние Муканны распространялось до Термеза, где правительственным войскам было нанесено поражение [30, л. 2606; 35, л. 3926, стр. 123; 23, стр. 1731, после которого Джабриил б. Йахиа оказался в Мавераннахре без поддержки крупных правительственных сил извне и в конпе концов вынужден был оставить Самарканд [28, стр. 742—743; 33, л. 384; 30, л. 2616; 29,

л. 678а и др.].

С какой-то степенью вероятности мы можем еще датировать попытку Хамдже захватить Нахшеб. По словам Бал'ами, нахшебны, малые и великие, поклялись обороняться по последнего, а богачи роздали запасы продоволь-

25 Хумайд умер в начале ша бана 159/конце мая

стр. 99]; по Исфахани [18, стр. 222] - в середине сафара.

<sup>776</sup> г. [18, стр. 221]. <sup>26</sup> У Наршахи Бумиджкет (Нумиджкет) упоминается один раз - как место, где началось восстание 117. стр. 66]; ответные действия наместника и все дальнейшие события связываются только с Наршахом. Гардизи [37, стр. 99] и Иби ал-Асир [20, стр. 26] называют только Бумиджкет, хотя описываются те же события, что и у Наршахи (гибель 700 повстанцев, убийство Хакима Бухари). Видимо, как часто можно наблюдать в средневековых сочинениях, название близлежащего города заменило название селения.
<sup>27</sup> В понедельник в середине сафара 160 г. х. [37,

ствия, чтобы в городе не было голода 28. Такая ситуация наиболее вероятна в конце весны - начале лета, когда запасы зерна подходят к концу. Но поручиться за такую дати-

ровку, конечно, невозможно.

Успехи восставших в этом году в значительной стецени объясняются тем, что в то же время наместнику Хорасана пришлось бороться с Йусуфом ал-Бармом (хариджитом или хуррамитом), восстание которого охватило Мерварруд, Таликан и Гузганан, его отряды доходили даже до Балха [24, стр. 478-479; 14, стр. 303-304; 13, стр. 470; 37, стр. 99] 29. Восстание было подавлено еще при Абу Ауне, так что новый наместник Хорасана, Му'аз б. Муслим, прибывший в Нишапур в феврале 778 г., смог сосредоточить свое внимание на делах Мавераннахра. Его поход из Мерва через Амуль в Бухару скорее всего приходился на март — апрель, наиболее удобное время для движения войск через пустыню (в мае вся трава сгорает). В Бухаре Му'аз задержался, чтобы собрать местные войска и вспомогательные отряды рабочих, подготовить осадную технику [17, стр. 70]. В «Истории Бухары»

نخشبیان همواره خورد: Этот эпизод есть во всех рукописях ویزرگ بیعت کردند و توانگران خواربار بیرون افکندند از بیم تعط وهمواره بعرب بیرون آمدند وحرب T. Ka- اندر گرفتند وحمجر دانست که چیزی نتواند کردن дырова интерпретирует события под Нахшебом таким образом: «По словам Бал'ами, жители Нахіпаба без боя присоединились к Джамхуру. Дихканы, собрав имущество, пытались бежать из города, но восставшие преградили им путь. За стенами города началось жестокое сражение» [7, стр. 123]. Ни в литографии, ни в одной из ленипградских рукописей, ни, наконец, в венской рукописи [23, стр. 173] не говорится о том, что му-

каньовцам удалось захватить Нахіпеб.

29 Случайная опибка В. В. Бартольда, написав-шего, что восстание произошло в Бухаре [2, стр. 256], до сих пор— в свлу авторитета В. В. Бартольда сбивает с толку многих исследователей. В действительности же у ал-Йа'куби [24, стр. 478], на которого وخرج يوسف البرم :ссылается В. В. Бартольд, написано «И восстал Йусуф» وهو رحل من موالى ثقيف ببخارا ал-Барм — человек из мавали [племени] сакиф в Бухаре». Следовательно, нет никаких оснований притягивать это восстание к району Бухары. Чтобы увязать утверждение В. В. Бартольда со сведения-ми источников, локализующих восстание в Таликане и Гузгане, Т. Кадыровой пришлось предполагать два восстания: сначала в Сепстане, откуда Йусуф после поражения бежал в Бухарский оазис. Прибытие его туда будто бы совпадало с событиями под Наршахом, которые, как мы видели, происходили гораздо рацьше. После этого Иусуфу ал-Барму снова приходится переправляться через Амударью, чтобы, в соответствии с данными источников, быть взятым в плен и казненным в Багдаде [7, стр. 125—129]; автор этих строк, основываясь на сообщении ал-Йа куби, будто восстание Пусуфа ал-Барма предшествовало восстанию Муканны, неверно датировал начало последнего [8, стр. 443].

указывается совершенно фантастическая численность войска — 570 000 человек, на самом деле оно вряд ли превышало 0,1 этого числа

[17, crp. 70] 30.

С прибытием армии Му аза дела восставших резко ухудшились. После разгрома Харидже под Самаркандом город перешел в руки Мучаза (или Джабриила б. Йахии). Теснимые со всех сторон, повстанцы стекались к крепости — резиденции Муканны <sup>31</sup> [37, стр. 100; 20, стр. 34; 28, стр. 743; 29, лл. 6786 — 679а; 30, л. 26а, б; 33, л. 3486]. К осени в его руках остались только эта крепость, горные районы и какая-то часть Кешского оазиса. Му аз пытался склонить Муканну к сдаче и возвращению в лоно ислама, но тот отверг предложение, то ли надеясь на неприступность крепости, то ли не доверяя обещанию помилования [28, стр. 743— 744; 29, л. 679а; 30, л. 2626; 33, л. 3846].

Бал'ами сообщает немало деталей периода осады крепости, но эти сведения не дают четкой картины [28, стр. 744; 29, л. 679; 30, лл. 2626-2636; 33, лл. 3846 - 3856]. По ним можно установить, что к концу 778 г. восставшие удерживались на небольшой территории вокруг Кеша и крепости Муканны, которая называлась Навакет, либо была расположена у Навакета <sup>32</sup>. На зиму Му<sup>с</sup>аз ушел в Мерв, Джабриил и ал-Хараши оставались в Самарканде. Активные действия возобновились весной 779 г. Их успеху препятствовала вражда между Му'азом и Са'идом; последний писал халифу письмо за письмом, прося освободить его от подчинения My азу, и наконец добился своего [28, стр. 744; 29, л. 679а; 30, л. 2626; 33, л. 385a; 20, стр. 34]. Тогда-то, вероятно, Мучаз подал в отставку. Бал'ами связывает это со

31 По мнению Т. Кадыровой, Му'аз потерпел неудачу в сражениях этого года и просил об отставке, а Са'ид ал-Хараши смог взять Самарканд после двух-

<sup>30</sup> По сведениям Бал'ами, авангард Му'аза под командованием Са'ида ал-Хараши состоял из 4000 человек, под Пайкендом Му'аз нанес поражение тюркам, имея в своем распоряжении также 4000 человек. Армия Харидже, главная сила Муканны, так досаждавшая Джабриилу, достигала всего 15 000 человек [37, стр. 100]. Видимо, с обеих сторон действовали силы, не превышающие в общей сложности 40 000-50 000 человек. Багдади [27, стр. 244] называет цифру 70 000 чело-

летней осады [7, стр. 130].

32 В ркп. ИВАН С 432 это название встречается четырежды: Муканна, узнав о поражении Харидже под كشيان را همه زن و مرد بكرفت بقلعه نواكد ,Самаркандом (л. 262а); брат Муканны ушел с кешцами, укрылся в крепости 🔰 😛 (л. 2626), но далее (л. 263а) она названа , что после перестановки точек соответствует написанию نوكت наконец, Са'ид ал-Хараши از نوكث با ظفر وغنيمت بار كشت после гибели Мукапиы (л. 263б). Эту крепость упоминают Ибн ал-Асир [20, стр. 25] и Гардизи [37, стр. 99].

смертью ал-Мансура и восшествием на престол ал-Махди [28, стр. 744; 29, л. 679а; 30, л. 2626; 33, л. 385а], но это, как мы уже гово-

рили. явный анахронизм.

Са'ил решил взять крепость штурмом, но осажденные отбили его. Только после того как сдался на милость победителей гарнизон Навакета во главе с братом Муканцы [30, лл. 2626 — 263а; 33, л. 385а; 35, л. 3936; 34, л. 360; 36, л. 428; 7, стр. 132, прим. 61] 33, появилась возможность плотно обложить крепость Муканны. Осаждающие построили в лагере зимние помещения и стали готовить осадное снаряжение.

Нальнейшие события излагаются в нескольких версиях. По Бал'ами, трое храбрецов проникли в крепость и убили Харидже, командование перешло к Сархаме, который вступил в тайные переговоры с Сасидом и сдал ему внешнюю крепость, всего спалось 3300 или 3000 человек, получивших помилование. Муканиа, оставшийся в цитадели с горсткой верных людей, отравил своих жен, зарубил любимого гуляма и сам бросился в огонь. Одна из жен Муканны, спасшись от гибели, открыла ворота питалели 34.

ал-Багдади, тридцатитысячный Согласно гарнизон внешней крепости сдался только после того, как мусульмане ворвались в крепость

[27, crp. 244].

Наиболее близкой к истине представляется версия Гардизи и Ибн ал-Асира: в крепости начался голод, доходивший до людоедства, гариизон вступил в тайные переговоры с Са'идом и, получив обещание помилования, сдался (30 000 человек), Муканиа с двухтысячным отрядом остался в цитадели, окруженной огромным рвом. Мусульмане под предводительством Ралжа, сына My аза, преополели его и подошли вплотную к стенам цитадели, тогда-то Муканна отравил свое ближайшее окружение и покончил с собой [37, стр. 100; 20, стр. 34].

Уже в глазах современников гибель Муканны была окружена романтическим ореолом. Многие средневековые авторы говорят о том, что он бросился в раскаленную печь и сгорел дотла, чтобы утвердить в своих последователях веру в его вознесение на небо (Бал'ами, Наршахи, Багдади, ал-Ауфи [26, стр. 334]). Видимо, версия о такой смерти Муканны была заимствована из легенд, сложившихся о нем

у его последователей.

Существует и другая традиция - что он отравился вместе со всеми [14, стр. 304; 13,

33 Имя брата Муканны Т. Кадырова читает Кабзам [7, стр. 132], в [33]: قبرم قبرم خوشام [30] قبرم قبرم قبرم خوشام 34 Близкая версия уНаршахи [17, стр. 72 — 73].

стр. 494; 22, стр. 971 35, но, как говорит Гардизи, завещал своим друзьям сжечь его тело [37, стр. 100], что они, вероятно, и попытались сделать, но безуспешно: ворваншиеся в крепость победители нашли обгоревшее тело, отрубили голову и цослали ее халифу.

Дата гибели Муканны до сих пор не установлена. Большинство исследователей останавливаются на 166/782-83 г. [11, стр. 54; 23, стр. 179; 3, стр. 168; 7, стр. 132; 6, стр. 1191, одной из дат, приведенных Наршахи. По историки-хронисты сообщают о гибели Муканны под 163/779-80 г. [19, стр. 469; 13, стр. 494; 25, стр. 244). Эта дата подтверждается, вопервых, сообщением Гардизи, что известие о победе над Муканной новый наместник Хорасана Мусаййаб б. Зухайр получил во время похода в Хорасан на помощь Сачду [37,

стр. 100].

Согласно Паршахи, Мусаййаб прибыл в Бухару в раджабе 163/12.111-10.1V 780 г. [17, стр. 70]. По Бал'ами, Мусаййаб получил известие о победе после прибытия в Бухару [30, л. 2636], дату он не приводит. Во-вторых, хронисты сообщают, что известие о гибели Муканны застало ал-Махди в Халебе (или Иерусалиме) [13, стр. 494; 25, стр. 244], когда он возвращался от границ Византии, проводив ар-Рашида в поход. Историки могли ошибиться в указании года гибели Муканны. но привязка даты к пребыванию Махди в Халебе и Иерусалиме не оставляет сомнений в ее справедливости.

Следовательно, Муканна погиб в промежутке между раджабом и предпоследним месяцем 163 г. <sup>36</sup>, т. е. между апрелем и августом 780 г., и все восстание укладывается в четыре с небольшим года (не считая периода проповеди до восстания в Мавераннахре). Возможно, что семь лет восстания, о которых говорят некоторые средневековые авторы, включают период проповеди, и эту цифру можно считать более или менее точной. Сведения о большей продолжительности восстания (14 лет) не имеют под собой оснований.

Восстание Муканны ставит перед исследователями множество проблем, в первую очередь о его социальном характере, который, на наш взгляд, до сих пор решается слишком прямолинейно и умозрительно, но рассмотрение этой проблемы выходит за рамки данной статьи.

35 Ибн Халликан, ал-Бируни и Ибн ал-Асир приводят обе версии.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Последний месяц не следует учитывать, так как нужно было время, чтобы известие дошло от Кеша до Халеба.

Абурейхап Бируни (973—1048), Избран-ные произведения, т. І. Ташкент, 1957.

Бартольд В. В., Соч., т. І, М., 1963.

Вартольд Б. Б., Соч., т. I, М., 1963.
 Гафуров Б. Г., История таджикского народа в кратком изложении, т. I, М., 1955.
 Грявиевич П. А., Болдырев А. Н., О двух редакциях «Тарих-и Табари» Бал'ами, — СВ, 1957, № 3.

5. «История народов Узбекистана», т. I, Ташкент,

6. «История таджикского народа», т. 11, кн. 1, М.,

7. Кадырова Т., Из историн крестьянских восстаний в Мавераннахре и Хорасане в VIII - начале IX в., Ташкент, 1965.

8. «Очерки истории СССР», т. 11. Кризис рабовладельческой системы и зарождение феодализма на тер-ритории СССР. III—IX вв., М., 1958.

9. «Собрание восточных рукописей Академии наук Узбекской ССР», т. V, Ташкент, 1960.

10. Фролова О. Б., Источники летописи Ибн-ал-10. Оролова О. Б., меточным летописи пон-ад-Асира (XIII в.) в разделах, посвященных истории народов СССР, АКД, Л., 1964. 11. Якубовский А.Ю., Восстание Муканны—

движение людей в «белых одеждах», - СВ, 1948, V.

12. Айни С., Исьёни Муканном, Сталинобод, 1944. 13. Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at Tabari, ed. M. J. De Goeje, Lugduni Ba-

tavorum, ser. 111, 1879.

14. BGA, vol. VII (Ja qub, Kitāb al-buldān, ed. M. J. de Goeje), Lugduni Batavorum, 1892.

15. Browne E. G., A literary history of Persia

from the earliest times until Firdawsi, vol. I, London, 1902.

16. Chronique de Abou-Djafar-Mohammed ben Djarirben-Jezid Tabari, traduite sur la version persane par H. Zotenberg, vol. IV, Paris, 1874.

17. Description topographique et historique de Boukhara par Muhammad Narchakhy, publ. Ch. Schefer, Pa-

ris, 1892. 18. Hamzae Ispahanensis annalium libri X; I. M. E. Gotwaldt, t. I, textus arabicus, Petropoli-Lipsiae, 1844.

19. The history of Khalifah ibn Khayyat by Aby Amr

Khalifah ibn Khayyat Shabab al-Usfuri, vol. 2, ed by Akram Diya al-Umari, Nagav, A. H. 1378 -A. D. 1967.

20. Ibn-el-Athiri Chronicon quod perfectissimum inscribitur, ed. C. J. Tornberg, vol. VI, Lugduni Batavorum, 1871.

21. Kitab al-Fihrist, hrsg. von G. Flugel, Bd I. Leipzig,

22. Le livre de creation et de l'histoire par Motahhar ben Tahir el-Maqdisi, publ. et trad. par Cl. Huart, t. 6, Paris, 1919.

23. Sadighi Gh. H., Les Movements religieux iraniens au IIe et au IIIe siècle de l'hégire, Paris, 1938.

24. 1bn Wadhih qui dicitur al-Ja'qubi Historiae, ed. M. Th. Houtsma, Bd 1-2, Leyden, 1883.

تاريخ الموصل تاليف ابي زكريا يزيد...الازدي، بتحقيق .25 على حبية ، القاهرة ، ٧٨٧١ه. - ٧٦٩١٩.

مجمل التواريخ والقصص تاليف محمد عوفي در سال . ٢٠ . 26 بتصحيح ملك الشعراء بهار بهمت محمد رمضاني، طهران، ۱۳۱۸ هجری شمسی

كتاب الفرق بين الفرق لابي منصور عبد القاهر ... 27. البغدادي، القاهرة ، ١٩١٠ م.

قاریخ طبری که منسوب به ابو جعفر ... الطبریست .28 وابو على... البلعمي قارسي نامود [للهنو ١٨٩٦].

29. تاريخ طبرى ркп. ИВАН СССР, № В 4485.

30. تاریخ طبری ркп. ИВАН СССР, № С 432.

31. تاریخ طبری ркп. ИВАН СССР, № Д 83.

32. ناريخ طبرى ркп. ИВАН СССР, № Д 182.

33. تاریخ طبری ркп. ИВАН СССР, № Д 223.

34. تاريخ طبرى . pkn. AH YaCCP, № Ya 331.

35. و pkn. AH Y3CCP, № Y3 6095. 36. تاریخ طبری ркп. АН УзССР, № Уз 9470.

زين الاخبار از ابو سعيد كرديزي... باتصحيح ومقدمه .37 وفهرستها وحواشي سعيد نفيسي ، طهران ، ١٣٣٣ شمسي.

### СЕВЕРНЫЕ ВОРОТА ДРЕВНЕГО САМАРКАНДА

В шахристане средневекового Самарканда, по сведениям источников Х в., было четверо ворот. Иби ал-Факих и Мукалдаси перечисляют названия ворот, а ал-Истахри и Ибн Хаукал сообщают, кроме того, и их ориентацию 117, т. 1. стр. 316; т. 11, стр. 366, 492; т. 111, стр. 287; т. V, стр. 322]. Исследователи, сообразуясь с источниками и особенностями рельефа, не всегда одинаково размещают ворота на карте городища Афрасиаб. Наиболее уверенно определяются южные (Кешские, или Большие) ворота, поскольку на юге в рельефе городища читается только одна такая точка, куда пучком сходятся основные дорожные и водные магистрали города (рис. 20). Топография остальных трех ворот уже не столь очевидна, о чем свидетельствует разнобой при попытках ее определить 1.

Работа осенью 1968—1971 гг. на краю городища севернее Восточного угла соборной мечети (раскоп 41/XVI) <sup>2</sup> и зачистки осенью 1971 — весной 1972 г. на территории раскопа 6<sup>3</sup>, начатые с целью изучения городских укреплений и стратиграфии прилегающих к ним участков города, дали неожиданный материал к истории северных городских ворот. Остатки и следы наиболее древних крепостпых сооружений, грунтовых дорог и связанных с ними городских ворот зафиксированы на раскопе 6. В древности поверхность здесь прорезал в меридиональном направлении большой овраг,

В древности поверхность здесь прорезал в меридиональном направлении большой овраг. что отразилось на конфигурации крепостных сооружений. Ложе оврага на значительную высоту было засыпано лессом и использовано под серпантинный спуск, отрезок которого вскрыт весной 1972 г. Серпантин связан с выявленным ранее участком грунтовой дороги. южный край которой уничтожен в результате поздних строительных работ, а вдоль северного края проходит тропа, прилегавшая к крепостной стене 1 (рис. 21, А. Б. В). Незначительные остатки нахсовой кладки 1 сохранились на специально подрубленном, невысоком (0,30-0,60 м) лессовом останце шириной 1,62 м. На прилегающую к степе снаружи террасу (берму), вероятно, с целью укрепления основания степы одновременно с ее возведением была положена пахсовая полоса шириной 1,6 м (рис. 22, в).

Дальше на восток стена 1 прослежена под более поздиими кладками в виде пахсы, лежащей на материковом лессе или на тонкой рыхлой прослойке, укрепленной десятисантиметровым слоем пахсы (в пункте с высотной отметкой для основания стены 870, рис. 21, Б). Вдоль северо-восточного отрезка стены 1 тоже проходит дорога, но уже с паружной стороны (рис. 21, Б, дорога 1А). Наметился поворот дороги, указывающий на то, что здесь также существовал серпантинный спуск. Два серпантина заставляют предположить и двое ворот, место которых определяется достаточно уверенно. Повороты двух серпантинов лежат в 10 м друг от друга, а их уровни разнятся на 2,20 м. Расстояние между воротами 1 и 2 настолько невелико (около 85 м), что, несмотря на одинаковое стратиграфическое положение стен и сходный керамический материал из перекрывающего слоя, их вряд ли можно счи-

<sup>2</sup> В работах принимали участие в 1969 г. Л. В. Павчинская и Я. Амиров, в 1970 г. — К. Алимов, Е. Лупиникова и Р. Равшанов.

<sup>3</sup> Участок исследовался с 1959 по 1966 г. С. К. Кабановым и М. И. Филанович, в 1968—1970 гг.— Ю. Ф. Буряковым и У. Алимовым.

<sup>1</sup> О. Г. Большаков [2, стр. 174, схема] размещает Железные и Бухарские ворота так же, как В. Л. Вяткин, по перепосит Китайские в попижение юго-восточнее цитадели, где у В. Л. Вяткина ранние ворота, не входящие в число четырек [4, стр. 11]. На плапе городища, представленном в капитальном этнографическом труде [9, стр. 61], Наубехарские ворота оказались на северо-западе (на месте Бухарских), а Бухарские на юго-востоке от питадели (вместо Китайских, по О. Г. Большакову). У В. А. Шишкина Наубехарские ворота сдвинуты к югу, в центр западной части городской степы [15, стр. 7, схема]. В статье 1Н. Б. Немцевой [11, рис. 9] северные ворота локализованы на основании археологических работ, хоти это и не огово-рено автором.

тать одновременными. Вероятно, они функционировали последовательно; это подтверждается сравнительно недолгим существованием серпантина I, вскоре перекрытого завалами городских стен. Видимо, первый спуск из укрепленного города вышел из строя, что легко могло случиться на лессовых обрывах, да еще

«реставрированных» насыцями.

На раскопе восточнее (41/XVI) стена раннего периода стоит на культурном слое 0.20 ж в древней низине и представляет собой пахсовую обкладку естественного холма (рис. 22,1), на вершине которого возведены основные фортификационные сооружения. Несмотря на подстилающий стену культурный слой, она может быть синхронной древнейшей стене 1 раскопа 6, так как теперь очевидно, что городище обживали еще до возведения первых городских укреплений. На раскопе 6 межлу стеной и обрывом на материковом лессе расчищены остатки построек из пахсы с двумя последовательными (сильно обгорелыми) уровнями полов. Повидимому, всдед за периолом жизни здесь ремесленников (?) последовал этап запустения; тогда появилась грунтовая могила, часть которой сохранилась на самом обрыве городища 4.

Следующий период в фортификационном строительстве города представлен кладками со стороны внутреннего фасада стены на раскопе 41/XVI в уже упомянутой ипзине. Сохранился массив кладки из продолговатого  $(35 \times 25 \times 10 \text{ cm}; 46 \times 25 \times 8 - 10 \text{ cm}; 50 \times$  $\times$  30  $\times$  10 см) сырцового кирпича (рис. 22, 2; уровень основания 15,90 м), и видимо, ремонтная кладка из квадратного кирпича (34- $40 \times 34 - 40 \times 11$  см) с забутовками (строитольный мусор, керамика, обломки зернотерок), заполняющими пространства между отдельными рядами или монолитными участками кладки (рис. 22, 3; керамику из забутовок см. на рис. 23, 1-6, 11)<sup>5</sup>. Судя по общему уровню основания кладок из продолговатого и квадратного киринча, промежуток времени между их возведением не был значительным (хотя и успел привести к изменениям в строительном материале).

4 Сохранилась восточная часть погребения с череном. Точко выяснить стратиграфию его трудно, так как слои обрушились. Видимо, перекрыто слоями какой-то дороги или тропы, а затем и кладками (не позднее III в. до п. э.).

На расконе 6 получены свидетельства того, что кладки из кирпича обоих форматов отражают большие строительные работы на крепостных сооружениях, а не частичные ремонты. Стена 1 на участке меридионального направления (рис. 22. Б; отметка 870) скрыта мощными завалами, ниспадающими на полотно дороги 1 в месте поворота к спуску. Завалы содержат обломки сырцового кирпича, размеры которого удалось выяснить: 5 (?)  $\times$  24,5—28  $\times$  $\times$  9-11 и 32  $\times$  32  $\times$  10; 41  $\times$  41  $\times$  13,5 см. Здесь, как и на раскопе 41/XVI, подтверждается близость во времени сооружений из продолговатого и квадратного кирпича — они оказались сброшенными в один отвал. Появление же одновременно с ними новых ворот (3) и дороги II, связанных со стеной 1 (рис. 21, Б), позволяет предположить, что последняя служила основанием для кирпичных стен 2 и 3.

Представление о ранних этапах развития города на ходмах Афрасиаба пополнилось результатами зачистки стенки оврага близ мазара Ходжа-Данияр 6. Несколько ниже дна оврага обнаружилась древняя ложбина, с востока ограниченная лессовым обрывом, вдоль которого пролегала грунтовая дорога. Крутой спуск в ложбину, видимо, пытались сгладить насыпью из крупной гальки, где встретились фрагменты керамики с ребром в придонной части. После того как на грунтовой дороге над галечной насыпью (несмотря на все еще сильный уклон) скопились чешуйчатые наслоения, лессовый обрыв был укреплен кладкой из сырцового кирпича  $50 \times 30 \times 10$  см, дорога же сохранила прежнее направление. Лессовый обрыв с прилегающей к нему кладкой расположен довольно близко к краю городища и совпадает с ним по направлению, так что поблизости могли находиться городские стены, вдоль которых и пролегала дорога. Но место это примечательно и тем, что выше располагаются одна над другой еще несколько дорог, имеющих одно и то же, перпендикулярное краю городища направление. Обилие разновременных дорог, подводящих к самой крепостной стене, указывает на существование в этом пупкте в течение длительного времени городских ворот. Как выяснилось, топография северных ворот (41/XVI) была устойчивой с ранних периодов жизни города. Возможно, что и восточные ворота возникли значительно раньше, чем можно судить по вскрытым пока дорогам (VIII-X вв.). В таком случае параллельная стене превняя порога тоже вела к близлежащим воротам, куда могла свернуть по ложбине.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Работы осеннего сезона 1970 г., расширившие исследуемую илощадь, позволили уточнить и дополнить представление о строительных этапах ранних городских стен. Так, пахсовая и из продолговатого кирпича кладки оказались развовременными, а массив, принятый ранее за завал, оказался забутовкой в конструкции «гретьей» стены [16, стр. 102—107].

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Работы проводились Ю. Ф. Буряковым,
 Э. Ю. Буряковой и Л. В. Павчинской.

Может быть, ко времени появления на севере городища первых стен (3) из квадратного кирпича близка клапка из сырпового кирпича  $32-36 \times 32-36 \times 8-11$  см (см. таблицу), несколько лет назад еще доступная обзору в срезах ходма на юго-восточном краю городища (со стороны еврейского кладбища). Над этой кладкой лежал фрагмент диища крупного сосуда, сформованного в чаше, с резким ребром при переходе к цилиндрическому тулову, а в промазке между кирпичами найден манжетовидный венчик сосуда. В одном уровне с кладкой на протяжении более 10 м прослежен (не обязательно синхронный ей) уровень, перекрытый золой, откуда Н. Б. Немцева извлекла фрагменты керамики с ребром в придонной части, манжетовидные венчики и восстанавливаемый пеликом сосуд на широком, заглаженпом, слегка выпуклом днище, резким изгибом переходящем в тулово, зауженное в нижней трети и расширяющееся к устью 7.

Время, к которому следует отнести кладки степ 2 и 3, уточияет постройка пахсовой стены 3A с внутренним коридором (вскрыта на раскопе 6), которая стоит пепосредственно на холме, образованном упомянутыми завалами стен 2—3. На полу коридора здесь найдепо скопление керамики, датируемой не позднее IV в.

до н. э.

С возведением стены ЗА ворота в этом районе города перестали функционировать, поскольку стена перекрыла и ворота З вместе с дорогой II—III, и дорогу IA. В дальвейшем узел дорог сплетается у края городища, на месте раскопа 41/XVI. В связи с этим дорогу IIIA (восточную) (рис. 24), полотно которой лежит на прослойках из насыпного лесса и незначительном культурном слое, следует связывать с повыми воротами 4.

Перечисленные перемещения ворот, сопровождавшиеся устройством новых серпантинных спусков, строительство или ремонты городских стен приходятся на один период, характеризуемый единым керамическим комплексом (см. рис. 23). Долгая история всех этих сооружений свидетельствует о длительности самого периода, но, поскольку керамический материал из сопутствующих слоев слишком скуден и малоизучен, нет достаточных оснований для отнесения начальной даты дальше середины 1 тысячелетия до п. э. (см. табящу).

О следующем периоде реконструкции городской стены даст представление кладка из сырцового кирпича  $36 \times 36 \times 17-20$  см ис-

ключительно хорошей для Афрасиаба сохранности (рис. 25). Судя по многочисленным ремонтам и четырех-, пятиметровой толще культурного слоя, перекрывшего стены 4—4А, этот период охватывает значительный отрезок истории фортификационного строительства города. Тем не менее в укреплениях, расчищенных на сравнительно большой площади раскопа 6, этот строительный период не отражен и зафиксирован пока только в раскопе 41/XVI. Новая кладка (4) облегала лессовый, частично материковый, частично насыпной холм (рис. 22, 10) и только выпе 4—5 м от своего подножия переходила в монолитную стену 4.

Конфигурация стены в плане повторяет уже известную нам по западному участку (раскон б), и ее особенности также объясняются существованием серпантинного спуска от городских ворот. Такое допущение оправдывается направлением дорог, перпендикулярных к фасадам стен и расположенных к ним достаточно близко, чтобы предположить поворот пожа дороги вдоль стены. Наличие здесь древних городских ворот подтверждают и сохранившиеся участки более поздних серпанти-

нов.

Пороги IV-IVA, связанные с соответствующими стенами, позволяют определить место ворот (рис. 22, 4A, 9; рис. 24, IVA), которые, незначительно перемещаясь, оставались в пределах этого участка города до конца обитания на территории Афрасиаба. Дорога IVA пролегает в неглубокой (1 м) ложбине, образовавшейся от постепенного опускания ложа дороги в процессе ее функционирования. Слоистые накопления с чередованием очень плотных светлых (накопления сухого сезона) и темных (чешуйки грязи) прослоек, которые и определяют дорогу, составляют 0,5-0,75 м. Направление исследованного отрезка СЗ - ЮВ указывает, что дорога подходила сюда с юга, где проходил и более поздний путь между цитаделью и территорией, занятой впоследствии соборной мечетью.

Время функционирования стен 4—4А и сопутствующих им дорог IV — IVA определяется типичным для периода Афрасиаб II керамическим материалом из подстилающих слоев и слоев, перекрывающих их. Учитывая, что в керамике еще не видно признаков перехода к следующему периоду Афрасиаб III, а также принимая во внимание длительность датируемого этапа (на что указывают многочисленные ремонты и мощность дорожных накоплений), следует полагать, что верхняя граница его едва ли выходит за пределы III в.

до н. э.

Полотно следующей по времени дороги V зафиксировано на небольшом участке (рис. 24).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Два подобных сосуда найдены А. И. Тереножкиным в пункте 35 близ Шахи-Зинда. Наиболее близки им сосуды из комплексов Яз-II и Яз-III (8, табл. XXXVI, 1, табл. XLII, 7) и Кюзели-тыра (3, рис. 4, 9, 10). Керамику из Зольника см. [40, рис. 3, 1, 4, 8, 10, 11].

близкая ей дорога VA прослежена на протяжении пяти метров. Эта дорога связана с новым значительным по масштабу строительством стены, остатки которой выявлены близ края городища (рис. 22, 5). Отличной сохранности степа в 130 м западнее раскона 41/XVI (раскоп 6, рис. 21А) дала возможность составить представление об этом периоде строительства городских укреплений Самарканда. Такие особенности стены, как внутренний коридор, устланный досками (рис. 22, д), пахсово-галечное основание (рис. 22, 11) и одинаковое положение основания стены относительно слоев периодов Афрасиаб II и III, позволили связать между собой оба далеко отстоящие друг от друга участка укрепления. С. К. Кабанов, исследовавший стену на раскопе 6, определяет время ее сооружения II в. до н. э., не исключая возможности и более ранней даты [5, стр. 79-87; 6, стр. 183-187], что подтверждается и наблюдениями на раскопе 41/XVI.

Ко времени, близкому возведению степы 5, возможно, следует отнести кладку на юговосточной сторопе городища, сохранившуюся на высоту до 20 м от подошвы. Кладка из сырцового кирпича  $35-36\times35\times11-15$  см с камышовыми прослойками через каждые три ряда кирпича. На высоте около 10 м в степе проходит коридор (материал из соответствую-

пих слоев отсутствует). Работами на раскопе 41/XVI выявлены нестнаддать разновременных дорог, подходивших сюда из разных частей города. Груптовые, гравийные, мощенные осколками керамических сосудов и рваным сланцем, пересекая друг друга, наслаиваясь одна на другую, опи сходятся у самого края городища, где начинался серпантинный спуск с 10—20-метровой высоты (для разных периодов высота различна из-за понижения поймы р. Сиаб) к подножию афрасиабского холма (рис. 24).

Верхняя, самая ранняя из дорог — груптовая, по времени она совпадает с последним периодом жизни города перед монгольским нашествием. Несмотря на трудность датировок при большом перепаде и пересечении уровней дорог, по меньшей мере четыре из них (рис. 24, IX, X, XI, XII) уверенно могут быть отнесены к IX—X вв.— по сопровождающему их скудному материалу и по способу мощения рваным камнем, распрострапенным в то время.

Поскольку здесь выявлены дороги с серпантинным спуском (следовательно, должны существовать и ворота) периода, к которому относятся сообщения арабских географов, идентификация ворот с северными — Бухарскими не вызывает сомпения.

Относительно размещения Наубехарских ворот окончательно подтвердилось предполо-

жение В. Л. Вяткина, когда зачисткой 1970 г. была выявлена перпендикулярно направленная к городской стене дорога, сначала полго функционировавшая как грунтовая, затем мощенная сланцем (ІХ-Х вв.) и опять груптовая 8 (рис. 20) в. Здесь все совпадает с дошедшими до нас сведениями - и ориентация, и замечание Ибп Хаукала о высоком расположении ворот (чего нельзя сказать о вновь открытых северных и восточных воротах). Северные (Бухарские) ворота стоят на возвышенности, и от них спуск осуществлялся по «многочисленным ступеням», тогда как восточные (Китайские) расположены настолько низко (5-6 м нал подошвой холма, на расстоянии 60 ж от русла Сиаба), что «ступеней» для спуска не требовалось. Противоречие со свидетельством Иби Хаукала, по которому высоко стоят именно Китайские ворота, едва ли существенно: автор, даже побывавший в Самарканде, при составлении труда мог допустить подобную ошибку.

Однако в связи с названиями ворот, представленными у Ибн ал-Факиха и частично отличающимися от названий, перечисленных другими источниками, возникают трудности с идентификацией. Усрушанские ворота обычно совмещаются с Бухарскими, что вполне допустимо, а Железные — с не упомянутыми Ибн ал-Факихом Наубехарскими. Ряд соображений не позволяет согласиться с последним отожлествлением.

В «Кандии Малой» Железные ворота упоминаются в связи с мечетью VIII в., позднее названной именем Хызра, откуда автор советует начинать путь к гробнице Кусама ибн Аббаса [7, стр. 260]. В местности Баб ал-Хадид (Железные ворота) вакфом XI в. помещается «машад» и рядом с ним медресе Тамгач-хана Ибрагима [18, стр. 331] <sup>10</sup>. В отрывке из сборника юридических документов, переведенном А. А. Семеновым, определенно говорится о том, что медресе Тамгач-хана построено близ «машада» Кусама в Самарканде в местности Баб ал-Хадид и что ему (как это явствует из публикации) завещан вакф в середине месяца раджаба 458 г. [13, стр. 26], одновременно с другим вакфом в пользу больницы. Следовательно, речь идет об одном и том же медресе, и вопрос о расположении Железных ворот ста-

<sup>8</sup> Работы велись под наблюдением Р. Равшанова. Вслед за В. Л. Виткипым здесь помещал ворота М. К. Пачос [42, рис. 1]. Разведками Ю. Ф. Бурякова весной 1970 г. обнаружена дорота, мощенная слащем, проходившая параллельно так называемому первому обводу городской стены и пересекванияя двойную стену в наиравлении к Наубехарским воротам.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Фотографии к статье выполнены Е. Н. Юдицким. <sup>10</sup> У автора перевода на французский неверно: вместо хадид — джадид (повый). На опшбку в названии ворот указал О. Г. Большаков [2, прим. 13].

| Северные<br>норота<br>(помера<br>в хроноло-<br>гическом<br>порядке) | Раскоп 6 на севере Афрасиаба                                                                                                |                                                                                                                            | Раскоп 41/XVI на севере<br>Афрасиаба                                                          |                                                                                                      | Раскоп близ мазара<br>Ходжа-Данияр                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | To the same                            |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                                                     | Стены                                                                                                                       | Дороги                                                                                                                     | Степы                                                                                         | Дороги                                                                                               | Стены                                                           | Дороги                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Датировка                              |
| B-1                                                                 | 1 — пахсовая<br>на матерпке                                                                                                 | І — вдоль сте-<br>ны 1; часть<br>серпантина; че-<br>шуйчато-слоис-<br>тих накопле-<br>ний 0,05—<br>0,10 м на мате-<br>рике |                                                                                               | 44                                                                                                   |                                                                 | I — на на-<br>сыпнойгаль-<br>ке вдоль<br>лессового<br>обрыва                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Середина<br>I тысячеле<br>тпя до н. э. |
| В-2                                                                 | 1А — пахсовая на материке, местами на рыхлой прослойке                                                                      | IA — вдоль стены 1A; наслоений 0,05— 0,07 м на материке                                                                    |                                                                                               |                                                                                                      |                                                                 | A STATE OF THE STA |                                        |
| B-3                                                                 | 2 — кирпич-сы-<br>рец в завалах<br>5?×24—28×9—<br>11 см                                                                     | II — прослежена на 40 м к югу, ок. 0,10 м дорожных наслоений на культурном слое 0,10 м толщиной                            | 2 — из кирии-<br>ча-сырца 50×<br>×30×10, 35—<br>46×24—25×<br>×8—10 с.я                        | П — вдоль сте-<br>им 0,40—0,45 м<br>дорожных нас-<br>лоенай на<br>культурном<br>слое 0,45—<br>0,30 м | 2—обкладка<br>лессового<br>обрыва кир-<br>шчом 50×<br>×30×10 см | дорогой I<br>вдоль клад-<br>ки                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | I                                      |
|                                                                     | 3 — кирпич-сы-<br>рец 41×41×<br>×13,5; 32×32×<br>×10 см в зава-<br>лах                                                      | III— на месте<br>дороги II                                                                                                 | 3 — кладка с<br>забутовками;<br>кпрппч 34—<br>41×34—41×<br>×10—11 см                          |                                                                                                      |                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                        |
|                                                                     | 3А — пахсовая<br>с корядором                                                                                                | ППА — вдоль стены ЗА; дорожных наслоений 0,07— 0,40 см                                                                     |                                                                                               |                                                                                                      |                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                        |
| В—4                                                                 |                                                                                                                             |                                                                                                                            | 4 — 4A из кир-<br>пича-сырца<br>36×36×15—20<br>см                                             | IV—IVA — на-<br>слоения до<br>0,75 м толщи-<br>ны                                                    |                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Конец<br>IV—III вв<br>до н. э.         |
|                                                                     | 5 — из кирин-<br>ча-сырца 35—<br>36×15—16 см<br>с коридором,<br>устланным дос-<br>ками; пахсово-<br>галечное осно-<br>нание |                                                                                                                            | 5 — внутри-<br>стенный кори-<br>дор устлан до-<br>сками; пахсо-<br>во-талечное ос-<br>пование | V — наслоения<br>дороги до 0,80 м<br>толщины                                                         |                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | III—II вв.<br>до н. э.                 |

новится ясным. За последние годы Н. Б. Немцевой открыта по соседству с «машадом» часть монументального здания XI в. Можно предполагать, что это и есть упомянутое медресе [11].

Можно добавить еще один штрих о связи названия построенных здесь же ворот Ахании (Железные) тимуровского города с традиционным названием местности. В пользу приведенного отождествления ближайших к комплексу Кусама иби Аббаса южных (Кешских, Больших) ворот с Железными свидетельствует предание о сооружении на их месте ворот с железными створками, после того как во время мятежа сгорели деревянные [1, стр. 15].

Убедительное тождество Кешских и Железных ворот заставляет видеть ошибку в сообщении Ибн ал-Факиха, поскольку им вместе с Железными упомянуты и Кешские ворота.

Археологические работы последних лет позволили конкретизировать сообщения арабских географов, и если считать бесспорными сведения о наличии только четырех ворот во внешней стене шахристана Самарканда, то все они наконец прочно заняли свое место на карте городища 11.

11 Уже после написания статьи автору стала доступна работа А. И. Тереножкина [14, стр. 90-99]. в которой затропуты вопросы хронологии некоторых стен Афрасиаба. К сожалению, работа пасыщена неточностями, искажающими представление о периодизации, построенной на основе, предложенной в 1948 г. самим А. И. Тереножкиным, не учитывающей результаты повых исследований на городище Афрасиаб. Не может быть принята новая дата — V в. до н. э. [44, стр. 97 и сл.] — для стены 5, открытой С. К. Кабановым (раскоп 6), поскольку описание ее стратиграфического положения неверно, см. [6, стр. 186]. Слои периода Афрасиаб III не перекрывают стену, а прилегают к ее плоскости. Руины стены на высоте 2-2.5 м от основания перекрыты слоем конца перпода Афрасиаб III, уже отмеченного изменениями в формах керамики (к этому периоду относится материал из ямы, обнаруженной в кладке стены 5). Такую же хронологическую последовательность дает раскон 41/XVI, где полотно дороги V, соответствующей стене 5, нарушено ямой, заполненной керамикой того же позднего этапа Афраснаб III.

Анализ особенностей комплекса керамики периода Афрасиаб II не позволяет вывести его за пределы поледение и тенверти IV в. до н. э. Именно к этому перасоду Афрасиа II, стратиграфически предшествующему стене 5, относятся стены 4—4A с многочисленными ремонтными кладками. Лишь более ранние стены 2, 3, 3A могут быть отнесены к V—IV вв. до н. э.

Совершенно неприемлем вывод А. И. Тереножкина о начале упадка жизни города во II в. до н. э. [14, стр. 98]. Это было время наивысшего расцвета древнего Самарканда, что отразилось и в грандиозном фортификационном строительстве, и в характере керамики, и в мощности культурных наслоений.

1. Бетгер Е. К., Извлечение из книги «Пути и страны» Абу-л-Касима иби Хаукаля,— «Труды САГУ, Археология Средней Азии», вып. IV, Таш-кент, 1957.

2. Большаков О. Г., Два вакфа Ибрагима Тамгач-хана в Самарканде, - «Страны и народы Восто-

каз, вып. Х. М., 1971.

3. Воробьева М. Г., Керамика Хорезма античного периода, — ТХАЭЭ, Т. IV, М., 1959.

4. Вяткин В. Л., Афрасиаб — городище былого

Самарканда, Ташкент, 1927.

5. Кабанов С. К., Ареал и эволюция двух древних керамических форм, - СА, 1964, № 3.

Кабанов С. К., Изучение стратиграфии го-родища Афрасиаб, — СА, 1969, № 1.
 Кавдия Малан, пер. В. Л. Вяткина, — СКСО, вып. VIII, Самарканд, 1905.

8. Массон В. М., Древнеземледельческая культура Маргианы, — МИА, 73, М.— Л., 1959.

- 9. Народы Средней Азии и Казахстана, т. І, М., 1962. 10. Нем цева Н. Б., Стратиграфия южной окра-ины городища Афрасиаб,— «Афрасиаб», вып. І, Ташкент, 1969.
- 11. Немцева Н. Б., Медресе Тамгач Богра-хана в
- Самарканде, —«Афраснаб», вып. III, Ташкент, 1974. 12. Пачос М. К., Кизучению стен городища Афрасиаб, СА, 1967, № 1.
- 13. Семенов А. А., К вопросу о датировке Рабат-и Малик в'Бухаре, - «Труды САГУ», нов: сер., XXIII,
- гуманитарные науки, кн. 4, Ташкент, 1951. 14. Тереножкин А. И., Вопросы периодизации и хронологии древнейшего Самарканда, - СА, 1972, № 3.
- 15. Шишкин В. А., Афрасиаб сокровищинца
- древней культуры, Ташкент, 1966. 16. Ши шкина Г.В., Древнейшая оборонительная стена Самарканда,— ОНУ, 1970, № 9.
- 18. Khadr M., Deux actes de waqf d'un Qarahanide de l'Asie Centrale. - JA, vol. CCLV, 1967.

# III РАЗВИТОЕ И ПОЗДНЕЕ СРЕДНЕВЕКОВЬЕ

## О МЕТОЛЕ ПРОЕКТИРОВАНИЯ СРЕДНЕВЕКОВЫХ ЗОЛЧИХ

Метод проектирования, которым пользовались зодчие Средней Азии, подвергся рассмотрению в архитектурной науке в последние десятилетия, и прежде всего привлекло к себе внимание пропорционирование зданий. В более ранних публикациях вопрос о пропорциях построек в той или иной степени затрагивался, но, как отмечает М. С. Булатов, сделавший обзор этих работ, он не сопровождался исследованием рабочего метода зодчих [3, стр. 48], т. е. разработки замысла, способа пропорциопирования, средств реализации проекта.

В настоящее время в ряде работ советских историков архитектуры, посвященных построению архитектурной формы и пропорционированию, все чаще освещается метод работы средневековых архитекторов [1; 2; 3; 4; 5; 9; 10]. В результате анализа обмерных чертежей определяются способы пропорционирования, в частности распространение пропорционирования посредством квадрата и его производных [1; 2; 3; 5]. Хотя вопрос о способах пропорционирования далеко еще не разработан, очень важно, что он занял место среди других теоретических проблем изучения среднеазиатской архитектуры.

Однако в данной статье автор касается друтой стадии работы зодчего - переноса плана со всеми его данными на место разбивки здания, что, как и процорционирование, не могло осуществляться без чертежей. Доказательством этого служит факт существования архитектурных чертежей среднеазиатского мастера XVI в. (они хранятся в ИВАН УзССР), На чертежах изображены (если пользоваться современной терминологией) типовые планы различных зданий на квадратной сетке [6]. Размеры помещений и все элементы здания - проемы, выступы, ниши, толщина степ - подчинены величине клетки, которая, следовательно, служила модулем. Наличие этих чертежей рещает вопрос о предварительном вычерчивании плана и о модульности в архитектуре Средней Азии.

Сложные и хорошо скомпонованные планы на чертежах XVI в., прекрасная техника черчения - все говорит о высокой строительной культуре старых мастеров. Несомненно, практика использования таких чертежей была длительной. Можно предполагать, что задолго до XVI в. появились чертежи на модульной сетке, необходимые для разработки плана и переноса его в натуру.

Архитектор К. С. Крюков проанализировал 50 памятников архитектуры Бухары и других городов периода IX-XVII вв. и выявил наличие модульной сетки в основе планов этих сооружений [7]. Несомненно, для проектирования и строительства зланий в других областях Средней Азии также использовалась модульная сетка.

Аналогичная работа выполнена архитектором Л. Г. Мамиконовым по памятникам Азер-

байлжана [8].

Если в X-XI вв. не было еще такой техпики черчения, какую видим на чертежах XVI в., то модульные чертежи все же должны были быть. Модульная сетка, клетка которой условно принимается равной какой-либо мере длины, служила рабочим чертежом, по которому и происходила разбивка здания на месте. Модульная сетка могла быть использована и для высотных размеров интерьеров и фасадов

Для реализации творческого замысла нужны были и другие чертежи. Некоторые орнаментальные композиции могли быть выполнены лишь при наличии чертежей фасада в натуральную величину полностью или частично, что, вероятно, осуществлялось на какой-нибудь площадке. В орнаментальных обрамлениях порталов тот или иной узор — восьмиконечная звезда, розетка и др. — повторялся целое число раз и в высотных и в горизонтальных частях. Их размер и количество устанавливались заранее. При повторяющемся узоре (например, восьмиконечные звезды в обрамлении портала

Рабати-Малика), по-видимому, ограничивались чертежом одного элемента в натуральную величину. Когда обрамление состояло из нескольких панно, как в мечети Магоки-Аттари, вычерчивались отдельные панно. Только предварительным вычерчиванием объясняется правильность и законченность их орнамента. Иногда в композицию орнамента включалась надпись. Ее полоса, должно быть, вычерчивалась в натуральную величину на шаблоне для работы каллиграфа и резчика.

Чертежи фасадов были особенно необходимы при облицовках. Об их наличии свидетельствуют такие наглядные примеры.

Главный фасад южного мавзолея в узгенском погребальном комплексе сплошь облицован терракотовыми плитами с резным орнаментом в виде полос, в числе которых есть и надпись (рис. 26). Орнамент занимает всю высоту полосы, не нарушаясь в стыках плиток, которые разрезались на слегка окрепшей глине в местах орнамента, удобных для швов, например, по высоким буквам. Плиты имеют размер в зависимости от их места в орнаментальной композиции в стороне до 50—55 см. Колонны портала состоят из отдельных цилиндрических блоков, покрытых резьбой не

прерывающегося на стыках узора.

Показательна боковая грань (Б) портальной ниши, расчлененная на три панно, объединенные орнаментированной рамкой (рис. 27). Верхнее панно заполнено одной плитой с изящной надписью, перевитой ветками и цветами (рис. 28). Среднее панно облицовано шестью терракотовыми плитами с мелким решетчатым узором, который не прерывается в сопряжениях плит. Нижнее квадратное панно состоит из одной плиты с двухплановой резьбой: геометрическая композиция с восьмиконечной звездой в центре на фоне мелкого растительного узора. На охватывающей все панно рамке повторяется стилизованный растительный узор. Рамка составлена из плит, в швах которых безупречно соединяется узор. Все плиты имеют размеры, заранее для них определенные, поэтому при облицовке они точно встали на свои места без нарушения орнамента. В углах рамки и в местах пересечения ее горизонтальных и вертикальных элементов плиты имеют особую Гили Т-образную форму, устраняющую возможность осадки одних относительно других и несовпадения орнамента. Такая форма плит также подтверждает факт предварительной раскладки необожженных плит на расчерченном фасаде и резьбы орнамента непрерывно на всех плитах.

Соединения плит без искажения рисунка орнамента возможны только в том случае, если портал был вычерчен в натуральную величину, подготовлены полосы глины, выполнена резьба, нарезаны плиты, которые пссле обжига использованы на своих местах.

Приведем еще любопытный пример. Главный фасад мавзолея Фахр ад-Дина Рази в Ургенче лопатками расчленен на прямоугольпики с арочными нишами. Тимпаны и шиппы арочных ниш заполнены терракотовым резным орнаментом, выполненным особым приемом (рис. 29). Можно полагать, что по намеченным размерам и членениям фасада была сделана раскладка сырцового кирпича, на него нанесли слой глины около 3 см, по которому орнамент прорезан насквозь, перпендикулярно к плоскости фасада. Некоторые элементы орнамента (стебли и надписи) имеют толщину в несколько миллиметров при глубине до 3 см. В сыром состоянии терракота была прорезана также по швам предварительной раскладки фасада и вместе с кирпичом отправлена на обжиг. Надрезка по швам явственно видна на терракоте (рис. 30).

Терракота превосходна по рисунку, по сложна по выполнению, и поэтому такой способ остался уникальным. Для нас этот способ изготовления терракоты интересен потому, что убеждает в предварительном расчерчивании фасадов.

Чертежи планов были нужны не только для пропорционирования или построения архитектурных форм, компоновки орнамента, но и для решения других вопросов. Известный памятник Старого Термеза -- Кырк-кыз имеет сложный, очень продуманный план с множеством помещений, который невозможно было разбить на месте по памяти. План решен таким образом, что помещения группируются. Две из групп окружены с трех сторон обводными коридорами, не имеющими своего выхода на фасал. Задача освещения этих помещений решена путем устройства проемов вверху стен в коридор, в наружной стене которого точно напротив этих проемов есть подобные же, или световые отверстия выведены в соседние помещения, таким же или иным способом получившие свет. Количество таких световых проемов в здании не менее 125. Их размещение носит характер преднамеренности. Они были обдуманы и где-то помечены, в простейшем случае - на степах в процессе их возведения, т. е. на натуральном чертеже. Необходимость в чертежах очень ощущалась и стимулировала их появление и развитие.

Арки выкладывались по кружалам, которые изготовлялись на специальных площадках, где, несомпенно, предварительно была построена и вычерчена кривая арки в патуральную величину. Строителям для производства работ все время приходилось подготовлять чертежи.

Они владели необходимыми для этого знаниями прикладной геометрии. Достаточно посмотреть на кривые арок, сводов и куполов, на прекрасно вычерченные геометрические фигуры в орнаментах, на построение гирихов, как выявляются знания зодчих, эстетическое понимание поставленной задачи, вся профессиональная оснащенность, которая была залогом создания выдающихся памятников архитектуры.

1. Афанасьев К. Н., Построение архитектурной формы древнерусскими зодчими, М., 1961.

формы древнерусскими зодчими, м., 1901.
2. Б у л а т о в М. С., О некоторых приемах пропорционирования в архитектуре Средней Азии,— ИООН АН ТаджССР, вып. 3, Душанбе, 1953.
3. Б у л а т о в М. С., Построение архитектурной формы мавзолея Саманидов,— «Искусство зодчих Узбекистана», вып. I, Ташкент, 1962.

4. Булатов М. С., Арочно-сводчатые формы в зодчестве средневекового Самарканда, - «Из истории искусства великого города», Ташкепт, 1972. 5. Булатов М. С., Мавзолей султана Санджара, —

«Архитектурное наследство», вып. 17, М., 1964.

6. Бакланов Н. Б., Архитектурные чертежи уз-бекского мастера XVI в., — «Сообщения института истории и теории архитектуры», вып. 4, М., 1944.

7. Крюков К. С., Модуль в памятниках средне-

Крюков К. С., Модуль в намитниках средне-азиатского "додчества. — «Архитектурное наслед-ство», вып. 17, М., 1964.
 Мамиконов Л. Г., Модуль в композиции дворца ширваншахов в Баку. — «Архитектурное наследство», вып. 17, М., 1964.
 Филимонов В. М., Основы проектирования

монументальных зданий в Средней Азии Х-XV вв., - «Сборник научных трудов ТашЗНИИЭП»,

вып. 6, Ташкент, 1964. Б. 10. Филимонов В. М., Новые данные о мавзолее Кусам-ибн-Аббаса, - «Зодчество Узбекистана», вын.

II, Ташкент, 1970.

## К ЧТЕНИЮ НАДПИСЕЙ С ИМЕНАМИ МАСТЕРОВ НА МАВЗОЛЕЯХ ШАХ-И ЗИНДА

Находясь в Самарканде в септябре 1969 г., авторы этих строк несколько раз внимательно осматривали комплекс мавзолеев Шах-и зинда. Путеводителем нам служили книги Г. А. Пугаченковой 147; 181.

Особое внимание привлекли прежде всего подписи мастеров на некоторых усыпальницах — маваолее Шади-мульк, безымянном маваолее (так называемом Али Несефи), маваолеях 1405 г. и ходжи Ахмада. Наш интерес к ним еще более усилился, когда мы, к своему удивлению, обнаружили, что наше чтение подписей мастеров расходилось (и иногда весьма существенно) с приведенным в работах Г. А. Пугаченковой.

Обратившись уже позднее, в Ленинграде, к научной литературе по этому вопросу, мы увидели значительное расхождение в чтении одних и тех же имен у разных исследователей. Пока мы собирались изложить свои соображения об этом вопросе, вышла в свет статья проф. В. А. Шилкина, где впервые рассматриваются все сохранившиеся напииси на мавволеях Шах-и зинда, дается их чтение в арабской графике и переводы [25]. Однако и эта статья не спяла наших вопросов о чтении подписей мастеров. Поэтому мы и решили изложить свои наблюдения.

### 1. Мавзолей Шади-мульк

Построен старшей сестрой Тимура Кутлуг Туркан-ака для погребения ее дочери Улджай Шади-мульк, скончавшейся 20 джумада 11 773/29 декабря 1371 г. <sup>1</sup>. Сам мавзолей был сооружен несколько позднее, хотя и раньше, чем был построен примыкающий к нему с юга мавзолей Амир-заде, где похоронен какой-то человек, скончавшийся в шаввале 788/26 октября—

<sup>1</sup> Непонятно, почему перевод даты у В. А. Шишкина не верен [25, стр. 48], так как 20 джумада И 73 г. х. = 29 декабря 1371 г., а не 1372 г., та же ошябка и в статье М. Е. Массона [15, стр. 47].

23 ноября 1386 г., а также раньше, чем умерла Кутлуг Туркан-ака (в 1383 г.) [15, стр. 48].

В отделке этого маваолея приняли участие три мастера: а) устад Шамс ад-Дин, формула полниси عمل استاد شمس الدين «спелал 2 мастер Шамс ад-Дин». Надпись помещена на сталактитах пад входом, она достаточно четкая и не вызывала сомнений и разночтений [26, стр. 35; 27, crp. 280; 9, crp. 83, 15; 19, crp. 112; 21, crp. 275; 17, crp. 46; 20, crp. 254; 16, стр. 125; 18, стр. 51; 25, стр. 21, 60; 33, стр. 119, 135; 34, стр. 209; 5, стр. 25], споры велись о происхождении мастера, но об этом речь пойдет далее; б) на этих же сталактитах находится подпись второго мастера, имя которого читали как Бар ад-Дин [15, стр. 49: 19, crp. 112; 17, crp. 46; 21, crp. 275, 584 (?); 16, crp. 125; 20, crp. 254; 18, crp. 51; 5, crp. 25; 25, стр. 23, 60; 34, стр. 209]. На сталактите видно следующее: عمل استاد بر الدين³ «сделал мастер Бирр ад-Лин», а не просто «работа Бареддина» [15, стр. 49].

Здесь возникает вопрос о точном чтении лакаба (почетного прозвища) мастера — «Бар ад-Дин» (Бареддин) или «Бирр ад-Дин».

Поскольку в статье М. Е. Массона этот лакаб «Бар ад-Дии» (Бареддии) не переведен, то смысл его остается нам несколько неясным («Шамс ад-Дии»—«Солнце веры» вполне понятен). Арабского слова «бар» (ибо в лакабах, как правило, содержатся арабские слова) нам не удалось подобрать. Остается допустить, что М. Е. Массон читал первое слово лакаба как персидское «бар»— грудь 4, что соответствовало

<sup>3</sup> Воспроизведение см. [30, табл. 66]; в статье В. А. Шишкина надпись не воспроизводится, хотя

ссылка на рисунок есть [25, стр. 21].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Арабская графика позволяет читать первое слово и как глагол, и как имя (масдар первой породы). Обмуно его переводят как «сделал», хотя перевод «работа», как это у М. Е. Массона [15, стр. 49] и В. А. Шишкина [25, стр. 21], тоже допустим.

<sup>4</sup> Вполне возможное допущение, поскольку М. Е. Массон читал в имени мастера на бронзовом кот-

бы гаситесттанениему лакабу «Седр ад-Дин»— «грудь веры». Но все дело в том, что подобные смещанные лакабы нам не встречались, и эта точка зрения требует, видимо, весьма серьезного обоспования.

Поэтому мы предлагаем с учетом арабских графики и языка чтения «Бирр ад-Дин»—«доброта веры» (котя допустимо и «барр» — «материк, суша»). Такой лакаб нам тоже не встречался, но все же оп следует общему правилу сбразования лакабов (вторая возможность — «Барр ад-Дин» — представляется менее вероятной).

в) Остается подпись третьего мастера, расположенная в небольшом картуше на базе трехчетвертной колонки на арке портала справа. Именно она вызывала споры, связанные с про-

исхождением мастера (его писбой).

А. Ю. Якубовский предложил читать содержащееся здесь имя как Зайн ад-дин Тебризи <sup>5</sup> [26, стр. 35; 27, стр. 280], что вызвало возражение М. Е. Массона, предложившего чтепие «работа Зайнеддина сына Шемседдина Бухари» [15, стр. 50] (надо отметить, что чтепие имени «Зайн ад-Дин Бухари» приводил Б. Н. Засынкин в 1948 г. <sup>6</sup>). Эта подпись впервые была воспроизведена в статье В. А. Шишкина [25, рис. 9], мы также ее приводим (рис. 31). Сам же В. А. Шишкин принял чтение М. Е. Массона, которое является сейчас наиболее распространенным [25, стр. 23, 61; 19, стр. 112; 17, стр. 46; 21, стр. 275; 20, стр. 254; 16, стр. 125; 18, стр. 51; 5, стр. 25; 33, стр. 135; 34, стр. 209].

Возвращаясь к предшествующим чтениям, следует отметить, что А. Ю. Якубовский опускал два слова (в нижней части и нижнем левом углу). В чтении М. Е. Массона тоже опускаются три знака в правом нижнем углу и добавляются слова, ибо в арабской графике чтение М. Е. Массона делжно выглядеть так:

. الدين [بن] شمس [الدين] بخارى

Первые три слова сомнений не вызывают, отметим только, что в слове — «зайн» буква «нун» слишком открыта и скорее походит на «ра» или «за». Но лакаба с таким набором букв мы предложить не можем. Поэтому остается «зайн» — «украшение», достаточно часто встречающийся компонент почетного прозвания.

ле из манзолея ходжи Ахмада Ясеви тоже смешанный персидско-арабский лакаб «Сарвар ад-Дин», что ошибочно [10, стр. 307—308].

<sup>6</sup> В конце 20-х годов было опубликовано чтение этой подписи как «Амали усто Зейнуддин шах Седдин», которое мало чему соответствует [24, стр. 52].

<sup>6</sup> «Прекрасный мавзолей построен мастерами из Бухары Шамсиддином и Зайнуддином». Никаких поясненений к такому чтению не приведено (9, стр. 83)

<sup>7</sup> В. А. Шишкин приводит эту надвись в арабской графике, но почему-то слово «иби» не заключает в квадратные скобки (25, стр. 61). Слова «иби»—«сып» в самой надписи ист. Можно рассматривать эту надпись в целом как арабо-персидскую, так как нисба «Бухари» написана без определенного артикля. Тогда отпонение родства можно было передать через персидский изафет: «Амал-и Зайн ад-Дин-и Шамс [ад-Дин] Бухари» в. Но, повторяем, и в этом случае приходится добавлять слово «ад-Дин», три знака в правом нижнем углу пикак пе чтаются, а два знака (по крайней мере) около левого края картуша принимаются за одип — букву «йа», хотя и сильно искаженную.

В связи с этим мы предлагаем новое чтепие, где все слова и буквы, помещенные в этом картуше, получают истолкование: عمل زين الدين عمل زين الدين فخار «Амила Зайн ад-Дин Шамс-и Табриз, фаххар»—«сделал Зайн ад-Дин — солице

Тебриза, гончар».

Слово в левом пижнем углу, которое М. Е. Массон считал за писбу мастера «Бухари», хотя четкого конечного «йа» в картупие не видно, нельзя читать так, поскольку первая буква его закруглена и имеет даже небольшую выемку внутри (эта деталь не получается на фотографии). Поэтому буква может быть «фа» (пли «каф»), по не «ба», так как подставка для «ба» выглядела бы как подставка для буквы «йа» в словах «зайн» и «дин» (без закругления). В связи с этим вариант «фаххар» (или «фахар») предпочтительпее.

Знаки справа и слева от слова «фаххар» достаточно четко складываются в «Тебриз», особенно три первых, но два последних нескелько искажены, вероятно, из-за недостатка места 9.

Отсюда становится ясным, что в рассматринаемой подписи мастера не содержится писбы «Бухари», хотя и повой нисбы тоже не получается, так как нет конечного «йа», по слово «Тебрия» все же читается.

Термин «фаххар» встречается довольно редко в районах распространения персидского язы-

в Такие надписи мастеров с'двумя'лакабами все же встречаются, хотя и редко: см. бровзовый винкрустированный серебром куппинчик 940/1505 г. из Берлинского музея — мастер 'Ала ад-Дин-и Шамс ад-Дин Мухаммад ал-Бирумавни [34, стр. 74]: и бровзовый кувпинчик с серебряной инкрустацией 889/1484 г. из Бритвиского музея — мастер Джамал ад-Дин-и Шамс ад-Дин [28, стр. 493.]

<sup>9</sup> Такие почетные прозвища, где первым словом идет «Шамс» — «солние», встречаются неоднократно, папример: Шамс-и Тебрван — наставных поэта Джалал ад-Дина Руми; Шамс-и Фахри — автор сочиневия по лексикографии; Шамс-и Байсонкури — прозвание знаменитого каллиграфа XV в. Мухаммада иби Хусама Тебризи, главы китабхане Байсонкура-мирзы; Шамс-и Суфп — прозвание каллиграфа Шамс ад-Дила Хатаби, или такие, как Шамс ал-Хафяз — прозвание каллиграфа, или Шамс ал-Мунши — прозвание Мухаммада иби Хилдушаха Нахчивани, автора сочинения «Дастур ал-катиб фй та ййи ал-маратиб».

 ка<sup>10</sup>, по всей видимости, он более характерен для арабских районов, поскольку его чаще всего дают арабские словари.

От чтения М. Е. Массона, видимо, следует отказаться, тем более что нисбы «Бухари» в последней подписи мастера не наблюдается.

Теперь мы подошли к вопросу о происхождении мастеров, принимавших участие, по всей видимости, в отделке мавзолея Шади-мульк. В формулах подписей первых двух никаких указаний на их происхождение нет, поэтому нет оснований считать Шамс ад-Дина мастером из Тебриза [27, стр. 280; 8, стр. 154]. Выходцем из Бухары этого мастера считал только один Б. Н. Засыпкин [[9, стр. 83]. остальные исследователи, касавшиеся в своих трупах этого мавзолея, полагали, что Шамс ал-Лин, равно как и Бирр ад-Дин, был уроженцем Самарканда, поскольку эти авторы разделяли устаревшую точку зрения, согласно которой мастер, в чьей подписи не указана писба, был урожением той местности, где создавался тот или иной памятник. Эта точка зрения не находит подтверждения в ряде новых работ. Например, известный историк архитектуры Ближнего Востока Л. С. Бретаницкий пишет: «Мнение М. Е. Массона, что "проставление нисбы в родном городе на Востоке не было принято", не находит подтверждения на некоторых памятниках Азербайджана» [1, стр. 427]. К последнему добавим, что наши наблюдения над колофонами рукописей показывают, что какой-либо закономерности в употреблении нисбы в зависимости от того, переписал ли мастер-каллиграф рукопись в родном городе или нет, не наблюдается <sup>11</sup>. В этой связи мы не видим скольконибудь серьезного основания рассматривать этих мастеров как выходцев из Самарканда.

По нашему мнению, третий мастер был тебризцем по происхождению, как это следует из его подписи (в нашем чтении). Разумеется, в в данный момент трудно судить о том, как ока-

10 Нам известен только один случай — некий кай один случай — некий وابا فاري ور بغشي بن محمود أخار والمختص بن محمود أخار «Баба Фаххари Нурбахши ибн Махмуд фаххар», живший не позже первой половины XVI в. [39, стр. 138]. Кази Ахмад упоминает каллиграфа Хусейна Фаххара Ширази. Более он пам не встречался, и остается педелым его отношение к гон-

зался в Самарканде «Зайн ад-Дин — солнце Тебриза, гончар», поскольку никакими сведениями о нем мы не располагаем. Естественно. его не могли привести с собой из Тебриза в Самарканд воины Тимура, раз строительство мавзолея было закончено до того, как Тимур впервые захватил Тебриз и вывез оттуда представителей разных ремесел (1386 г.). Остается предположить, что Зайн ад-Дин появился в Самарканде самостоятельно. Наше предположение допустимо в немалой степени хотя бы потому, что исследователи ближневосточной и среднеазиатской архитектуры уже давно весьма опрелеленно указывают на сходство и связи в архитектурном декоре памятников Азербайджана и Куня-Ургенча [2; 3, стр. 86-87]. Наконен. эту посылку можно было бы проверить и опытным путем, используя для этой цели методику. выработанную Н. С. Гражданкиной и основанную на физическом и химическом анализе состава изразцов [7]. Предлагаемые нами чтения (как мы пытались показать выше) целиком используют все знаки и лигатуры подписей мастеров без каких-либо добавлений или конъектур, хотя не снимают всех сомнений и, более того, ставят новые культурно-исторические вопросы.

#### 2. Безымянный мавзолей

Точная дата постройки неизвестна, однако не без оснований считают, что мавзолей был сооружен в 70-80-х годах XIV в. В связи с тем что время не донесло до нас имени погребенного в нем лица, в научной литературе он чаще называется как мавзолей «мастера Али Несефи». На внутренних сторонах полуколонок портала справа и слева частично сохранились подписи одного мастера-строителя, как это принято считать в научной литературе [19. стр. 113; 17, стр. 40; 21, стр. 285; 20, стр. 254; 16, стр. 125; 18, стр. 46; 25, стр. 32, табл. ІХ; 5, стр. 25; 34, стр. 209]. Действительно, на правой полуколонке (1) имеется надпись, которую читают как «работа мастера Али Несефи», а на левой полуколонке (2) портала -«работа мастера Али...». Весьма вероятно, что специалисты, обращавшиеся в своих трудах к этому памятнику архитектуры, видели в этих налнисях подпись одного и того же мастера. И только В. А. Шишкин, никак не аргументируя своего мнения, говорит о двух мастерах-строителях [25, crp. 32].

Однако при чтении первой надписи у нас возникли сомнения в правильности понимания имени мастера как «Али» (рис. 32). Дело в том, что надпись исполнена в почерке рика , для которого соединение верхних концов букв «алиф» и следующего непосредственно за ним «лам» обычно: оно регламентируется правилами

чарному ремеслу [12, стр. 83].

1 См., например, Аберкух и Аберкухи, 807/1405 г.

[23, т. II, № 564]; Аберкух и Аберкухи, 821/1418 г. (ЛО ИВАН, С-778); Бухара и Бухараи, 1063/1653 г. [13, т. II, № 536]; Иезд и Йезди, 1041/1631 г. (рук. Матенадарана, № 508); Кашан и Кашани, 4074/1665 г. (рук. Матенадарана, № 505); Кония и Конйави, 700/1300 г. [32, № 31]; Тебриз и Тебризи, 933/1527 г. [14, № 26]; Тебриз и Тебризи, 935/1529 г. [14, № 75]; Хамадан Хамадани, 713/1313 г. [37, стр. 80]; Шираз и Ширази, 997/1560 г. [36, № 148] в т. д. Мы привели далеко не все известные нам примеры.

этого почерка. Следовательно, порядок букв в этом слове не «'айн», «лам», «йа», а другой — «'айн», «алиф», «лам» и «мим» (со слабовыра женной головкой и обычным для рика' росчерком конечного «мим»). Итак, мы предлагаем следующее чтение: عمل المالة على المالة , т. е. «сделал мастер 'Алим Несефи». Любопытно, что три косые черты, поставленные в этом картуше, производят впечатление огласовок для слов «'Алим» («фатха» над «'айн» и «кесра» под «лам») и «Несефи» («кесра» под «йа»).

На левой полуколонке подпись ныне уже не имеет начала, и в ней читается только «мастер Али», а также видны два (?) слова, пока не поддающиеся расшифровке (рис. 33). В этой подписи как слово «устад», так и слово «'Али»

читаются без видимых затруднений.

Теперь становится совершенно очевидным (о чем и говорят две надписи на полуколонках портала), что этот мавзолей сооружали или принимали основное участие в его строительстве два мастера. Одного из них звали 'Алим Несефи, второго — 'Али... (возможно, в будущем удастся прочитать его профессиональное звание, так как на нисбу неразобранные слова начертанием не похожи).

#### 3. Мавзолей 808/1405-06 г.

Как справедливо указал В. А. Шишкин, нет серьезных оснований называть этот памятник мавзолеем Туман-Ака [25, стр. 38—39] <sup>12</sup>. На левой стороне портала сохранилась подпись мастера (рис. 34). Удивительно, что эта надпись, выполненная каллиграфическим сульсом, вызвала самые разнообразные чтения толкования как имени, так и рели этого лица при сооружении здания: шейх Мухаммад ибн Ходжабек Тебризи - каллиграф или мозаичист [19, стр. 113; 21, стр. 303; 17, стр. 36; 22, стр. 60; 1, стр. 327; 34, стр. 210], шейх Ибн Мухаммал Халжи Бендкори ал-Табризи — строитель [16, стр. 127], шейх Иби Мухаммад хаджи Бендкори ал-Тугрази [5, стр. 25], шейх бини Ходжа Мухаммед-Бендкори Тугрази — каллиграф [18, стр. 41], шейх Мухаммад сын Ходжи Бандгараи Тугра-бази — каллиграф стр. 37, табл. XIV], шейх Мухаммед, сын ходжи орнаменталиста Тугрописца из Тебриза, - строитель [6, стр. 182].

Однако на самом деле в подписи мастера все написано несколько по-другому: رمريازى تامريازى, т. е. «Письмо пейх Мухаммада иби Хаджи Бандгира ат-Тугра'и s Та[бри]зи» <sup>13</sup>.

За исключением трех выбитых букв в слове «Табризи», вся надпись сохранилась хорошо. Из нее вполне очевидно, что указанный мастер был только каллиграфом, а не керамистом, строителем или мозаичистом и он подготовил эскизы надписей, воспроизведенных впоследствии на этом памятнике.

Именно потому, что он был каллиграфом и происходил из семьи потомственных тебризских мастеров калама, пять источников донесли до нас некоторые сведения бпографического порядка как о его отце, так и о нем самом.

Надпись на мавзолее 1405 г. дает нам имя отца интересующего нас каллиграфа — Хаджи Бандгир <sup>14</sup>. Му'йн ад-Дин Натапзи во второй редакции своего труда, оконченного в 1414 г., говорит о Хаджи Бандгире как о выдающемся мастере калама времени Султан-Увейса Джалапра (1356—1374) [42, стр. 166]. Автор «Зафар-наме» отмечает самого каллиграфа — шейх Мухаммад [43, стр. 950].

Последующие авторы, писавшие через 140—200 лет после окончания строительства мавзолея 1405 г., в своих сообщениях под именами Хаджи Мухаммад Бандгир и шейх Мухаммад Бандгир приводят данные как об отце, так и о сыне, которые в настоящий момент строго отделить одно от другого не представляется возможным 15.

14 К сожалению, значение термина бондачир остается для нас непонятным. Второй случай его унотребления отмечен только на штуковом михрабе мечети в Маранде, который выполнил Низам Бандгир [4, стр. 38].

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> К моменту постройки этого здания Туман-Ака была живы: известно, что в 1411 г. она была в Герате у Шахруха [41, стр. 200, прим. 2]. Н. Ханьков, не указывая источника своих сведений, сообщает, что Туман-Ака приказала в 844/1440—41 г. (1) построить в Кухсане медреес с мечетью [24a, стр. 116].

<sup>13</sup> Покойный Фикри Сельджуки опубликовал аналогичное чтегине этой надписи в 1969 г., за исключением нисбы, которую он читал с определенным артиклем «ат-Табризи» [40, стр. 91]. Ясно, что теперь замечание В. А. Шишкина: «Проскользиувшие неодискратию в лературу указания, что в надписи содержится нисба "Табризи", явно опибочны» [25, стр. 37] — не может быть принято.
4 К сожадению, значение термина болдгир остает-

<sup>16</sup> См.: а) Дуст-Мухаммад Хереви [38, стр. 194], сочинение окончено в 952/1545-46 г.: шейх Мухаммад Бандгир — ученик и племянини "Абдаллаха Сейрафи по материнской линии; б) Хафиз Хусейн Кербелаи Тебризи [41, стр. 369—371], сочинение окончено в 975/1567-68 г.: Хаджи Мухаммад Бандгир — ученик "Абдаллаза Сейрафи, похоронен в одной ограде вместе с учителем, надписи его работы на стенах мелресе Калийс-йи Чахар-минар в Тебризе (ср. Кази Ахмад, перная редакция сочинения, список Эдвардса в ЛО ИВАН, л. 15а; в) Кази Ахмад в первой редакции сочинения называет Хаджи Мухаммада Банддуза (список Гос. музея искусства народов Востока [12, стр. 71] и список Эдвардса), а по Хайдарабадскому списку второй редакции отмечается, что шейх Мухаммад Бандгир поступил на службу к Тимуру в 788/1386 г., и далее в этом же разделе, без какой-либо отоворги, сообщается, что Хаджи Мухаммад Бандгир был учеником "Абдаллаха Сейрафи и получил от него разрешение на право подписи своюх работ [29, стр. 63].

Точная дата постройки неизвестна, обычно завершение строительства относят к 60-м гопам XIV в. В строительных работах принимал участие мастер Фахр-и Али [26, стр. 32; 19. стр. 113; 17, стр. 33; 18, стр. 36; 5, стр. 25; 25, стр. 41; 34, стр. 209]. Формула подписи: عمل فخر على.

Наппись помещена на оппом из облиповочных изразнов по левую сторону портала мавзолея. Чтение каких-либо сомнений не вызывает, однако отсутствие писбы в подписи этого мастера отнюдь не дает никаких оснований считать его выходцем из Самарканда (см. об этом выше).

В 1970 г., после почти 80-летнего изучения комплекса Шах-и зинда, благодаря усилиям В. А. Щишкина увидел свет корпус сохранившихся налписей этого великолепного архитек-

турного ансамбля.

Первый и основной шаг сделан, но работа не закончена, так как потребуется немало усилий для осмысления и уточнения чтений тех или иных падписей корпуса, столь тщательно собранного В. А. Шишкиным.

- 1. Бретаницкий Л. С., Зодчество Азербайджана XII-XV вв. и его место в архитектуре Переднего Востока, М., 1966.
- 2. Бретаницкий Л. С., К вопросу взаимосвязи в средневековом зодчестве Азербайджана и Средней Азип, — «Доклады АН АзербССР», т. IV, № 7, Баку, 1948.
- 3. Бретаницкий Л. С., К проблеме взаимосвязей и стилистической общности культур народов Переднего Востока (О связях архитектуры Азербайджана и Средней Азии),— НАА, 1970, № 6.
- 4. Бретаницкий Л. С., Саламзаде А., Зодчие и мастера архитектурного декора средневекового Азербайджана,— «Искусство Азербайджана», V, Баку, 1956.
- Булатов М. С., Зодчий и эпоха, ОНУ, 1969,
- 6. Булатов М. С., Долинская В. Г., Про-порции рукописных книг Среднего Востока XV— XVI вв., - «Из истории искусства великого города (К 2500-летию Самарканда)», Ташкент, 1972.
- 7. Гражданкина Н. С., Производственные связи хорезмийских и прано-азербайджанских керамистов в XII в. и следы их влияния на формирование архитектурного фаянса в Средней Азии, Поволжье и на Северном Кавказе, — «Краткие тезисы докладов к конференции "Ближини Восток, Кавказ, Средняя Азия. Проблема взаимосвязи культур в эпоху средневековья". 20-25 марта 1972 года», Л., 1972. 8. Депике Б.В., Архитектурный орнамент Средней Азии, М.— Л., 1939.
- Засыпкии Б. Н., Архитектура Средней Азин, M., 1948.
- 10. И ванов А. А., К чтению надписи на котле мастера Абд аль-Азиза (письмо в редакцию),— СА, 1971, № 1.

- И в а н о в А. А., Печать Гаухар-Шад, «Страны и народы Востока, вып. Х. Средняя и Центральная Азия. География, этнография, история», М., 1971.
- 12. Кази Ахмед, Трактат о каллиграфах и художниках, M.- JI., 1947.
- «Каталог восточных рукописей АН Таджикской ССР», т. II, Душанбе, 1968.
   «Каталог Всесоюзной выставки искусства эпохи
- Тимуридов», Самарканд, Ташкент, 1969. 15. Массон М. Е., О происхождении мавзолея Туркан-Ака в Самарканде,— «Материалы по исто-рии и теории архитектуры Узбексистана», вып. 1. 1950.
- 16. Пугаченкова Г. А., Мастера среднеазнатской архитектуры IX—XVII вв., «Искусство зодчях Узбекистана», III, Ташкент, 1965.
  17. Пугаченкова Г. А., Самарканд, Бухара,
- изд. 1, М., 1961.
- 18. Пугаченкова Г. А., Самарканд, Бухара, пзд. 2, М., 1968.
- 18а. Пугаченкова Г. А., Страница из истории тимуридской культуры (Мавзолей Гаухар-Шад в Кухсане),— НАА, 1968, № 4.
- 19. Пугаченкова Г. А., Ремпель Л. И., Выдающиеся памятники архитектуры Узбекистана, Ташкепт, 1958.
- 20. Пугаченкова Г. А., Ремпель Л. И., История искусств Узбекистана с древнейших времен до середины девятнадцатого века, М., 1965.
- 21. Ремпель Л. И., Архитектурный орнамент Узбекистана. История развития и теория построения, Ташкент, 1961.
- 22. Саркисов Н. А., Мастера керамического декора Азербайджана в зодчестве Средней Азии,-«Ученые записки Азербайджанского политехнического института», сер. X, № 2 (4), Баку, 1964.
- 23. «Собрание восточных рукописей Узбекской ССР», т. 11, Ташкент, 1954.
- 24. Соколова Н. М., Орнаментика мазаров Турканака и Ширин-бек-ака (К вопросу о стиле), - «Труды секции истории искусств Российской ассоциации научно-исследовательских институтов», V, М., 1930.
- 24а. Ханыков Н., Экспедиция в Хорасан, М., 1973.
- Шишкин В. А., Надписи в ансамбле Шахи-зинда, «Зодчество Узбекистана. Материалы и исследования, вып. II. Ансамбль Шахи-зинда», Ташкент, 1970.
- Якубовский А.Ю., Самарканд при Тимуре и Тимуридах, Л., 1933.
- Якубовский А. Ю., Мастера Ирана и Средней Азии при Тимуре, «ПИ Международный конгресс по пранскому искусству и археологии. Доклады», М. – Л., 1939.
- 28. «British Museum quarterly», vol. XXXIV, 1970,
- 29. «Calligraphers and painters. A treatise by Oadi Ahmad, son of Mir-Munshi (circa A. H. 1015/A. D. 1606), translated from the Persian by V. Minorsky»,
- Washington, 1959. 30. Hrbas M., Knobloch E., The art of Central Asia, London, 1965.
- 31. Kühnele., Islamische Abteilung, «Berliner Museen», LVI. Jahrgang, Heft 3, Berlin, 1935.
  32. «Levinus Warner and his Legacy. Three centuries
- Legatum Warnerianum in the Leiden University Library», Leiden, 1970.
- 33. Mayer L. A., Islamic architects and their works, Geneve, 1956.
- 34. Meinecke M., Zur Entwicklung des islamischen Architekturdekors im Mittelalters, - «Der Islam», 1971, Bd. 47.

- 35. Robinson B. W., A Descriptive catalogue of the Persian paintings in the Bodleian Library, Oxford, 4958
- 36. Robinson B. W., Persian Miniature Painting from the collections in the British Isles, London, 1967.
- 37. Wiet G., Exposition d'art persan, Caire, 1935.
- بیانی سهدی احوال وآثار خوش نویسان. تستعلیق 38. توپسان بعش اول انتشارات دانشگاه تهران ش ۱/ ۱۳۳۰ تهران سران ۱۳۳۰
- تذكرة الاولياء محرابي كرماني يا مزارات كرمان تصنيف . 39. در نيمهٔ اول قرن دهم هجري قمري - تمران - [s.a.]
- سلجوقي فكرى تعليقات ديباچة دوست محمد هروى .40 مجلة أريانا سال ۲۷ شماره اول كابل ۱۳۳۷ ،
- کربلائی تبریزی حافظ حسین معروف به ابن کربلائی 41. – روضات العمنان و جنات العمنان – هزه اول – تمهران –
- نطنزی معین الدین منتخب التواریخ معینی ( تالیف ۱۸۱۹ فطنزی معین الدین ۱۳۳۸ و ۱۸۱۷ هجری قمری) تمران ۱۳۳۹
- ظفر نامه ، تاليف شرف الدين على يزدى، تاشكند ، ١٩٧٢

## ДЕКОРАТИВНАЯ СИСТЕМА ВНУТРЕННЕГО ПРОСТРАНСТВА МАВЗОЛЕЯ ГУРИ-ЭМИР В САМАРКАНДЕ

Художественная и историческая значимость мавзолея Гури-Эмир обусловила большой и непреходящий интерес к нему исследователей. Ему посвящены страняцы во всех обобщающих трудах по архитектуре Средней Азии. Одпако интерьер мавзолея во всем комплексе различных аспектов — архитектурных и декоративных — еще не рассматривался, хотя некоторые вопросы убранства и нашли отражение в литературе [1; 3; 5; 7; 8].

Серьезное исследование интерьера мавзолея стало возможно только после установки в нем лесов, что позволило посредством визуального обследования, зондажей, химических анализов штукатурок и красок выявить творческие методы мастеров средневековья, их художественные и технологические приемы, применявшиеся материалы, а также установить историю создания и поновлений декора.

При необычном для среднеазиатских монументальных сооружений XIV - XV вв. внешнем виде с восьмигранным призматическим нижним объемом, завершенным цилиндрическим барабаном и упикальным по форме яйцевидным внешним куполом, архитектура интерьера выдержана в схеме, ставшей в Мавераннахре к началу XV в. традиционной. На стены опирается ярус тромпов, создающий через шестнадцатигранник переход к окружности внутреннего купола (рис. 35). Однако строители ввели некоторые дополнения, направленные на увеличение внутреннего пространства, а также применили композиционные приемы, способствующие восприятию интерьера как более высокого. В конпе XIV в. наблюдается стремление зодчих увеличить площадь за счет устройства ниш по осям степ. В Гури-Эмире ниши достигают предельных, допускаемых конструкциями ширины (4,3 м) и глубины (2,8 м). (В мечети Биби-ханым попытка расширить ниши привела к трешинам в стенах и арках во время строительства.) Эти ниши придали внутреннему плану вид креста и намного увеличили площадь.

Высота интерьера — 23 м при длине стены четверика 10 м. Соотношение длины, высоты стен и всей высоты помещения — 1:1,1:2,3. Архитектоника и декоративная композиция иллюзорно еще больше увеличивают стройность пропорций интерьера. Ниши высотой 9 м доходят почти до самого верха стен, как бы разделяя их на два угловых массивных, но сильно вытянутых вверх устоя с пропорциями 1:3,35, которые зрительно перепосятся на весь четверик.

В декоре интерьера мавзолея Гури-Эмир нашли отражение характерные для рубежа XIV — XV вв. композиционные приемы. Каждый из объемов, ограничивающих внутреннее пространство, трактуется как самостоятельный, со своей орнаментальной композицией, построение которой перазрывно связано с характером укранаемых частей, их площадью, высотой расположения, с их архитектурными особенностями.

Убранство интерьеров во времена Тимура отличалось больной помнезностью, насыщенностью узорами и цветом, созданием сплониного декоративного покрытия. Этот же принцип характерен и для мавзолея Гури-Эмир. Многочисленные обрамления ограничивают архитектурные плоскости. Однако художники отказались здесь от мелких, чисто декоративных членений на отдельные панно, что часто встречается в зданиях того времени — в мавзолеях Ширин-бика-ака, Туман-ака и даже мечети Биби-ханым.

Для декора интерьера мавзолея Гури-Эмир использованы, кажется, все имевшиеся в арсенале художинков средства: резьба по камию и дереву, сталактиты и витражи, но главное положение запимают сине-золотые росписи. Ими покрыты все плоскости от низа стен до верпины купола. Росписи выполнялись клеевыми красками по сухому ганчевому грунту и рельефам из папье-маще. Мастера применяли минеральные красители: синий — натуральный

ультрамарин, зеленый — медная зелень типа малахита или хризоколы, красный — красная охра с примесью киновари; желтая охра, черный — жженая кость, белый — танч 1.

Штукатурка под росписями многослойная. На кирпичную кладку наносился толстый (до 3 см) черновой слой ганчхока (смесь ганча, глины и неска), затем чистовой из гульганча (ганч высокого качества мелкого помола) толщиной 1-2 см 2, поверх которого выполнялась тонкая (по 1-2 мм) затирка-грунт под роспись. Однако, хотя штукатурная основа готовилась, казалось бы, очень тщательно, мастера не предусмотрели прочного скрепления отдельных ее слоев межлу собой и особенно двух последних. При быстрой схватываемости ганча нижний слой штукатурки уже затвердевал, и наносившийся на его гладко затертую без насечек поверхность следующий слой не получал с ним достаточного сцепления. Поэтому в мавзолее Гури-Эмир, как и в других сооружениях Средней Азии этого времени, наблюдается расслоение штукатурки, вспучивание и особенно сильные осыпи верхнего слоя - грунта, который уносит и живопись. Росписи были выдержаны в сине-золотой гамме. Золото применялось листовое, с примесью серебра, опо накладывалось на грунт из местной оранжево-коричневой глины кизил-кессак.

В Средней Азии для большего рефлексирования золота поверхность, покрывавшаяся им, делалась выпуклой, рельефной или. наоборот, вогнутой, заглубленной в грунте. Чем круппее был орнамент, тем выше делался рельеф или глубке прорези; только на очень мелких деталях золото наносилось на ровную поверхность.

В Гури-Эмире применены все разновидности основания для позолоты, причем для рельефной основы использованы различные материалы и соответственно технология.

Для рельефов второй раз в истории архитектуры Средней Азии (после мечети Биби-ханым) в основном применено папье-маше. Онн выклечвалось в формах, очевидно гапчевых, из 7—8 листов местной хлопковой бумаги на крахмалистом растительном клее. В подлинных папье-маше встречаются листы бумаги, уже бывшей в употреблении,— куски шаблонов с проколами для припороха. Это свидетельствует о том, что использовалась обычная недорогая бумага, бытовавшая в то время, раз она шла лля припорохов строительных налинсей. Мастера учитывали предшествующий опыт и согершенствовали технологию. Так, в мечети Бибиханым выклеивали отдельно рельефы каждого элемента орнамента, из которых узор собирался уже на поверхностях в интерьере. (Например, изготовлялись фрагменты стеблей, а из них монтировались переплетающиеся стебли на куполе.) В Гури-Эмире подобный орнамент из переплетающихся стеблей на куполе был разпелен на раппорты, которые выклеивались пеликом. Каждый раппорт включает рельефную часть и плоскую между плетениями узора, которая в дальнейшем расписывалась так же, как и вся фоновая поверхность купола. Процесс монтажа таких рельефов стал быстрее и проще. Лицевая сторона папье-маше грунтовалась ганчем, а под золото - кизил-кессаком, золотилась и расписывалась.

Применение папье-маше для создания рельефной поверхности под золото было разумным и экономичным. Сырья было достаточно, ибо в то время Самарканд славился на Востоке своей бумагой [2, стр. 62], которую он экспортировал. На отводных от Сиаба арыках были расположены многочисленные бумажные мельницы и склады материала для выделки бумаги [4, стр. 22]. Техника изготовления — из склеенных листов бумаги — была, очевидно, заимствована у мастеров-переплетчиков рукописных книг.

Медальопы из папье-маше достаточно эластичны, поэтому им не нужно было придавать зарапее изгиб, соответствующий кривизе украшаемой поверхности. Это делалось при установке их на место. Крепление папье-маше простое — коваными гвоздями, которые не были видны спизу. Создание рельефного орнамента из другого материала, папример гапча, потребовало бы большей затраты труда и времени при резьбе прямо на поверхности, при отливке же медальопов осложнило бы их монтаж на месте. Помимо того, нагрузка на сравнительно легкий внутренний купол значительно увеличилась бы.

Кроме папье-маше в незначительном количестве для основы под золото использовались ганчевые рельефы, оклеенные бумагой. (Они встречены также в декоре мечети Биби-ханым и мавзолея Туман-ака в ансамбле Шахи-Зинда.) В форму, выложенную листом, очевидно влажной бумаги, смазанной клеем, заливался раствор из тонкомолотого гульганча. Такая техника применялась в основном для изображения куфических надписей. Бумага, служа лицевой новерхностью всего изображения, скрепляла воедино рельефные буквы

<sup>2</sup> Только на куполе обпаружены два чистовых слоя

вместо одного.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Качественный химический и спектральный апализы питментов, золота, а также лабораторные исследовапия бумаги, клеев и штукатурок выполнены Всесоюзпой центральной научно-исследовательской лабораторией по консервации и реставрации музейных художественных ценностей Министерства культуры СССР.

надписи. Бумага грунтовалась, и орнамент золотился и расписывался красками.

Принцип размещения декора в интерьере мавзолея традиционен для памятников Средней Азин: три полосы надписей, размещенные над панелью, по верху стен и па 16-граннике между парусным ярусом и куполом, как бы разграничивают эти различные части, каждая из которых обладает индивидуальными композиционными особенностями.

Первоначальная панель неизвестна, существующая выполнена во времена Улугбека из плит натечного ониксовидного известняка зелею-желтого оттенка. Плинтус под ней сложен из блоков светло-серого известняка и украшен резным орнаментом из четырехленестковых розеток и вытнутых медальонов. Широкий бордеор с простым геометрическим рисунком из чередующихся шестиугольников и продолговатых шестиугольных фигур членит панель на отдельные зеркала высотой 100 см. Этот узор выполнен в виде высеченных углубленных борозлок.

Таким же образом зеркала панели внутри разделены на шестиугольники со стороной 10 см. В торцах ниш размещалось по одному большому зеркалу по бокам проема, а на остальных простенках - по три зеркала. Внешние углы цанели закреплены трехчетвертными колоннами с резными базами и капителями. Панель была украшена росписью. Во все углубления между шашками и на бордюре были вставлены граневые полоски из темно-зеленого, почти черного змеевика. Отдельные разрозненные фрагменты их и фрагмент, сохранившийся на месте в западной нише, обнаружены М. Е. Массоном в 1924 г. [6, стр. 100]. На граненых полосках остались следы росписи — золотой зигзагообразной линии с лепестками в просветах между зигзагами. Позже Л. И. Альбаум во время археологических работ нашел среди фрагментов пацели куски бордюра и шашку с сохранившейся росписью [1, стр. 135, рис. 2]. Орнамент продолговатой фигуры бордюра состоял из пяти медальонов - крестообразного центрального и по бокам от него ромбовидного и трилистника. Медальоны заполнены синей краской с проработкой узора впутри них золотом. Шашки панели до сих пор сохраняют следы центральной розетки из шести золотых трилистников. Они были обведены и соедипены линиями, а по краю шашек шел бордюр из синих линий и трилистников, направленных вершинами к центру.

Трехчетвертные колонки также сохранили следы росписи. Лучше всего они видны сейчас на северной колопке западной ниши. Сине-золотые овальные медальоны располагались в шахматном порядке. Широкая золотая полоса окон-

туривала медальоны и соединяла их по вертикали в цепочку.

Над папелью находятся высеченные в мраморе сталактитовый карниз и фриз с арабской надписью (рис. 36). Поверхность мрамора покрыта тонким слоем шпаклевки и по ней расписана. На сталактитах изображены мелкие золотые медальовы, обведенные ультрамарином. Буквы надписи вызолочены по кизил-кессаку, а углубления между ними густо заполнены изображением синих веток с листьями, выполнеными одним мазком кисти.

Над надписью по всему периметру интерьера, включая и нини, проходил орнаментальный пояс, узор которого состоял из квадратов папье-маше, поставленных на угол, окруженных синей росписью. Во времена Улугбека эти квадраты из папье-маше были сняты, остатки краски закрыты новым груптом, по которому выполнили синим мелкий геометрический рисунок.

Стены украшены громадными папно с крупным звездчатым гирихом (рис. 37а). Их четыре — по одному в каждом углу мавзолея. Такое квадратное панно сразу охватывает боковые части (от ниши) двух смежных стен, перегибаясь в углу. Бордюр, обрамляющий композицию только по краю и не разрезающий ее по линии угла, подчеркивает, что это одно панно. Таким образом, боковые части стен объединены орнаментом в массивный устой. Вверху всех стен (на высоту 1,2 м) линии гириха заглублены в штукатурке. В фигурах гириха в этой же технике сделана куфическая наппись (пважды повторяется имя «Мухаммад»); углубления покрыты кизил-кессаком, позолоты на нем не обнаружено. Ниже, на большей части панно, орнамент уже не прорезан, его разбивка выполнена чисто живописными средствами. Все фигуры гириха, включая верхнюю часть папно. закрыты папье-маше, на шестиугольных элементах которых в рельефе изображена та же палпись.

Плетения гириха, включая и части с углубленной разгранкой, скрытой панье-маше, заполиял живописный орнамент: на белом грунте синие спирали или веточки с листьями такие же, как на мраморной падписи. Чередование рисунков бессистемно, они произвольно сменяют друг друга. Очевидно, эти узоры не были рассчитаны на восприятие их как самостоятельных. Опи мыслились мастерами как создание прозрачного синего фона, сплошная окраска его была бы грубой, тем более что фон в фигурах папье-маше тоже был синим. Различие в технике изображения гириха дало повод художнику Г. Н. Никитину, занимавшемуся исследованием росписей Гури-Эмира, выдвинуть точку зрения о выполнении этого декора в разное время. По его мнению, гирих сначала был сделан в углубленной технике. Затем при каком-то очень большом ремонте он был сбит, за исключением верхних частей, оставленных как образец для живописной разбивки [8,

стр. 92-93].

При исследовании в натуре в 1953 г. и позже нигде не обнаружено стыка разных пітукатурок. Можно лишь предположить, что художники, начав украшать стены одним способом, затем отвергли его как педостаточно эффектный. В результате стены были украшены гораздо более выразительно, так же как и ку-

Относительно росписи плетений гириха Г. Н. Никитин ошибочно предполагал, что «веточки» принадлежат более раннему периоду, а спирали относятся уже ко времени первого поновления декора интерьера [8, стр. 93]. При исследовании этих росписей в 1953 г. и позже было обнаружено, что оба орнаментальных мотива лежат на одном слое групта, бессистемно сменяют друг друга и одновременны. Сверху они были покрыты тончайшей белой ганчевой затиркой (как бы побелены), из-пол которой просвечивали. На затирку нанесен новый рисунок, идущий по оси полос: свободная линия прочерк кистью, - разделениая крестиками или точками. Манера исполнения, простота орнамента и идентичность его росписям в восточной галерее 1424 г. при мавзолее Гури-Эмир, медресе Улугбека и в других сооружениях первой половины XV в. дают возможность утверждать, что это поновление относится ко второй четверти XV в.

Это положение подкрепляется состоянием первоначальной росписи к моменту нанесения затирки: она была хорошей сохранности, краска еще не была распылена. Ультрамарин, как показало наблюдение за росписями Средней Азии, хуже других красок сохраняет связующие свойства; от времени он становится рыхлым, вадувается и отлетает от поверхности. Первоначальная роспись лент гириха в мавзолее Гури-Эмир до затирки ее еще не успела обветшать, она подвергалась процессу разрушения уже под слоем записи. Ультрамарин разрыхлился и немного отстал от основы, поэтому первоначальный орнамент вместе с закрывающей его побелкой приобрел едва ощутимую рельефность. При расчистках и сиятии ремонтной ганчевой пленки обнаружилось отставание ультрамарина от поверхности. Конечно, если бы краска уже в момент поновления была в подобном состоянии, она бы не сохранилась при побелке. Значит, между первоначальным выполнением гириха и частичным его поновлением прошел сравнительно небольшой срок. Эти два фактора — состояние первоначальной живописи в момент ремонта и стиль вторичной росписи — дают возможность с полной уверенностью установить дату поновления гириха — время правления Улугбека.

Стрельчатые нипи четверика завершаются декоративными сталактитовыми полукуполами (рис. 38). Вертикальные плоскости сталактитов украшены медкими золотыми ромбами, образующими пестиугольники с золотым пятном в центре, и синими спиралями: треугольные золотыми пветами на синем фоне. В верхней половине ниш под росписью просматривается похожая орнаментная разбивка, но со звездочкой в центре фигур. Прописан узор только жилким слоем кизил-кессака, без нанесения на него золота и клеящего состава. Он доходит впизу примерно по одного уровня (очевидно, до очередного настила подмостей при строительстве). В южной нише рисунок выполнен только в восточном угду и внезапно обрывается по вертикальной линии так, что у некоторых сталактитов им покрыта только одна половина. Как и в гирихах на стенах, здесь налицо авторское изменение в процессе работ первоначально задуманного. В нижних 3-4 рядах сталактитов обнаружены записи. Рисунок повторен, иногда он совпадает с первоначальным, иногда сбит по отношению к нему. Сначала сделан контур лепестков шестиугольников тонкой черной чертой, а затем лепестки окрашены охрой, позолоты нет: внутри фигур, как и прежде, написаны синие спирали. Манера выполнения и колорит свидетельствуют о времени Улугбека.

На софитах пиш укреплены цепочки чередующихся больших и малых квадратов, изготовленных в технике ганчевых рельефов с бумагой на поверхности. На них куфическими буквами изображены слова «Мухаммад» и «Аллах» (рис. 38).

Тимпаны ниш украшает крупный стилизованный растительный орнамент с распространенной для Среднего Востока композицией (рис. 39). На диагональной оси стебель с листьями и цветами образует овальный медальон. Крупные элементы узора углублены в штукатурке и вызолочены, фон синий.

Фриз с надписью вверху стен три раза переписывался. По мнению Г. Н. Никитина, пижняя из надписей имела сверху и спизу бордюры, вторая была без бордюров и ее белые буквы, лежавшие на синем фопе, занимали всю высоту пояса; эта надпись аналогична надписи в мечети Биби-хапым [8, стр. 93—94]. Восемь зондажей, заложенных на различных участках всех стен, дали возможность установить последовательность нанесения надписей и их датировку. Первоначальная надпись не имела бордюров (Г. Н. Никитин считал ее вторич-

кой). Детали растытельного орнамента, оплетающего белые буквы, были заглублены в штукатурном групте (как и на тимпанах пиш четверика) и окрашены красной краской, очевидно служившей груптом под золото, фон синий. Вторичная надпись с бордюрами и буквами желтого цвета нанесена на первую без промежуточной груптовки; просто первая падпись была записана поверху. Запись, судя по стилю и колориту, была выполнена во времена Улугбека. Последняя верхиня падпись отпосится, очевидно, к XVII в.; она представляет суру Корапа.

Для убранства купола и парусного яруса, как и в гирихах стен, были применены рельефы из папье-маше, вызолоченные и расписанные. Сомкнутые своды тромпов украшены орнаментальной композицией из сочетания крупных звезд и растительных элементов (рис. 40). Все детали орнамента были вызолочены, оттенены красной обводкой и синей каймой, а фон расписан ультрамариновыми спиралями.

В центре треугольных «нарусов» укреплен квадрат с изображением куфическим прифтом слова «Мухаммад», а вокруг него в шахматном порядке чередуются мелкие восьмиленестковые розетки и крестовины на фоне спиралей.

В слегка углубленных иншах нарусного яруса по обеим сторонам окон были прибиты теперь не сохранивничеся изображения букетов в вазах, форма которых восстанавливается благодаря окружавшему их бордюру. Ваза невысокая, с круглым туловом на низкой подставке и расширяющимся кверху горлом, букет в ней в форме узкого острого листа. Поле вокруг вазы сплощь заполнено шестилепестковыми розетками из папье-маше на фоле из синих спиралей.

На 16-граннике между куполом и парусным ярусом шестнадцать раз повторяется сура Корана. Буквы надписи белые, фон синий, надпись по стилю датируется временем Улугбека и прописана по первоначальной такой же по краскам; однако разбивка букв и орнамента двух слоев не совпадает.

Снизу и сверху фриз окаймлен узкими бордюрами с повторяющейся формулой «Султан Мухаммад», расшифрованной С. Б. Певзиером. Это единственное упоминание в интерьере имени царевича, для которого строился мавзолей.

Декор купола композиционно представляет собой переплетающиеся побеги, которые расходятся от 32-конечной золоченой звезды в его зените. Орнаментация купола размещена на строгой геометрической сетке (рис. 41). Для этого вся поверхность купола разделена примерно на равные части (от 47 до 52 см) 32 линиями, прочерченными строителями по чисниями, прочерченными строителями по чисниями, прочерченными строителями по чисниями, прочерченными строителями по чисниями.

товой штукатурке острым инструментом, расходящимися от лучей звезды к низу купола. На каждом из «радиусов» было размещено цепочкой 14 элементов из пацье-маше. В промежутках между основными «радиусами» нанесено еще 32 дополнительных, на которых папьемаще крепилось в шахматном порядке по отношению к элементам основных «радиусов». Одинаковые по форме, орнаменту и размеру, папье-маше образуют горизонтальную разбивку не было надобности, так как медальоны как дого горизонтального пояса одинаковы, выполнены по единой форме.

Шесть рядов медальонов напье-маше ниже звезды (три основных и три промежуточных) по форме резко отличаются от остальных и создают громадную розетку, украшающую верх купола. Такая композиция нередка на Востоке. Подобный пример находим в росниси кунола мавзолея Ширин-бика-ака: особенно часто украшение купола больной розеткой встречается в хорасанских намятниках, где она обособлена от остальной орнаментации купола. В Гури-Эмире розетка только как бы намечена и тесно связана с нижерасположенным узором. Ранпорты-медальоны напье-маше разных горизонтальных поясов очень близки по форме и напоминают трилистник. Размеры их увеличивсются в каждом находящемся виже поясе, слегка варьируется и форма. Каждый медальон обрисовывают четыре рельефных стебля, персилетающиеся вверху, в середине и внизу медальона (рис. 42). При закреплении папье-маше на куполе верхний угол нижнего медальона накладывался на прикрепленный выше так, что рельефные стебли совпадали. Ипогда угол одного из медальонов просто вырезался. В результате получалось изображение непрерывных, ветвящихся, переплетающихся стеблей, бегущих от низа купола к его веринине.

Все рельефные части папье-маше были вызолочены по кизил-кеессаку, плоские — загруптованы ганчем. Поверхность по золоту расписана ультрамарином, которым выполнен фон, а рисунок оставлен золотым — это мелкие цветы, полосы, трилистинки, розетки. Золото накладывалось небольшими кусочками, неплотно прилегающими друг к другу, просветы красноватой подкладки кизил-кессака придавали ему большую живость и теплоту. Для этого же все золотые детали рисунка обведены по контуру красной узкой чертой; внутри они тонко проработаны черным.

Плоские части папье-маше и поверхность купола между медальопами расписаны одина-ково — синими мелкими спиралями (2—2,5 см в диаметре) по белому грунту; опи выглядит единым фоном, на котором вьется сине-золотой

рельефный растительный орнамент; папье-маше как материал не воспринимается.

После крепления на место папье-маше, поскольку края медальонов иногда обрезаны неровно, контуры их полчеркивались черной полосой. которой мастер как бы поправлял очертания образующих стеблей. Нередко край кисти с черной краской проходил и по поверхности грунта, оставляя на ней след. Это привело Г. Н. Никитина к онибочному выводу, что весь рисунок сначала рисовался на поверхности купола, а потом по нему вырезались бумажные шаблоны основных орнаментальных фигур [8, стр. 87-881. На месте были обнаружены такие медальоны, по которым видно, что кисть одновременно скользила и по поверхности купола, и по папье-маше. Далеко не везде на куполе есть следы этой черной описи (когда она не выходила за пределы папье-маше). Когда она есть, то непременно внешний ес край неровен от следа кисти, а внутренний четко обрезан медальоном. Кроме того, следы черной описи бессистемны, разбросаны, ни на одном «радиусе» рисунок не прорисован полностью. Это обязательно должно было встретиться хотя бы на двух (основном и промежуточном) «радиусах», орнамент которых затем повторен на куполе еще 31 раз, если, как предполагал Г. Н. Никитин, рисунок сначала рисовался на месте, а затем уже переводился на шаблоны для изготовления папьемаше.

Несомненно, что первоначально весь орнамент новторяющихся двух «радиусов» (или, вернее, трех, так как они более полно дают представление о композиции декора в целом) должен был быть парисован. И легче это было сделать на бумаге, взяв основные размеры - высоту «радиусов» и ширину между ними - с купола. Очевидно, изображение было в натуральную величину, что давало возможность более точно проработать детали основного рисунка и исключало неточности. При этом места пересечения переплетающихся стеблей и высота медальонов могли быть определены путем простого деления длины «радиуса». По такому проекту делались шаблоны, а затем формы для выклейки папье-маше. Но, конечно, орнамент в натуральную величину рисовался первоначально не на куполе, а на бумаге, ибо, во-первых, мастерами выполнялась бы совершенно лишияя работа - вторичная перерисовка орнамента, во-вторых, на куполе нигде не обнаружено узора такого рода.

После тщательного исследования декора мавзолея выявилась история его создания. Композиция в целом, орнаментальные разбивки на всех частях, кроме двух поясов надписей и полосы узора над нанелью, первоначальны. К этому времени относится и вся роспись с использованием как папье-маше, так и углублений орнамента для позолоты (тимпаны, надписи). Опибочным оказалось представление Г. Н. Никитина об истории декора интерьера, относившего прорезную подготовку под позолоту вверху гирихов и на тимпанах и вторичную улугбековскую надпись вверху стен к одному первому периоду существования интерьера [8, стр. 92—93].

Сочетание различной по технике подосновы для золотых орнаментов было распространено во времена Тимура. Это наблюдается и в мечети Биби-ханым, где соседствуют папье-маше, углубленные в штукатурке узоры, ганчевые отливки, оклеенные бумагой. Прорезные членения вверху гирихов, как и неоконченный звездчатый орнамент на сталактитах в пишах, на которых была сделана лишь подготовка под золото, могут свидетельствовать только об изменении по ходу работ творческой мысли мастеров, об авторском переосмыслении задуманного.

Круппый ремонт в интерьере был сделан во времена Улугбека, вероятнее всего, что он совпадал с установкой новой панели. Тогде же были переписаны орнаментальный фриз над панелью, обе живописные надписи (вверху стен и под куполом), узоры на плетениях гириха, подновлены рисунки на сталактитах или. Всем этим поновлениям свойственны характер исполнения, орнаментика и колорит роспысей второй четверти XV в.

По данным архитектурных исследованый, проведенных И. Е. Плетневым, в ансамбле Гури-Эмир Улугбеком осуществлялось крупное строительство [9]. В это же время могли и подновляться росписи.

Позже, предположительно в XVII в., была выполнена новая надпись по верху стен и грубо подправлены окаймления тимпанов четверика. Поновления XV в. касались в основном орнаментов, заполняющих фон, и ни в коей мере не нарушали первоначальный замысел своих предшественников.

Убранство питерьера мавзолея дополняли деревянные двери с прекрасной тонкой резьбой и инкрустацией перламутром и серебром, а также цветные узорчатые витражи в окнах из красного, синего, голубого, зеленого, вишисвого, фиолетового и желтого стекла [5, стр. 151—156]. На полу мавзолея стоят падгробия соответственно захоронениям, расположенным в скленс. Знаменитое черно-зеленое нефритовое падгробие Тимура, украшенное резьбой, как и белая мраморная резная решетка, ограждающая площадь с надгробиями, поставлено при Улугбеке.

Большая заслуга создавших мавзолей Гури-Эмир мастеров, имен которых нам, к сожалению, пе сохранила история, состоит в умелом гармоничном сочетании декора с архитектурой интерьера, с его конструктивным остовом. Мастера четко разделили весь интерьер на несущие, работающие части и на части, не принимающие нагрузки сверху, подчинив этому убранство.

Очень удачным можно считать объединение боковых частей смежных стен грандиозными панно. Крупный рисунок их, равномерное распределение орнамента по всей поверхности усиливают впечатление одинаковой прочности, мополитности стен. Благодаря такой композиции угловые участки стен выглядят действительно мощными устоями, принимающими тяжесть перекрытия и по строгим линиям геометрического орнамента передающими ее вниз. Ниши имеют самостоятельное композиционное решение, ибо это до некоторой степени независимые от четверика объемы. Также не несут тяжести купола и тимпаны ниш. Вот почему их было можно украсить легким и изящным растительным орнаментом. Он крупный, но соразмерный самим тимпанам и интерьеру в целом. Снизу различие двух расположенных рядом орнаментов дает понять различное назначение этих конструктивных элементов злания.

Несомые части конструкций — купол и парусный ярус (зрительно последний выглядит несомым из-за своей небольшой по отношению к четверику высоты) — украшены одинаково: золотым изящным растительным и геометрическим орнаментом на легкой, как бы выбрирующей поверхности голубого фона. Может показаться нелогичным, что на большой высоте (23 м) мастера выписывали тонкие спирали, рисунок которых не мог быть виден снизу. Но в мавзолее становится ясно, что такое заполнепие фона было рассчитано совершенно на другой и более впечатляющий эффект, чем прочтение деталей орнамента. Спирали и не выглядят самостоятельным узором, они сознают фон. Если бы просветы между рельефным золотым рисунком были окрашены в один сплошной колер, то купол стал бы несравненно более тяжелым и мрачным. Подсознательное восприятие то синих, то белых спиралей (так как промежутки фона между синими спиралями читаются как белые) создает необычайно красивый эффект легкой, как бы воздушной поверхности. А тоикие золотые орнаменты на рельефных стеблях, хорошо видимые снизу, как стало яспо после реставрации купола, придают декору еще большее изящество.

Свет в интерьере был как естественный, так и искусственный. Стены освещались сквозь окна в нишах и двери, тромпы и купол — окнами, пробитыми в парусном ярусе. Но мелкие, цветные, различной толщины стекла в окнах,

вероятно, не пропускали достаточно света даже днем [5, стр. 151—156]. В стреле арки каждого тромпа и в центре купола вмуровано по кольцу, на которые, очевидно, вешали источники искусственного света. Это могли быть люстры, в которые вставлялись свечи. В XV в. в Средней Азии употребление свечей вместо чирагов (светильников) стало распространенным. В гробнице Ахмеда Ясеви в г. Туркестане уцелели броизовые подсвечники (два хранятся в Гос. Эрмитаже). На одном из них имеется дата: 1397 г. [10, стр. 283].

Впечатление у арителя, вошедшего под свод мавзолея, огромно по силе. Устремленные ввысь конструкции, мощный рисунок на стенах, мягко мерцающие золотые орнаменты на голубом воздушном фоне вверху открываются взору. Для украшения интерьера, грандиозного по своему художественному воздействию, мастера использовали набор орнаментов, уже известных в XIV в. Все рисунки можно разделить на три группы: эпиграфика, гирихи, стилизованные растительные узоры. Однако при такой траниционной орнаментике росписи Гури-Эмира глубоко индивидуальны и уникальны. В этом и проявилось мастерство художников. которые, имея в своем арсенале сравнительно небольшое количество орнаментальных схем, создали из них уникальные рисунки. Принцип построения, схема брались только за основу, а весь узор, детали, мелкое заполнение художники рисовали от руки. Потому-то и нет в Гури-Эмире двух совершенно одинаковых тимпанов, медальонов на куполе или парусах, розеток на панели.

Росписи выполнены крупными цветовыми пятнами. Даже мелкие детали панесены сочно. Колорит очень броский и контрастный — золотой рисунок и синий фон, сплошной или орнаментальный. Эта гамма выдержана от низа стеи до вершины купола. Художники почти отказались от других красок. Правда, в надписях еще использованы белая, желтая и черная краски, а в деталях тимпанов — зеленая, но они тонут в общей гамме.

Росписи выполнены с большим профессионализмом, порой одним ударом кисти (веточки в плетениях гириха и между букв мраморной надписи, мелкие листья и цветы на тимпанах), одним росчерком (спирали), но очень точно и правильно создана при этом красивая форма детали. Росписи мавзолея, контрастные, яркие, насыщенные позолотой, являются характерным детищем эпохи.

Пропорциональность, гармония архитектуры и декора, блестяще выполненное убранство, монументальность делают интерьер Гури-Эмира интереспейшим и уникальным памятником мировой культуры.

Альбаум Л. И., Панель Гуримира, — «Труды САГУ», нов. сер., вып. 61, кн. 6, Ташкент, 1953.
 «Бабур-наме», Ташкент, 1958.
 Бородина И. Ф., Интерьер намятников архитоктуры Самарканда рубека XIV — XVвв., — ИООН АН ТалжССР, вып. 2 (17), Сталинабад, 1958.
 Вятки н. В. Л., Материалы к исторической географич Самарканда уст.

графии Самаркандского вилаета, - СКСО, вып. VII,

Самарканд, 1902.

5. Дави дови ч Е. А., Цветное оконное стекло XV в. из Самарканда, — «Труды САГУ», иов. сер., вып. 61, ки. 6, Ташкент, 1953.
6. Массои М. Е., Результаты археологического

надзора за ремонтно-исследовательскими работами

Самкомстариса на мавзолеях Гур-Эмир и Ак-Сарай в Самарканде в 1924 г., — «Известия Средазком-стариса», вын. І, Ташкент, 1926.

7. «Мечети Самарканда. Гур-Эмир. Альбом», вып. 1,

СПб., 1905.

8. Никитии Г. Н., Живописное убранство мав-золея Гур-Эмир,— «Материалы и исследования по истории и реставрации архитектурных памятников Узбекистана», Ташкент, 1967.

9. Плетиев И. Е., Ансамбль Мухаммед-Султана в Самарканде, — Сборник научных трудов Таш-

ЗНИИЭП, вып. VI, Ташкент, 1964. 10. Якубовский А.Ю., Мастера Ирана в Средней Азии при Тимуре, М. - Jl., 1939.

#### О ПРОИСХОЖДЕНИИ И ЗНАЧЕНИИ ТЕРМИНА МИРИ В ЛЕНЕЖНОМ ХОЗЯЙСТВЕ СРЕДНЕЙ АЗИИ XV-НАЧАЛА XX в.

Вопросом происхождения и значения термина мири в монетном деле специально никто не занимался. Некоторые соображения о значении этого термина в XIX в. (основываясь на свидетельстве четырех авторов, хотя источники более многочисленны) высказала Р. З. Бурнашева. Отметив противоречивость известий источников, когда, «по определению одних авторов (К. Ф. Бутенев и корреспондент "Туркестанских ведомостей" за 1875 г.), "мири" выступает только как счетная единица, а по другим (В. В. Вельяминов-Зернов, А. А. Кун) в ней можно видеть старинные шахрисябзские серебряные монеты, т. е. реальную денежную единицу», Р. З. Бурнашева не исключает, что шахрисябзские низкопробные серебряные монеты действительно назывались термином мири, по допускает возможность «идентифицировать "мири" с удержавшимися в обращении последними джанидскими теньгами» [2, стр. 7-8].

Приведем некоторые, наиболее существенные сведения из источников XIX в. Самый ранний из известных нам — N. Furdoonjee (1838 г.). Согласно его данным, мири - это серебро весом 11 гран, танга — это серебро весом 48 гран, 4 мири равияются одной тенги [14, стр. 898].

К. Ф. Бутенев (1842 г.) сообщал, что в Бухарском ханстве при торговых расчетах кроме реальных монет используют еще и счетную единицу мири, «что, собственно, значит четверть и говорится для означения четверти тяньги, то есть одиниадцати пули, и весьма редко при этом к слову мири прибавляют название тяньги; также для означения двадцати двух пули пли половины тяпьги употребляют выражение д у-м и р и, т. е. две четверти или половина. Но, означая четверть или половину тилла, всегда говорят мири-тилла или ду-мир и-т и л л а» [4, стр. 155-156]. Иначе говоря, термином мири обозначалась четвертая часть основного номинала, и в этом значении термин мири мог употребляться применительно и к золоту и к серебру, хотя с серебром был связан

прочнее. При этом мири — не реальная монета, а счетная елипипа.

В. В. Вельяминов-Зернов (1859 г.) приводит несколько иные данные: «В настоящее время в большом ходу в Бухаре: новыя из желтой меди балхския пули и старинныя из красной меди с примесью серебра шегрисебзския миры. 4 миры равняются танге» [5, стр. 417] 1. Здесь мири — реальная монета из сплава меди с серебром. Однако основное значение термина сохраняется: мири это <sup>1</sup>/<sub>4</sub> другой монеты — основного номинала.

Другие известные нам свидетельства XIX в. не впосят ничего нового. Приведем только существенное замечание В. Клема (1887 г.) о том, что мири - это «теньгаи сиях» («черная танга»). а «теньга — серебряная монета (96-й пробы)

содержит 4 мире...» [9, стр. 6].

Необходимо упоминуть еще лишь данные Л. И. Логофета в его работе 1909 г., так как они показывают, что в начале XX в. мири в монетной системе все еще существовала и попрежнему являлась четвертью танги. О последнем Д. И. Логофет прямо не говорит, но «медная монета мири» у него приравнена к 4 коп., а серебряная танга — к 15 коп. [11, стр. 105].

Сейчас представляется возможность выделить одну группу монет, называвшихся мири, и обосновать приложение к ним этого названия. В 1966 г. Юлдашев доставил в Институт истории АН ТаджССР клад низкопробных серебряных монет (КП-616). Он сообщил, что такие монеты обращались в Бухарском ханстве до конца его существования и назывались мири. Отец Юлдашева хорошо знал и помнил эти монеты: он говорил, что они равнялись четверти бухарской танги.

Все монеты клада очень потерты, лишь на немногих сохранились остатки картушей да очень небольшие фрагменты надписей. Такие

<sup>1</sup> О шахрисябзских монетах подробнее см. у А. А. Куна [10, стр. 32-33].

же монеты имеются в ряде музеев СССР, большинство из них не было даже определено из-за плохой сохранности. Произведенная нами реконструкция формы картушей и основных налписей [6, стр. 50 и табл. 7] позволяет теперь легко распознавать их: это танги Мухаммад-Рахим-хана (1753-1758) 2. Следовательно, согласно сообщению Юлдашева, танги Мухаммад-Рахима обращались еще в начале XX в., т. е. более полутора столетий. Такая длительность обращения монет сама по себе сомнений не вызывает, ибо аналогичные примеры для Средней Азии известны. В частности, близкие по времени низкопробные серебряные танги Субхан-Кули-хана (1680-1702) обращались более ста лет [7, стр. 247-248].

Почему танги Мухаммад-Рахима, отчеканенные в середине XVIII в., в XIX и начале XX в. превратились в мири и были приравнены к четверти танги? Расчет показывает, что эта метаморфоза не случайная и не произволь-

пая.

В 1199/1784-85 г. была проведена важная реформа, кардинальным образом преобразовавшая монетное дело в Бухарском ханстве. Перед реформой торговлю обеспечивали пизкопробные монеты, чеканенные в конце XVII и на протяжении XVIII в. Одна из сложностей денежного обращения заключалась в том, что на рынке одновременно ходили монеты разной пробы и каждый вид таких монет имел различный курс в золоте. О реформе 1199 г.х. заявили сами монеты: их вес, размер, проба, надписи, изменения в технике чекана 3. В данной связи важны вес и проба: указной вес пореформенных монет был приравнен к весовому дирхему в 7/10 мискаля, т. е. 3,36 г. Проба была назначена высокая, что подтверждает пробирование [6, стр. 165] ранних пореформенных монет с именем Абулгази (проба 950). Высокой, оче-

<sup>2</sup> На двух монетах клада следы другах картушей. Среди таких инэкопробных монет эти картуши еще но были зарегистрированы. Поскольку надинси стерты, принадлежность этих двух монет не ясна. Но проба та

же, что у монет Мухаммад-Рахима.

видно, она оставалась и в XIX в., если верить информации Т. С. Бурнашева (1794-1795 гг.) [1, стр. 82], К. Ф. Бутенева (1842 г.) [4, стр. 154], В. Клема (1887 г.) [9, стр. 6] и др. Этому полностью соответствует проба серебряной танги, названная К. Ф. Бутеневым (93,5; в переводе на современную метрическую систему это равняется 975-й пробе). Цанные химического анализа 14 тапга, приведенные Р. Бурнашевой [3, стр. 117, прим. 15], несколько иные: 80-90% чистого серебра. Не рассматривая здесь во всем объеме вопрос о пробе, ремениуме пробы и уровне очистки металла в XIX в., важно подчеркнуть, что сами бухарцы, о чем пишет К. Ф. Бутенев, считали свои монеты чистыми. Значит, при последующих расчетах мы можем исходить из того, что в серебряных тангах конца XVIII и XIX в. при указном весе 3,36 г и при несколько меньшем их реальном весе чистого серебра было или считалось более 3 г. Следовательно, в монетах мири, если они были приравнены к четверти танги не произвольно, должно было быть или считалось 0,8-0,9 г серебра.

Танги Мухаммад-Рахима (середина XVIII в.) чеканены по весовому стандарту в один мискаль, т. е. их указной вес был равен 4,8 г. Химический анализ его монет показал, что серебра в них было около 30%, т. е., если отправляться от указного веса, 1,44 г. Но реальный вес этих монет в силу продолжительности их обращения намного ниже указпого. Нам известны два клада монет Мухаммад-Рахима (оба в коллекции Института истории АН ТаджССР) и некоторое число таких же его монет из разных музеев. Вес изучен методом гистограмм. Средний вес монет первого клада (КП-77) — 3,7 г <sup>4</sup>, т. е. серебра в этих монетах в среднем 1,11 г. Средний вес монет второго клада (КП-616) — 2,4 г, т. е. серебра в этих монетах в среднем 0.72 г. Если отбросить случайные и единичные отклонения, то вес всех известных нам монет Мухаммад-Рахима окажется в пределах 1,09 — 3,90 г, что в среднем дает 2,5 г. т. е. 0,75 г чистого серебра. Все средние цифры — 0,72; 0,75; 1,1 г серебра - и есть примерно четверть количества серебра в пореформенных тангах Джанидов и Мангытов.

Следовательно, отношение между пореформенными высокопробными тангами конца XVIII—XIX в. и очень низкопробными и потертыми тангами Мухаммад-Рахима середины XVIII в. базировалось в XIX— начале XX в. на очень реальном отношении в тех и других

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сам факт проведения этой реформы, ее причины и содержание впервые были установлены пами [6, стр. 157—168]. Мы думаем, что Р. З. Бурпашева, позаимствовав проапализированное нами содержание реформы 1199/1784-85 г., изложила его от своего собственного имени [2, стр. 5-6] просто по недосмотру. В другой работе Р. З. Бурнашева еще раз верпулась к этой весьма сложной и многогранной реформе [3, стр. 116—117] и при описании одной из ее сторои (весового стандарта новых серебряных монет) сослалась на нашу книгу, все остальные стороны реформы порекиему пеудачно изложив так, что это выглядит как результат ее собственных исследований. Правда, Р. З. Бурнашева предложила новую дату проведения этой реформы—1200/1785 г. Но эта дата игнорирует ранние пореформенные монеты 1199 г. х., поэтому нашу дату ее пачала и декретирования—1199/1784-85 г.— мы считаем более правяльной.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Это очень высоковесные экземпляры среди дошедших монет Мухаммад-Рахима; значит, клад сложился относительно рано или владелец специально подбирал полновесные монеты этого государя.

чистого серебра. Поскольку в реальных монетах Мухаммад-Рахима, продолжавших обращаться в XIX — начале XX в., серебра было примерно в 4 раза меньше, чем в пореформенных тангах, опи и получили название мири, так как этот термин прочно обозначал именно одиу четверть основного номинала.

Возникает вопрос: после реформы 1199/1784-85 г. из низкопробных монет XVII--XVIII вв. сохранились в обращении и получили курс и название мири только монеты Мухаммал-Рахима или джанидские низкопробные тоже? Назначение реформы 1199/1784-85 г. было таково, что последовательное ее осуществление должно было предусмотреть запрет дальнейшего обращения разных пизкопробных монет предшествующего времени. Этому не противоречит сохранение в обращении монет Мухаммал-Рахима. В середине и во второй половине XVIII в. при Джанидах Бухарским ханством фактически управляла семья, происходившая из племени мангытов: сначала Мухаммад-Хаким, потом его сын Мухаммад-Рахим, затем няня последнего Даниял-бий и наконец Шах-Мурад, сын Даниял-бия. Шах-Мурад низложил последнего Джанида, с него начинается не только фактическое, по и официальное существование новой династии - Мангытов. Но еще по того Мухаммад-Рахим в 1753-1758 гг. управлял Бухарским ханством без подставных Джанидов [13, стр. 119-123]. Именно он был первым мангытом, который и золотые и серебряные монеты чеканил от своего собственного имени. Поэтому Мангыты, окончательно уничтожив династию Джанидов, могли из морально-этических и политических побуждений сохранить в денежном хозяйстве своего государства монеты с именем Мухаммад-Рахима.

Судьба же джанидских пизкопробных серебряных монет в государстве Мангытов еще не яспа 5. В этой связи обращает внимание следующий факт. Нам известны два клада монет Мухаммад-Рахима, сложившиеся, судя по потертости монет, на разных отрезках времени, но оба — не ранее XIX в. 6. Это было бы легко объяснимо, если бы все низкопробные серебряные джанидские монеты после реформы 1199/1784-85 г. были запрещены и быстро исчезли из обращения, а танги Мухаммад-Рахима, которые ко времени реформы еще, конечно, имели хорошую сохранность, поэтому легко отличались от запрешенных джанидских монет, были разрешены для дальнейшего обраще-

ния. Впоследствии, по мере стирания и потери веса, они были приравнены к четверти пореформенной танги и названы *мири*.

Если же допустить, что пизкопробные джапидские танги продолжали легально обращаться и в XIX в., то для объясиения однородного состава кладов Мухаммад-Рахима придется признать, что население в XIX в. каким-то образом умело среди разных пизкопробных потертых монет предисствующего времени распознавать потертые танги Мухаммад-Рахима.

Оставляя вопрос о джапидских тангах открытым, мы имеем пока возможность определенно заключить, что низкопробные серебряные монеты Мухаммад-Рахима, чекапенные в середине XVIII в., в XIX — начале XX в. назывались мири, считались за четверть высокопробной пореформенной танги и соответствовали этому равенству средним количеством в них чистого серебра.

Каково же происхождение термина мири, почему это совершению «немонетное» слово стало названием монеты и почему оно стало обозначать монету достоинством только и именно в четверть основного номинала?

Рапнее известное нам упоминание термина мири применительно к монетам принадлежит Клавихо [8, стр. 327, 316], послу кастильского короли ко двору Тимура: «Другие товары были тоже так дешевы, что за одно мери, которое стоит полреала, давали полторы фанеги 7 ичменю». В другом месте Клавихо отмечает: «...их монета называется танга, и каждая танга равняется двум серебряным реалам». Отсюда следует, что мири при Тимуре — реалыная серебряная монетка, составляющая четвертую часть танги — основного серебряного номинала.

Для конца XV или начала XVI в. термин мири зафиксирован в монетных надписях. На кафедре археологии Средней Азин Ташкентского университета хранится клад медных монет XV — начала XVI в., пайденный в долине Ангрена. На медных монетах этого клада много надчеканов. На 82 монетах — маленький надчекан: надпись удельный в фигурной рамее. Надчекан не имеет даты, но время его производства довольно точно можно ограничить. Сделан он не ранее 902/1496-97 г. и не позже 910/1504-05 г.: первая дата есть на нескольких надчеканенных монетах, а вторая — на другом надчекане, который был сделан позже и перебил надчекан с термином мири.

Сопоставление данных XV и XIX — начала XX в. о значении термина мири в монетном деле дает основание следующим образом рекон-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Р. З. Бурнашева уверению пишет, что они сохранились в обращении [2, стр. 8], по факты, на которые опирается этот вывод, еще не опубликованы.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> В первом кладе других монет нет. Монеты второго в основной массе совершенно стерты, но определлемые экземиляры принадлежат именно Мухаммад-Рахиму.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Фанега — мера сынучих тел в Испании [12, стр. 292].

струировать его происхождение. При Тимуре было установлено, что крупная серебряная монета равнялась четырем мелким. Так как Тимур носил скромный титул амира, то этот титул в форме относительного прилагательного и был присоединен к названию медкой монетки. ее стали называть монетой амири, амирской. В устной речи первый звук эпитета изафетной конструкции стерся, амири превратилось в мири и еще при Тимуре получило самостоятельное существование в качестве народного названия серебряных монеток - четвертушек. При этом законсервировалось, что мири - именно и непременно четверть более крупной серебряной монеты, а впоследствии - четверть любой другой монеты вообще.

В XIX - начале XX в. термин мири употреблялся уже именно в этом общем смысле, хотя его происхождение и проглядывает в более прочной связи с серебром. В надчеканах конца XV — начала XVI в. на медных монетах термин мири означал, что надчеканенная монета равна четверти другой монеты: скорее всего четверти мелкой серебряной монетки или соответствующей ей счетной единицы 8.

Итак, относительное прилагательное мири из эпитета при названии мелкой серебряной монетки Тимура превратилось в термин - самостоятельное название для монет и счетных единиц, равных по своему достоинству четверти других, более крупных. И в этом новом качестве термин мири просуществовал более пяти столетий.

1. Бурнашев Т. С., Путешествие от Сибирской линии до города Бухары в 1794 г. и обратно в 1795 г.,— «Сибирский вестник», ч. 2—3, СПб.,

2. Б у р н а ш е в а Р. З., Ленежное обращение и мо-

БурнашеваР. З., Денежное обращение и монетное дело Бухарского ханства копца XVIII—начала XX вв., АКД, Л., 1966.
 БурнашеваР. З., Монеты Бухарского ханства при Мангытах (середива XVIII—начало XX в.),—ЭВ, XVIII, Л., 1967.
 Бутенев К. Ф., Монетное дело в Бухарии,—«Горный журнал», 1842, ч. IV, кв. IX.
 Вельяминов Эрнов В. В., Монеты Бухарские и Хивинские,—«Труды Восточного Отделения ИЛО», ч. IV, СПб., 1859.
 Давидович Е. А., История монетного дела Средней Азаи XVIII—XVIII вв., Душанбе, 1964.
 Давидович Е. А., О среднеалитских средне-

7. Давидович Е. А., О среднеазнатских средневековых монетах в связи с датировкой археологических объектов, — «История, археология и этнография Средней Азии», М., 1968.

8. Клавихо, Дневник путешествия ко двору Тимура в Самарканд в 1403-1406 гг., пер. И. И. Срезневского, СПб., 1881 (Сборник Отделения русского языка и словесности имп. Академии наук.

T. XXVII, Nº 1).

9. К лем В., Современное состояние торговли в Бухарском ханстве. 1887,- «Сборник географических, топографических и статистических материалов по Азви», вып. XXXIII, СПб., 1888. 10. Кун А. А., Очерки Шагрисябаского бекства,— «Записки РГО по отделению этнографии», т. VI,

СПб., 1880.

11. Логофет Д. И., Страна бесправия. Бухарское ханство и его современное положение, СПб., 1909.

Петрушевский Ф. И., Общая метрология, ч. I, СПб., 1849.

13. [Семенов А. А., в кн.:] «История народов Узбекистана», т. 2, Ташкент, 1947.

14. Furdoonjee N., Report on weights, measures and coins of Cabul and Buchara, - «Journal of the Asiatic Society of Bengal», vol. VII, 1838.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> В конце XV — начале XVI в. кроме основного медного поминала (в Средней Азии этого времени уже прочно именовавшегося медным динаром) чеканились его кратные, вплоть до  $^{1}/_{6}$  части. Нельзя поэтому упускать из виду другое толкование: мири в надчеканах могло озпачать, что надчеканенная монета является четвертью основного медного номинала - медного динара. Это кажется менее вероятным потому, что правительство, понижая курс меди, терпело бы убытки.

## К ИССЛЕДОВАНИЮ НЕКОТОРЫХ АРХИТЕКТУРНЫХ ПАМЯТНИКОВ ШАХРИСЯБЗА

Из наследия Кашкаларынской области УзССР наиболее известны шахрисябзские памятники эпохи Тимура и Тимуридов 12; 7; 8; 9; 10; 21; 23]. По г. Карши, центру области, до недавнего времени существовала лишь публикация В. Л. Ворониной [6]. С выходом в свет обширной статьи Р. Р. Абдурасулева и Л. И. Ремпеля [1] Кашкадарынская область предстала как хранилище большого малоизведанного фонда памятников зодчества XI-ХІХ вв., пока получившего в основном лишь первичные характеристики. Только история памятников Катта-Лянгара была детально охарактеризована М. Е. Массоном [20]. Наше обследование 1967-1968 гг. позволило зафиксыровать новые объекты XVI-XIX вв. [11; 12; 13: 14; 15] и расширить представление о ранее выявленных.

Настоящая статья посвящена истории одного архитектурного комплекса, расположенного в г. Шахрисябзе, и определению места некоторых кашкадарьинских памятников в исто-

рии среднеазиатского зодчества.

Мавзолей Шамседдина Куляля и макбарат (усыцальница) потомков Улугбека — две разновременные постройки, поставленные вплотную друг к другу напротив соборной мечети Улугбека Кок Гумбаз в Шахрисябзе (рис. 43). Первый служит второму проходным помещением, так как все входы макбарата сейчас заложены. Макбарат потомков Улугбека, известный под названием Гумбази Сейидан, получил научное определение и датировку 1437-38 г. на основе исторической надписи в интерьере [21, стр. 63-64]. Было осуществлено изучение монументальной живописи интерьера [3]. Олнако этапы строительства и перестроек этого конгломерата в целом пока не были выяснены.

Расчистка ремонтных штукатурок главного фасада мавзолея Куляля, произведенная в 1947 г. архитектором А. Н. Виноградовым, выявила сплошную облицовку пилонов портала

кирпичной мозаикой со швом в технике эпохи Тимура и Тимуридов. «Жалкая руина» [9, стр. 265; 21, стр. 61], какой представлялся памятник до расчистки, оказалась остатком древисищего в Шахрисябзе мавзолея. А. Н. Виноградов считал эту постройку камерой с двойными стенами. С востока находилась ханака XVII в., разобранная на кирпич в 1954 г. (рис. 44). А. Н. Виноградов полагал, что стены мавзолея утолстили изнутри во время строительства соседнего макбарата потомков Улугбека (Гумбази Сейидан) [4; 21]. В углах стен на деревянных консолях сделали «паруса»; от купола и парусов следов не осталось, сохранились только консоли. В это же время мазар был облицован. Затем А. Н. Виноградов несколько изменил первоначальную гипотезу. мазар Куляля - самое древнее сооружение ансамбля, построенное Тимуром после смерти шейха, в 1370 г. Оно сначала не имело отделки. Позднее, при Тимуре же, для укрепления старых стен изнутри встроили повые, возвели купол, украсили портал мозаикой [5, стр. 35]. Исследование покойного А. Н. Виноградова не было завершено им. Оставалось неясным, каковы конструкция первоначального перекрытия, опиравшегося на тонкие степы (0,5 м) при столь солидном размере зала (7,5 × х 7,5 м), форма парусов, соотношение перестроек мазара с сооружением других памятников ансамбля в XV-XVII вв.

Мавзолей Куляля является прямоугольным в плане зданием с наружными размерами 12,1× × 10,6 м. Главная ось его ориентирована на запад—восток. Стены квадратного помещения продолжены на запад, образуя пилоны портала (рис. 45). Над помещением имеется позднее балочное перекрытие. Стены покрыты грубой ремонтной штукатуркой, трещины и припухлости которой обнаруживают скрытые деформации и перестройки. В центре помещения между двумя деревянными колоннами, стоит сагана с остатками на одной из боковых граней

резной мраморной облицовки времени Тимура [21, стр. 61, 82].

Макбарат потомков Улугбека асимметричен в плане, так как северная стена его, смежная с мазаром Куляля, тоньше южной. Размеры в плане спаружи  $-8.5 \times 10.5$  м. На запапе видны остатки пилонов портала. Камера квапратна, 5.5 × 5.5 м, с четырымя глубокими нишами в стенах, прорезанными по центрам вертикальными проемами дверь-окно с плоскими перемычками. Над высоким четвериком выложен восьмигранный ярус арочных парусов, четко отграниченный горизонтальными тягами. Снаружи восьмигранник воспринимается как малый четверик со скошенными углами. Высокий внутренний купол скрыт в цилиндрическом барабане несохранившегося паружного купола. На барабане осталась облицовка кирцичной мозанкой с крупным швом между плиткаии, образующими традиционную куфическую надпись. - прием, присущий памятникам эпохи Тимура и Улугбека. Сейчас фасады мавзолея выдожены черной кладкой, по еще в 20-х годах на портале видны были остатки облицовки.

По нашим замерам древняя кладка мавзолея Куляля выполнена жженым кирпичом
с размерами по лицу 25—26, 5 × 5 см, на крепком ганчхаке; 10 рядов + 10 швов = 60 см.
Кладка периода перестроек в южном проходе
сложена кирпичом размерами 24—25 × 4,5—
5 см на рыхлом ганчхаке (в швах ганч от штукатурки); 10 рядов + 10 швов = 82 см. Кладка
соседнего макбарата потомков Улугбека сложена кирпичом 25,5—26 × 4,5—5,5 см, на
ганчхаке с серой земляной основой и крупными
редкими включениями толченого кирпича
и гипса; 10 рядов + 10 швов = 72 см.

На всех четырех стенах мазара Куляля на расстоянии 140 см от углов на высоте 1,2 м от пола выступает на 7—10 см ряд торцов консольных балок, поддерживающих вышележащую кладку, возведенную заподляцо с балками. Кладка оштукатурена; у потолка штукатурный слой нависает. Настил из балок по пизу стен нельзя трактовать иначе, чем устройство обычного отступа для установки облицовки панели— из камия или мозанки.

В то же время по сторонам от этой кладки в трещинах штукатурки улавливаются скрытые швы, отделяющие гладкую, без консолей и выступов, часть стешы в центре каждой из сторон. Естественно нредположить, что здесь скрыты четыре традиционные пиши по центрам сторон зала, глубина которых фиксируется разрезными швами в открытых проемах. Закладка ниш и была, вероятно, припята А. Н. Виноградовым за внутреннюю обстройку стен. Таким образом, первоначальные формы мазара Куляля нам представляются иными, чем этому ис-

следователю (рис. 45). Ширина ниш составляла 4,6 м, т. е. около 2/3 ширины зала. Ширина ниш, большая, чем сторона вписанного в квалрат зала восьмигранника. известна иля сооружеинй, перекрытых куполами на пересекающихся арках, - конструкция, распространенная в Средней Азии (в развитом виде) не ранее середины XV в., что для данного случая, видимо, отпадает. Расширение ниш известно и на некоторых памятинках XIV в. - при арочных (мавзолей Наринджан-бобо 1312 г., мечети в комплексе Биби-ханым 1399—1405 гг.) и при балочных парусах (мавзолей Биби-ханым в Самаркание. начало XV в.). Малая толщина стен может быть при безраспорной конструкции — балочных парусах, прикрытых из интерьера ганчевым сталактитовым декором<sup>1</sup>.

В центре заложенной ниши восточной стены вишны еще швы в клапке - заложенный проем шириной 155 см. Таким образом, налицо уже три этапа строительных работ в мазаре. Портальная ниша также сужена закладкой, в нее вставлена уникальная резная дверь, напоминающая такие шецевры прикладного искусства Средней Азии, как двери мавзолея Ходжа Ахмада Ясави в г. Туркестане (рис. 46). Дверь, по А. Н. Виноградову, перенесена в 1954 г. из разобранной ханаки XVII в., куда она, в свою очередь, попала из другого памятника. Проем в северной стене изнутри не просматривается, снаружи застроен худжрами двора. Мазар Куляля соединен с макбаратом потомков Улугбека только в южном проходе дверью-окном с плоской перемычкой (рис. 47). Таким образом, мазар Куляли в первоначальном виде представляется отдельно стоящим, раскрытым проемами на все четыре стороны зданием.

В 1437—1438 гг. с юга к мазару была вплотную пристроена усыпальница потомков Улугбека. К этому времени относится, видимо, и облицовка портала мазара Куляля, поскольку на портале противоположной ему мечети Кок Гумбаз (1434-35 г.) выполнен кирпичной мозаикой точно такой же рисунок в виде цепочки восьмиконечных звезд. Выкладка основных синих линий гириха сделана и вертикальными, и горизонтальными плитками -прием, неизвестный в тимуровский период, когда все цветные плитки устанавливались вертикально на фоне горизонтальных неполивных кирпичиков. Очевидно в XVII в. при постройке с востока ханаки, в мазаре заложили все ниши и сузили портальный проем. Стены внутри оштукатурили. Тогда же заложили

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Балочные паруса в сохранившихся намятниках ныне известны не ранее 90-х годов XIV в., — в мавзолее Ходжа Ахмада Ясави в г. Туркестане.

и двери в макбарате потомков Улугбека, и мазар Куляля стал проходным. Последний этап перестроек — устройство балочного перекрытия в мазаре Куляля вместо рухнувшего купола, закладка восточного проема в ханаку. Итак, в 70-х годах XIV в. был построен портально-купольный мавзолей Куляля с четырьмя нишами, раскрытыми вовне просмами; к 1437 г. относится пристройка с юга макбарата потомков Улугбека и облицовка его и мазара Куляля; в XVII в. была пристроена с востока ханака, заложены ниши в мавзолеях; к концу XVIII—XIX в. относятся устройство балочной крыши над макаром Куляля и оштукатуривание главного фасада поверх облицовки.

Структура однокамерного портально-купольного мемориального сооружения была присуща среднеазпатскому зодчеству на всем протяжении развитого и позднего феодализма, от X до XX в. Устойчивая в своей основе схема прошла, однако, длительную эволюцию, вехи которой на переломном этапе отмечают рас-

смотренные нами памятники.

Мавзолен Куляля и потомков Улугбека, как и мавзолей Мухаммад-Садыка в Катта-Лянгаре [1; 20], независимо от абсолютных размеров и деталей декора представляют единый тип продольноосевого здания с призматическим, прямоугольным в плане основанием, в торце которого образован портальный вход с глубокой арочной нишей, фланкированной пилонами. Над объемом призмы возышаются лишь купол, перекрывающий квадратный, крестообразный за счет ниш зал, и верх пештако 2.

Рассмотренная нами группа в истоках имеет прототицы в Мавераннахре, в известном мавзолее Араб-ата в Тиме (конец Х в.), Южном и Северном узгенских мавзолеях (XII в.). Заложенный в них принцип замкнутого однокамерного сооружения с одним входом без изменений в основной схеме прошел через все мавзолеи некрополя Шахи-Зинда в Самарканде (конец XIV - начало XV в.) независимо от эволюции их объемов и стиля декора [22] и был нарушен лишь однажды - в крупном мавзолее эмира Бурундука, где имеется добавочный боковой вход с юга. Процесс объемной эволюпии портально-купольного мавзолея шел в это время параллельно с развитием других типов однокамерных мемориальных зданий - центрических, замкнутых, как мавзолей Калдыргач-бия в Ташкенте, и раскрытых на все стороны проемами, как маваолеи Чупан-ата и Восьмигранцик в Самарканде (30-е годы XV в.), купольных с выдвинутым порталом, раскрытых на четыре стороны (мавзолей Рухабад в Самарканде, 70-е годы XIV в.), а также многокамерных мавзолеев-комплексов, в которых раскрытие главного зала (джамаатхана) было возведено в принцип (мавзолей Ходжа Ахмада Ясави в г. Туркестане и др.).

Мавзолей Куляля, построенный в 70-е годы XIV в., т. е. одновременно с ранними тимуровскими мавзолеями в Самарканде, синтезировал в себе свойственные и им черты, объединив портально-купольную композицию замкнутой, как в Шахи-Зинда, схемы с открытым принципом, присущим мавзолеям с кубическим основным объемом, как мавзолей Рухабад, без архитектурного акцента на второстепеных входах.

Далее тему открытого портально-купольного мавзолея в иной пластической интерпретапии воспроизвели в макбарате потомков Улугбека, закрепив таким образом эту линию, развившуюся позднее в более круппых зданиях мавзолеев-ханака XVI-XVIII вв., с лестницами или худжрами в угловых пилонах, с архитектурно выделенными второстепенными входами, с одним главным залом, служившим и усыпальницей, и зиарат-хане. Примеры центрических, продольноосевых и фронтальных композиций мавзолеев-ханака многочисленны; четкую прямоугольную форму основного объема в продольноосевой композиции имеют при этом мавзолеи Зайнаддин-бобо в Ташкенте, Абди-Бирун в Самарканде, два мавзолея-ханака в Иски-Лянгаре [15]; та же схема при кубическом объеме - в мавзолее Кызыл Мазар под Бекабадом [16]. И наконец, тот же тип здания с индивидуализацией пластической проработки, размеров и форм выполняет в конце XVI-XVII вв. функцию чисто культовую, примером чему служит ханака Ходжа Илим-Кан близ Китаба, напоминающая монументальные, более развитые по планировке ханака в Бухарском оазисе — Хакими-Муло-Мир в Рометане и Диван-беги в Бухаре.

Таким образом, шахрисябзские мавзолен Куляля и потомков Улугбека стоят у истоков перерождения мемориального здания в чисто культовое, в ханака, каким оно стало по функции в позднефеодальный период. Одпако тема замкнутого однокамерного мавзолея, пройдя свою кульминацию в конце XIV — начале XV в., продолжает бытовать в позднефеодальном зодчестве без дальнейшего развития типа, но с изменениями в проработке пропорций и пластики объемов. Иногда такие постройки напоминают крупные «продольноосевые» ханака с доминирующим в композиции порталом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Строго говоря, это подтиг, так как композиция портально-купольных мавзолеев шла еще и путем формировация кубического объема с выдвинутым из него суженным порталом. Такие мавзолеи в Кашкадарынской области не распространены, хотя существует равний прототип их — мавзолей Исхак-ата в комплексе Хусам-ата в Фудина.

Таковы, например, наманганские мавзолен Девона-бобо, Мавляна-бобо, Ходжа-Амин Кабры [18], хорезмийские мавзолеи Шаводы-Ходжа-бобо, Ших-Мавлон-бобо, Музраб-шах Хорезми. Исмаил-бобо и другие, с характерными для Хорезма вытянутыми вверх порталами с реваками, увенчанными пышной кирпичной шарафой, но без изменений в основном типе композиции [17]. В Кашкадарьинской области примером замкнутого позднего портально-купольного мавзолея является мавзолей Мухаммада Садыка, с доминирующим в композиции пвойным куполом; затем следуют мелкие поздние мавзолеи Ташкента - Ибрагим-ата, Чупан-ата. Муин-халпа-бобо и Кушчи-мазар [19].

Так прослеживается ряд примеров применения универсальной пространственной структуры, удобной для выполнения совершенно различных функций, в соответствии с которыми схема разрабатывалась в конкретных габаритах и декоре - в духе своего времени, места, вкуса мастера и заказчика. Подобные явления отмечаются и в других типах зданий Каш-Так, двухкамерпая фронтальная мечеть XVI в. в Катта-Лянгаре имеет более превний прототип композиции - в идентичном по схеме расположения объемов мавзолее первой половины XIV в. Хазрати-Шейх в Каучине [1, стр. 17].

Осмысление сущности этого архитектурного феномена, как и обратного ему явления разрешения единых функциональных задач с помощью разных форм пространственных образований, возможно лишь в сфере общей теории формообразования в зодчестве.

1. Абдурасулев Р. Р., Ремпель Л. И., Неизвестные памятники архитектуры бассейна Кашка-Дарьи,— «Искусство зодчих Узбекистана», Таш-кент, 1962.

2. Бакланов Н. Б., Три сооружения Тимура,-«Труды Всероссийской академии художеств», т. I.

М. — Л., 1947.

3. Бородина И. Ф., Интерьор мавзолея Гумбави-Сейидан в Шахрисябзе, - «Материалы и исследо-

вания по истории в реставрации архитектурных памятилков Узбекистана», вып. І, Ташкент, 1967. 4. В и н о г р а д о в А. Н., Отчет архитектурно-ар-хеологической экспедиции в г. Шахрисябз по обследованию и фиксации ансамбля памятников Кок Гумбаз и мавзолея Гумбази Сейидон, —Архив ГУОПМК, № 1496, Ташкент, 1947.

5. Виноградов А. Н., Научный отчет по обмерам, исследованиям и реконструкции ансамбля мечети Кок Гумбаз, — Архив ГУОПМК, № 1492. Ташкент, 1954.

6. В оронина В. Л., Неизвестные памятники Средней Азии.— «Материалы по истории и теории архитектуры Узбекистана», вып. I, М., 1950.

архитектуры з зоекпетана», вып. 1, м., 1950.

В ор он и на В. Л., Некоторые данные о памятниках зодчества Узбекистана,— «Архитектурное наследство», М., 1953, № 3.

8. Гулямов Я.Г., Склеп Джахангира в Шахрисябас,— «Известия АН УзССР», 1949, № 2.

9. Засыпкин Б. Н., Памятники Шахрисябза,-«Вопросы реставрации», вып. 2, М., 1928.

Кабанов С. К., Руины дворца Ак-Сарай в Шах-рисибзе, — «Труды Института истории и археоло-

рислозе,— «Труды института встория и врасологии АН УзССР», т. І, Ташкент, 1948.

11. Маньковская Л. Ю., Архитектурные памятники Кашка-Дарыи, Ташкент, 1971.

12. Маньковская Л. Ю., Два малоизвестных па-

- мятника гражданского зодчества Карши,— «Строительство пархитектура Узбекистана», 1968, № 5. 13. Маньковская Л. И., Научиме отчеты об обследовании архитектурных памятников Кашка-Дарынской области в 1967 и 1968 гг., — Архив Института искусствознания им. Хамзы, № 506.
- 14. Маньковская Л. Ю., Неизвестные памятники XVI-XIX вв. в Кашка-Дарьинской области, — «Строительство и архитектура Узбекиста-на», 1969, № 11.
- 15. Маньковская Л. Ю., Неизвестные памятники Иски-Лянгара и Китаба, - «Строительство и архитектура Узбекистана», 1970. № 6

 Маньковская Л.Ю., Неизвестные мавзолеи Ташкентской области Кызыл Мазар и Гумбез-бобо, - ОНУ, 1970, № 10.

17. Маньковская Л. Ю., Неизвестные памят-ники архитектуры Хорезма,— «Строительство и

- архитектура Узбенистана», 1970, № 10.

  18. Маньковская Л. Ю., Обизучении и охране архитектурного наследия Наманганской области,— «Строительство и архитектура Узбекистана», 1972.
- Маньковская Л. Ю., Пулатов Х. П., К изучению архитектурного наследия Ташкента,— «Строительство и архитектура Узбекистана», 1972.
- 20. Массон М. Е., Катта Лянгар в области средне-
- 20. м в ссон м. Е., катта Лянгар в ооласти средне-векового Кеша. «Труды ТашГУ. Археология Средней Азив», VII, вын. 295, Ташкент, 1966. 21. М а ссон М. Е., Пугаченков в Г. А., Шахрисябз при Тимуре и Улуго́еке, «Тру-ды САГУ», вып. 39. «Гуманитарные наукв», кн. 6. «Археология Средней Азии», Ташкент, 1953. 22. Ноткин И. И., Развитие структуры одноку-польного сооружения XIV— пачала XV вв. в висамбие Шаук-ачира. «Алуктури» структура

в ансамбле Шахи-зинда, - «Архитектурное наслед-

ство», М., 1961 № 13. 23. Пугаченкова Г. А., Квопросу о реконструкции ансамбля Доруссиадат, тимуридской усыпальницы в Шахрисябзе, - «Материалы по истории и теории архитектуры Узбекистана», вып. I, М., 1950.

# ОЧЕРКИ ПО ИСТОРИИ СРЕДНЕАЗИАТСКИХ ГОРОДОВ

#### 1. К истории населения Самарканда

Литература по истории Самарканда, довольно обильная, создавалась на протяжении долгого времени. В нее входят и сообщения путешественников, наблюдавших город своими глазами на разных этапах его жизни,-Клавихо, Филипп Ефремов, Н. Ханыков, А. Вамбери и др. [23; 18; 46; 9], и многочисленные статьи дореволюционного времени, среди которых важнейшими являются работы В. Л. Вяткина и его переводы двух сочинений местных авторов — это путеводители по самаркандским мазарам [11; 12; 13]. В советское время появились труды историков и археологов (В. Л. Вяткин, А. Ю. Якубовский, В. А. Шишкин, И. И. Умпяков 114: 50: 48; 45; 26; 27; 28; 301), а к юбилею Самарканда выпущены двухтомник «История Самарканда» и ряд других работ [22; 36].

Несмотря на многочисленность работ, посвященных Самарканду, далеко не все вопросы обсуждены и решены. В частности, очень слабо изучен один из важнейших вопросов жизли всякого города — вопрос о населении в плане истории его формирования и этнической характеристики. Даже для позднего времени, когда появились возможности всесторопнего изучения этого вопроса, авторы работ чаще всего ограничиваются приведением пекоторых статистических данных и их сводкой. Поэтому исследование истории населения Самарканда остается одной из первоочередных задач для занимающихся Средней Азией историков всех специальностей.

Как известно, особенностью городского населения в отличие от сельского является его смещанность, нестабильность. Опо все время пополняется за счет сельских жителей, прежде всего ближайшей сельской округи, нередко с течением времени включаемой в черту города, сельских жителей из других мест, выходцев на других городов и стран. Исторические условия и события оказывают сильное влияние на процесс сложения городского населения. В истории Самарканда, в частности, бывали периоды, когда, по свидетельству источников, состав его жителей претерпевал значительные изменения. Иногда старое население почти полностью уничтожалось, иногла в него вливались новые компоненты. Так, при взятни Самарканда войсками Чингисхана «30 000 ремесленников были отданы сыновьям и родственникам Чингисхана, столько же было уведено для осадных работ, остальные получили дозволение вернуться в город. После этого еще несколько раз уводили жителей из горона. так что он почти полностью запустел» 14. стр. 481; 6, стр. 160]. При Тимуре, наоборот, в Самарканде поселили много новых жителей. Когда был полностью разрушен Ургенч. «все его жители были переселены в Самарканд» [6, стр. 160]. Известно, что Тимур переселял в свою столицу полезных ему людей, в первую очередь ремесленников, из всех стран, которые он завоевывал. При явном преувеличении имеющихся в восточных источниках сведений, особенно в отношении цифр, в результате походов и переселений изменения в составе населения города бывали очень значительными.

В данной работе рассматривается липь один из этапов истории населения Самарканда: период разрухи и восстановления, который город пережил в XVIII в. В это время историческая обстановка в Средней Азии была очень неблагоприятной, особенно для средней и нижней частей долины Зарафшана. Ряд причин привел к нарушению нормальной жизни. Разруха достигла высшей своей точки к концу первой половины XVIII в., во второй половине началось медленное ее преодоление; к середине XIX в. пострадавние области восстановили свою экономику и, вероятно, в меньшей степени свое население.

Всякие нарушения нормальной жизни страны особенно сильно отражаются на городах, для которых необходимы постоянные связи с сельскими районами, обеспечивающими их продовольствием. Разруха XVIII в. быстро привела в упадок города, и больше всех пострадал Самарканд. Как говорит среднеазиатский историк того времени, там «и одной живой души пе было» [52, л. 133а; 10, стр. 9].

Свидетельства письменных источников послужили основой для трактовки этого периода историками. По словам В. В. Бартольда, «бывшая столица Тимура совершенно запустета, а в 1740 г. . . . в Самарканде совершенно не было жителей, кроме цитадели, где поселилось около 1000 семейств» [5, стр. 272]. В более поздней работе В. В. Бартольд высказался еще решительнее: Самарканд «был совершенно разорен и на некоторое время даже перестал существовать» [7, стр. 223].

Другой авторитетный историк Средней Азии — П. П. Иванов писал, что к 1735 г. «в Самаркание совсем не осталось жителей» [22, стр. 94]. В. А. Шишкин отмечал, что «было время, когда в нем почти не осталось людей, и только лишь через значительный промежуток времени в Самаркандской питадели поселилось вновь несколько сотен семейств» [48, стр. 27]. Надо сказать, что в последних исторических трудах разруха в Самарканде хотя и отмечается, но рисуется не так мрачно. Это соответствует сведениям, которые мы находим в мемуарах Филиппа Ефремова. Он побывал, вероятно, в конце 70-х годов в Самарканде я сообщил, что, «видно, город сей был прежде немалый, а ныне разорен и против прежнего в третью часть меньше» [18, стр. 36]. Так как раныпе оп Самарканда не видел, эту оценку он мог пать по незаселенной еще части городской территории. Конечно, к моменту его приезда в Самарканд часть города могла уже восстановиться, по, по-видимому, лишь в незначительной степени: в основном это произошло уже при Шахмураде, который до водарения на престоле Бухары в 1785 г. был правителем (беком) Самарканда.

Наличие разных трактовок этого периода в истории Самарканда делает необходимыми дальнейшие исследования. Для установления исторической истины или хотя бы приближения к ней важно расширить круг привлекаемых источников. Наряду с письменными источниками, из которых особенно убедительны не нарративные (официальные акты), могут оказаться полезными и этнографические данные, исторические предания, сохранившиеся у паселения. Необходимость использования этого источника была недавно отмечена М. Е. Массоном, который посетовал на недооценку содержащихся в преданиях сведений даже в отношении такого раннего периода, когда Самарканд в основном размещался на Афросиабе [30, стр. 11-12]. Тем более уместно опираться

на предания при изучении сравнительно недалекого прошлого. Опыт показал, что зачастую в старожильческих семьях на протяжении одного-двух веков не утрачиваются передаваемые из поколения в поколение рассказы о прошлом семьи. Этот источник привлечен автором этой статьи и лег в основу его исследования. Предания записывались начиная с конца 30-х годов, более ранние записи дополнились в течение 1965—1970 гг. В качестве сравнительного материала привлечены некоторые письменные источники как в переводах, так и в подлининах.

Прежде чем переходить к рассмотрению вопроса о городском паселении, необходимо сказать о структуре Самарканда, его членении на части. Так как жизнь горожан протекала в узких рамках квартальных общип или, в лучшем случае, была ограничена более крупными едипицами, на которые делился город, этнографические сведения собирались путем обследования каждого квартала в отдельности и опроса его старожилов.

Самарканд сохранял древнюю традицию деления на четыре части, в свою очередь разделявшиеся на кварталы. Кварталы были основной структурной единицей феодальных городов, имея административное и социально-бытовое значение. Процесс развития города выражался в увеличении числа составлявших его кварталов, и большая или меньшая раздробленность города свидетельствовала о большем или меньшем развитии городской жизни. В Бухаре этот процесс привел к пелению города на 217 кварталов [40, стр. 68], в Ходженте (ныне Ленинабад) — на 146 [44. стр. 25-26], в Шахрисябае — на 52 [40, стр. 131 и план Шахрисябза]. В Ташкенте было около 250 кварталов [24, стр. 262-266; 25, стр. 7-15] 1. Самарканд же в начале ХХ в. состоял из 85 кварталов. Но раньше кварталов было около сотни: еще 18 кварталов размещалось вокруг питадели. При устройстве колониальными властями военной крепости они вошли в полосу отчуждения, дома были откуплены у жителей и разрушены -- сохранился лишь один квартал, лежавший к северу от цитадели, который не попал в освобождаемый район.

Память о том, что в Самарканде было сто кварталов, живет и поныне. Эта цифра, несомиенно реальная (хотя, возможно, и не точная), конечно, отражала число кварталов, которые образовались в течение периода, прошерые после восстановления города, бывшего разрухе в XVIII в. Сколько кварталов насчитывалось до запустения, сейчас установить уже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Точное число кварталов Ташкента до сих пор не установлено.

невозможно. Хотя в письменных источниках предшествующего периода мы встречаем немало названий, но они не охватывают кварталов всего города в целом. Не удалось также установить названия кварталов, размещавшихся раныне вокруг цитадели и исчезнувших при устройстве крепости.

Анализ названий известных нам 85 кварталов показал, что среди них выделяются 16, которые прямо указывают на приход их жителей из пругих мест. Выяснилось, что у старожилов этих кварталов сохраняются передававишеся из поколения в поколение предания о переселении в Самарканд их предков. Такие предания имеются также в пяти кварталах. названия которых не содержат указания на переселение. Еще четыре квартала носят названия пригородных селений. Собранные сведения показали, что их жители, по существу, были одновременно и жителями соответствующих селений: там они пмели сады, в которых жили весь сельскохозяйственный сезон, т. е. почти полгода. Такой образ жизни вообще широко практиковался в большинстве среднеазиатских городов, в том числе крупных таких, например, как Ташкент [1, стр. 176-177; 35, стр. 72—77]. Вследствие этого жителей указанных четырех кварталов нельзя ставить в один ряд с «переселенцами», хотя относительно двух из этих кварталов А. Д. Гребенкин говорит, что их жители «пераселились в город лет 60 тому назад» [15, стр. 10], т. е. в начале XIX в., а возможно, и раньше. Как мы вилим. это переселение было далеко не полным. Иптересно отметить, что и по морфологии названия этих кварталов отличались от назващий кварталов, заселенных пришельцами из других мест: в последних появляется суффикс «и» («яй» относительности), и таким способом образуется произволное слово (в переволе «ташкентцы», «ургутцы»), а в цервых такого окончания нет, и название квартала представляет собой простое повторение названия кишлака, как бы существующего в двух местах в городе и в пригороде.

Таким образом, если не принимать во впимание эти четыре квартала, жители 21 из 85 самаркандских кварталов пе принадлежали к исконному местному населению. Передавая предания о приходе сюда своих предков, информаторы связывали это с заселением города после запустения и приписывали инициативу Шахмураду. Его старания, направленные к восстановлению Самарканда (о чем известно и по письменным источникам), вероятно, относятся прежде всего к тому времени, когда он, еще при жизни своего отда, был назначен правителем Самарканда, его беком, почему среди самаркандцев его до сих пор называют

не иначе как Шахмурад-беком. Не исключено, впрочем, что, сделавщись в 1785 г. бухарским эмиром, он продолжал заботиться о благоустройстве Самарканда — второго по величине и значению горола ханства.

Привелем некоторые из записанных от старожилов-самарканинев предация. квартала Муборак, покойный мастер-строитель усто Шамси Гафуров, рассказал, что их предки, узбеки кырк-юзы, пришли сюда из-под Уратюбе по приказу Шахмурада. Спачала их разместили в том районе города, где находится квартал Кош-хауз (к северо-западу от Регистана). Это место им не понравилось: у них был скот, а там оказалось тесно и мало воды. Были и другие причины иля недовольства. Когда об этом стало известно властям, переселенцам было предложено самим выбрать один из пустовавиих районов города. Они облюбовали территорию к востоку от мечети Биби-ханым, где поже образовался их квартал Муборак. Переселенцы могли разместиться там доводьно просторно: усто Шамен показал, каким был vчасток, занятый предками его семьи. - сейчас на этой территории располагается 15 домовлалений.

По соседству образовался квартал, в котором поселились выходцы из кишлака Культепа, тоже Уратюбинского района. Они дали занятому ими кварталу имя своего родного кишлака, хотя и старое его название, Дари занджир, не было забыто. Культепинцев пришло много, они поселились частью в городе, частью же в кишлаке Койчорук (он вошел в колхоз «Победа»).

Картину города, каким его застали эти переселенцы, рисует рассказ престарелой жительницы этого квартала, которая слышала в сове время от старших, что их предки обосновались в Самарканде после того, как город совершенно запустел «во времена Дониёра Валлами» (видимо, имеется в виду Данияр-бек, отец Шахмурада). Здесь был тогда такой голод, что ели человечье мясо, для чего специально ловили пришлых людей, расставляя силки (гузок) в городских воротах. Все заросло колючкой, в городе развелось много шакалов, так что немногие приезкие, опасаясь их нападения, вынуждены были останавливаться со своими караванами впутри зданий медресе.

Ко времени Шахмурада относят свой приход в Самарканд и жители двух соседних кварталов этой же части города — Зомини и Емини. Как показывают названия кварталов и имеющиеся у их жителей исторические предания, эти кварталы заселены переселенцами из города Заамина и селения Емин, котороо, по мнению самих ёминцев, находится где-то недалеко от Джизака. Сначала привели из Емина 15

семей, но к началу XX в. семей оказалось около полусотии. Пришельцы заселили территорию этих двух кварталов по своему выбору — им понравилось, что здесь протекал большой арык. Поселившись в Самарканде, они по-прежнему держали скот. Потом за воротами Каландархона купили землю, стали сеять там пшеницу и развели сады. К концу XIX в. в обоих кварталах было много ремесленников: ткачей, вырабатывавших бумажные ткани, и сапожников.

Наряду с ёминцами и зааминдами в этих кварталах жили отдельные семьи переселенцев из других мест: из Карши и из-под Каттакургана, откуда, видимо, пришли предки 10 семей узбеков-найманов, район поселения которых находился около Каттакургана. Все упомянутые переселенцы принадлежали к родо-племенным узбекам. Еще в предвоенные годы в семьях жителей этих кварталов, паселение которых уже перешло в основном на таджикский язык, со стариками говорили по-узбекски.

Также ко времени Шахмурада предание относит заселение расположенного в этой же части города квартала Мирзо Пулод. Свое название этот квартал якобы получил по имени шахмурадовского писца (мирзо), который поселился здесь одним из первых. Тогда же, вероятно, заселился находившийся неподалеку квартал Амиробод. Его название «Благоустроенный эмиром», имеющее аналогию среди кварталов Бухары 2, несомненно, дано в ознаменование устроительной деятельности какого-то эмира или, может быть, получения от него разрешения на поселение на этой территории. Как известно, титул эмира приняли только правители мангытской династии, и одним из первых эмиров был Шахмурад, во всяком случае, он был первым, имевшим непосредственное касательство к благоустройству Самарканда после разрухи.

В той же части города было еще несколько кварталов, заселенных потомками переселенцев. Предки жителей квартала Шахрисябзи, по преданию, заняли свою территорию тоже во времена Шахмурада. Они пришли по своей воле, хотя инициатива исходила от властей: селиться в опустевшем городе было предложено администрацией. Шахрисябацы тоже принадлежали к узбекам с родо-племенным делением. Информатор был, например, из джалаиров, а его мать происходила из украшей. Жители этого квартала сохраняли в домашней жизни узбекский язык, хотя хорошо знали и таджикский. Жили в этом квартале и не шахрисябзцы.

Соседний квартал — Урмитани, — судя по названию, был заселен выходцами из Урмитана (в верховьях Зарафшана) — таджиками. Квартал этот исчез при реконструкции города, преданий о приходе в Самарканд урмитанцев записать не удалось.

Видимо, несколько позже пришли в Самарканд выходцы из Ташкента, осевшие в юговосточной части города довольно компактной массой. Они образовали три квартала: Орифджонбой, Домулло Косим и Баланд Копрук,известных пол общим именем Тошканди («Ташкентпы»). Записанные от старожилов этих кварталов предания не связывают поселение здесь ташкентиев с именем Шахмурада. И расчет поколений, позволяющий приблизительно датировать это событие, свидетельствует, что оно могло произойти в начале XIX в. По семейным преданиям, записанным от двух «ташкентцев», сюда пришел прадед лица, родившегося в 1870 г., и прапрадед того, кто родился в 1906 г. Прапрадед нашего информатора -Арифджанбай — упомянут в «Самарие», причем отмечено, что он - ташкентец. Об этом говорится в связи с постройкой им повой мечети Дари занджир в 1250 г. (1834-1835 гг.) [12, стр. 168]. Конечно, постройка мечети полжна была осуществляться им не в начале его пребывания на новом месте, а когда он там освоился, прочно осел и к тому же стал богатым человеком. Таким его рисует и семейное предание, согласно которому он был человеком заметным, вожаком группы переселенцев. Упоминание этого липа в «Самарие», сочинении, написанном в 30-х годах XIX в., подтверждает высказанные выше соображения, основанные на преданиях, сообщенных пожилыми людьми из «ташкентцев», о том, что их приход в Самарканд надо датировать началом XIX в. Возможно, впрочем, что это предание отражает историю прихода в Самарканд лишь той группы, которую возглавлял Арифджанбай. Другие переселенцы из Ташкента могли прийти и раньше.

Сначала переселенцев из Ташкента поселили на территории квартала Ходжа Зульмурод, но затем Арифджанбай присмотрел место поудобнее. Территория, на которой образовались три квартала Тошканди, тогда была заболочена, рос камыш, водились шакалы. Но там было много воды, что и привлекло переселенцев. И в этом предании также имеется рассказ о том, что караваны, приходивние тогда в Самарканд, останавливались внутри зданий медресе и от разводимых там костров на внутренних стенах медресе Тиллякори якобы поныпе видны следы

Причиной запустения города это предацие считает большую эпидемию холеры или чумы (вабо), во время которой много жителей Самар-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Квартал Амиробод в Бухаре был населен евреями, это была самая поздняя еврейская слобода, помещавшаяся около южной степы [42, стр. 167].

канда поумирало, другие бежали, бросив свои дома и имущество. Из страха перед болезнью долго никто не решался войти в опустевший город. наконен, один из правителей (информатор предполагал, что это мог быть эмир Насруллахан) сказал: «Неужели город Тимура со всеми его мечетями и медресе будет пустовать?» Было широко объявлено, что новым поселенцам предоставят налоговые льготы (бодж-у хиродж намегиран), и в Самаркани отовсюлу стали приходить люди. В этом предании переселение ташкентиев представляется добровольным. Олнако второй информатор из этой группы когдато слышал от стариков, что их предки были сюда переселены (кучма ходжалык карда), а не пришли сами. Их переселяли не сразу, несколькими группами (пеш-у акыб), в разное время. Вероятно, эти различия в преданиях отражают историю поселения в Самарканде предков разных семей «ташкентцев».

В пепосредственной близости к этим кварталам был расположен квартал Халифа Лядибек, второе название которого - Фони - свидетельствует, что знесь жили выходны из Фана. с верховьев Зарафшана. Сейчас никого из их потомков в этом квартале нет, и обстоятельства поселения в Самарканде фанцев выяснить не удалось. Местоположение этого квартала заставляет думать, что заселение его территории также произошло при восстановлении города после разрухи. Предания «ташкентцев» свидетельствуют, что в начале XIX в. запустение города еще не было преодолено, в нем было много незаселенных мест.

С севера к этому кварталу примыкал квартал Ургути, занятый выходцами из крупного таджикского промышленного селения, расположенного в 45 км к востоку от Самарканда. Видимо, уже в советское время квартал разделился на два - Ургути-1 и Ургути-2. У жителей этих кварталов также имелось предание, что их предков привел сюда какой-то правитель, причем переселение было насильственным (маджбур карда), и что это было сделано вследствие того, что Самарканд запустел. Видимо, переселения из Ургута происходили длительное время, и последующие были добровольными, сюда приходили и по своей инициативе. Вероятно, некоторые семьи ургутцев поселились здесь не так давно, они еще не утратили память о том, что в Ургуте жили в квартале Торинджак. Ургут имел постоянные торговые связи с Самаркандом, приезжие оттуда по делам останавливались в своем караван-сарае (capou Yprymu).

Полоса кварталов, в которых были обнаружены предания о переселении в Самарканд, шла дальше — в северную и северо-западную

часть города.

К югу от мечети Биби-ханым нахолится квартал Дахбеди, заселенный выходцами из селения Лагбии, расположенного в 13 км к северу от Самарканда. По преданию, «семь поколений тому назад» оттуда было переселено сначала 15 семей, потом пришло больше. В это же время была обжита территория кварталов Ходжанди и Кульобод. На этом месте было большое болото, которое им было приказано осущить и освоить для жилья. По преданию. земля давалась поселенцам бесплатно по опрелеленной норме на семью. В этом же районе. несколько западнее, расположены три квартала Хавоси. Их название свидетельствует, что они были заселены пришельпами из Хаваса, степного района, расположенного недалеко от города Уратюбе. Разледение на три квартала произошло сравнительно недавно, раньше здесь был один большой квартал Хавоси, в котором потомки переселениев из Хаваса занимали 80 ломов.

Из этого же района происходили жители соседнего квартала Науканда, которые дали кварталу название прежнего места их жительства - селения Науканла. Они были узбеками-скотоводами, занимались этим и живя в Самарканде. Их скот пасся за воротами Пойкабак, около которых находился квартал, пастбищами служили земли кишлака прокаженных — Махаухона. Семейные предания и хавасцев и наукандинцев относят приход их предков в Самарканд ко времени Шахмурада.

Несколько иначе рисуется переселение из Хаваса в рассказе 84-летней жительницы квартала Хавас по имени Нарзи-хола. Она слышала рассказы о том, что их предки пришли из Хаваса потому, что там был сильный голод (кахти). Возможно, эти различия в предациях объясняются тем, что предания принадлежат разным группам переселенцев из Хаваса, пришедним в Самарканд в разное время и по разным причинам. Источником второго предания могли быть семьи, приселившиеся к тем, кто пришел сюда раньше, именно потому, что было известно о наличии в Самарканде «своих» людей.

Несомненно, восстановление Самарканда происходило не единовременно и даже, вероятно, не в короткое время. Этот момент хорошо отражают народные предания: большая часть их говорит о переселении сначала немногих семей, к которым потом присоединились пругие. Приход сюда большой группы ташкентцев и поселение их компактной массой, как и датировка этого началом XIX в., а не более ранним временем, доказанная приведенной выше ссылкой на «Самарию», с несомненностью свидетельствует, что по крайпей мере эта часть города тогда еще не была заселена. Вероятно, далеко не сразу в городе, который наполовину

запустевал, могло найти пропитание и занятия большое число новых жителей.

Иля понимания порядка восстановления города большое значение имеет характер расселения пришельнев. Те, кто сумел расселиться компактной грушной, должны были застать свободную территорию, она должна быть в наличии и для приселения к ним в дальнейшем пругой группы или новых поселенцев той же группы, которые приходили в Самарканд друг за другом (пеш у акиб). Так произошло приселение группы туркмен-эрсаринцев к жителям квартала Кульобод, сложившегося рацьше, при осущении находивнегося здесь болота, что произошло, видимо, в конце XVIII в. По преданию, существовавшему у туркмен, их предки пришли в Самарканд «сто лет тому назад», т. е. примерно в середине XIX в. Сначала злесь поселилось несколько семей, за ними потянулись и другие, так как в Самарканде для них нашлось подходящее занятие - кладка пахсовых стен, они были в этом специалистами <sup>3</sup>. Многочисленность этой группы, составлявшей почти половину населения квартала, говорит за то, что и в середине XIX в. здесь оставалась незаселенной довольно значительная территория.

К пришлым группам самаркандского населения относятся также ирани, которые были расселены как вне города, так и в самом городе. Они занимали часть квартала Ходжа Зульмурод, располагавшегося вокруг перекрестка, так называемого Чорраха, образуемого пересечением улиц, одна из которых вела к воротам Пойкабак, а другая — на базар у мечети Биби-ханым 4. История прихода ирани в Самарканд в отличие от бухарских ирани не освещена источниками и пока слабо изучена на материале народных преданий - их записано слишком мало для такой разнородной, многочисленной групцы, как ирани, расселенные в городе и, главное, в пригородах Самарканда. Для нашей темы интересны первые. Характер их расселения в городе, в квартале Ходжа Зульмуров, свидетельствует о том, что эта группа ирани, видимо, имела общую судьбу с другими переселенцами упомянутой части города. Припомним, что именпо здесь были сначала поселены ташкентцы, а рядом, в квартале Кош-хауз, было дано место нереселенцам из-под Уратюбе, которые потом отсюда ушли и образовали квартал Муборак. Следовательно, тогда эта территория не была занята, и поселение здесь врани было, вероятно, одним из звеньев мероприятий по освоению новыми жителями этой части города. Сообщаемый письменными источниками факт увода жителей Мерва в Бухару и, вероятно, в Самарканд Шахмурадом примерно датирует приход в Самарканд этой группы прани его временем. О том же говорит и вся деятельность этого правителя по восстановлению Самарканда после вазрухи

В северо-западной части Самарканда был еще один квартал, название которого указывает на проживание там пришлого населения. это квартал Кашкари («Кашгарпы»). Когда кашгарцы пришли в Самарканд и как велико было их число, выяснить не удалось, так как никого из их потомков сейчас там нет. Вряд ли их поселение в Самарканде стояло в связи с его заселением после разрухи. Правители приволили сюда подвластных им людей, нерелко из захваченных ими районов. С войной между Бухарой и Кокандом был, вероятно, связан насильственный привод сюда людей из-под Уратюбе, как и переселение ирани из Мерва было обусловлено завоеванием и опустошением этого города. Каштарны находились в совершенно ином положении и, вероятно, пришли сюда по своей воле. Их группа могла быть пемногочисленной: отличие их от коренного населения Самарканда было достаточной причиной для того, чтобы по ним назвать квартал, где они поселились.

В отличие от восточной и северной части города в южной и западной части мы не находим ни преданий о пересслепии, ни названий кварталов, указывающих на таковое. Жители расположенных здесь кварталов считают себя исконными самаркандцами, это таджики, такие же как жители всей сельской округи, простирающейся до границы степей. Видимо, здесь сохранились старые жители Самарканда, так или иначе пережившие разруху — либо оставшись в городе, либо покинув его лишь на самое короткое время.

Эти различия в судьбе жителей разпых частей города при его упадке в XVIII в. выявлены на основании исторических преданий, записанных от старожилов самаркандских кварталов. Но эти предания донесены до нас через два столетия, поэтому очень важно подкрепить эти выводы сведениями, почерпнутыми из источников, более близких к тому времени. Но, как мы видели, нарративные источники оказались необъективными, их сведения сильно преувеличены и пуждаются в проверке. Более надежны данные, которые мы получаем в упочетых кварталов. Такого рода данные были использованы автором этих строк при изуче-

4 Квартал Ворот перекрестка (Чорраха) упоминается в документах XVI в. [55, л. 134а].

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Им были обязаны своим появлением в окрестностях Самарканда защищенные высокими степами усадьбы «курганта», в которых много общего с усадьбами туркмен и хорезмцев [49, стр. 65; 49а].

нии кварталов Бухары, для которой благодаря обилию источников удалось установить среди названий кварталов конда XIX — начала XX в. много названий, не изменившихся с XVI, XVII и XVIII вв. Это доказало сохранение в жизни кварталов традиций, которые не прерывались в смутное время XVIII в., когда, по нарративным источникам, в Бухаре оставалось всего два населенных квартала.

По Самарканду такого богатства сведений нет, однако некоторые данные удалось получить. Ценнейшимп источниками, в частности по истории кварталов Самарканда, являются сборник казийских документов, составленный в самом конце XVI в. [55; 31, стр. 6—7], и ангология литераторов, которая была паписана столетием поэже — в конце XVII в., т. е. не-

задолго до смутного времени [54].

В документах сборника мы находим свыше сотни названий кварталов Самарканда, но к нашему времени из них сохранилось, частью в несколько измененной форме, только шесть: Кульбача, Бустони хон, Хаузи сангин, Мадрасайи Гури-Мир (в начале ХХ в. квартал Гури-Мир), Масчити кабуд (в начале XX в. бытовавшее в узбекской форме Кук масчит) и Квартал Ворот Хонако святого шейха Абулайса (в начале XX в. квартал Факих Абулайс) [55, лл. 132а, 1516, 1336, 127а, 1276, 128а, 146б]. Название Пули сафед, уже в XVII в. сделавіпееся названием квартала и сохранившееся в этом значении до пашего времени, в XVI в. относилось только к мосту, квартал назывался по-иному [54, л. 1556, IV, л. 127б]. Малый процент названий, сохранившихся с XVI в., говорит о том, что кварталы Самарканда претерпели более значительные изменения, чем кварталы Бухары, где от XVI в. сохранились в употреблении 16 из 32 названий. Следует, однако, учесть, что по Самарканду не удалось составить полного списка названий кварталов XIX в. - остались неизвестными названия 17 кварталов, располагавшихся вокруг цитадели и исчезнувших при строительстве колониальными властями военной крепости. Среди них могло быть много старых названий. так как этот район в период разрухи не запустевал. Именно в этой - юго-западной и западной, - не запустевавшей, по нашим данным, части города находились почти все кварталы, названия которых обнаружены в сборнике XVI в. Лишь один квартал — Квартал Ворот Хонако святого шейха Абулайса — был расположен в восточной части. Об этом речь

Сочинение Малихо представляет собой антологию литераторов, в большинстве современников автора. Излагая их биографии (а среди них много самаркандцев), Малихо, сам самаркандец, иногда сообщает, из какого квартала то или иное лицо. Всего в этом сочинении встретилось 18 названий кварталов Самарканда, из них 13 исчезло из употребления, а иять сохранилось до наших дней. Примечательно, что и эти кварталы находились в западной и югозападной части города: квартал Бустопи хои расположен к западу от Регистана, кварталы Хаузи сангин, Пули сафед, Бульбуляк и Хон Саид имом — между воротами Сузангарон и Ходжа Ахрор.

Таким образом, письменные источники, относящиеся ко времени, предшествовавшему периоду запустения, допесли до нас названия девити кварталов, сохранившиеся в это тяжелое время и дожившие до XX в. Это свидетельствует, что в той части города, где находились эти кварталы, традиция не была нарушена, следовательно, здесь оставались ее носители — старое самаркандское население. Как видим, письменные источники подтвердили те выводы, к которым мы пришли на основании

этнографических данных.

Вернемся к Кварталу Ворот Хонако шейха Абулайса, позже — квартал Факих Абулайс, упомянутому в сборнике XVI в. Он находился в зоне, которая, по нашим данным, запустевала, и был здесь не единственным: рядом с ним обнаруживается группа кварталов со старыми названиями. На восток от квартала Факих Абулайс лежал квартал Шакарджиза, в котором можно видеть квартал «Джакардиза» (вероятно, Чакардиза), относящийся, по В. В. Бартольду, к XII в. На его территории находилось превнее кланбище, было много святынь, и среди них могила шейха Мансура Мотрити (Х в.) [4, стр. 140 и 141, прим. 10], из чего видно, что кладбище образовалось еще тогла, когда город занимал в основном площаль Афросиаба. Кладбище должно было тогда находиться за городскими стенами.

На юге с кварталами Шакарджиза и Факих Абулайс граничил квартал Яланг-бий. Он носил имя известного исторического лица — правителя Самарканда XVII в. Ялангтуш-бия, который увековечил себя возведением двух величественных медресе — Ширдор и Тилля-кари. Что Яланг-бий и Ялангтуш-бий — одно и то же лицо, хорошо знают жители этого квартала, это подтверждает и «Самария», где этот квартал назван полным именем и титулом знатного феодала: квартал Ялангтуш-бий аталыка [12, стр. 190].

В Самарканде было не забыто старое название квартала Дари занджир, который после восстановления города был заселен выходцами из-под Уратюбе и переименован в Культепа по пазванию кишлака, откуда происходили его новые жители. В «Самарие» говорится, что Дари занджир — это название рабада жены Тимура [12, стр. 190]. Если это сообщение верно, то название Дари занджир могло сохраниться с очень раннего времени. Квартал Дари занджир, или Культена, граничил с кварталами

Шакарджиза и Факих Абулайс.

Ко времени, предшествующему разрухе, видимо, восходило и название квартала Козы Гафур, лежавшего к югу от квартала Дари занджир. В «Самарие» говорится о медресе Козы Гафур, которое «в эпоху упадка Самарканда разрушилось, и затем по распоряжению Сейида эмира Хайдара (т. е. в начале XIX в.) с южной стороны медресе были выстроены семь худжр» [12, стр. 173]. Это сообщение засвидетельствовало, что ни место медресе, им его название, от которого, копечно, получил название и квартал, за смутный период не были забыты.

Ранпим было также название квартала Махдуми Хоразм, который, как и квартал Козы Гафур, прилегал к кварталу Дари занджир с запада. Махдуми Хоразми был суфием, он умер в 835/1431-32 г. По «Самарие», оп жил в Самарканде, с его именем связано известное место — Гори Ошикон — пещера, якобы, «выкопанная Махдуми Хоразми для собранных

им суфиев» [12, стр. 167, прим. 35].

Таким образом, обнаруживается целая группа кварталов, расположенных по соседству друг с другом, которые, оказавшись в зоне запустения, по какой-то, пока не совсем ясной причине сохранили свои старые названия, засвидетельствованные для периода, предшествовавшего разрухе. Сохранение старых названий могло быть обусловлено особым положением этих кварталов вследствие популярности расположенных там святынь. Такие святыни имелись во многих из этих кварталов: мы уже говорили о древнем кладбище квартала Шакарджиза; в квартале Факих Абулайс святыней была находивіпаяся там могила, которую считали могилой Фаниха Абулайса, а по «Самарие», там был похоронен его сын, Якуб Абулайс [12, стр. 190]. В квартале Дари занджир находился почитаемый мазар, мечеть этого квартала «была местом пребывания милостивых шейхов» [12, стр. 168]. Там, где таких святынь не было, как в квартале Яланг-бий, широкой известностью пользовалось лицо, по которому квартал получил свое название. Когда восстанавливались и вновь заселялись эти кварталы, могли быть восстановлены и их старые названия.

Но сохранение этими кварталами своих старых названий может, как в других случаях такого рода, рассмотренных выше, свидетельствовать о том, что эти кварталы не запустевали, в них остались прежние жители, исконные самаркандцы <sup>5</sup>. В пользу такого объяснения гонорит компактное размещение этих кварталов. Если один-два квартала не могли существовать среди моря развалин и пустырей, то целая группа их на своей довольно обширной территории имела возможность поддерживать жизнь и обеспечявающую ее деятельность.

Какова бы ни была причина сохранеция этой группой кварталов своих старых назвапий, этот факт является еще одним убедительпым свидетельством, что даже в период запустения в Самарканде оставалось достаточно жителей, чтобы могли быть сохранены и переданы потомкам старые традиции.

Использованные нами этнографические источники позволили более углубленно и детально исследовать вопрос — историю городского населения, в данном случае населения одного из самых древних и широко известных городов Средней Азии. Привлечение сравнительного материала из письменных источников подтвердило те выводы, к которым можно было прийти на основании этнографических сведений и на-

родных преданий.

Этнографический источник показал себя надежным, - конечно при условии его критического и правильного использования. Достоверность приведенных выше семейных преданий подтверждается правильностью датировки событий, связыванием их с именем правителя, который, как хорошо известно историкам, способствовал заселению Самарканда после разрухи. Отражая одно и то же событие, один период истории города, предания, сохранившиеся в разных семьях, нередко разного происхождения, имеют общие черты, их характеризует удивительное постоянство деталей, которые, однако, отличались некоторым своеобразием при передаче их разными информаторами. Поэтому сходство деталей не кажется порождением единой фольклорной традиции, видимо, в этих различиях отразились различия в восприятии одних и тех же событий и разными группами населения, и разными семьями.

Исторические предация, естественно, сохранялись прочнее всего пе у тех, кто в смутный период оставался на месте, а у тех, чья жизнь в результате переселения пошла по иному руслу. В таких семьях предания бережно передавались из поколения в поколение, в этом видели залог сохранения связи с прежией родиной. Эта связь полностью не псчезала. На иболее любозе любознательные ездили туда посмотреть, где жили их предки, и иногда находили там

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Исключение представляет квартал Дари занджир, который запустевал и был заселен новыми жителями, в связи с чем его название изменилось.

родственников. Такую поездку совершил, например, ткач из квартала Культена. Мне известен также случай, когда в среде потомков переселенцев из Шахрисябза связи с шахрисябзскими родственниками были восстановлены спустя 14 поколений.

Если для ранних этапов истории народные предания имеют сравнительно небольшую ценность и на поверку нередко под ними обнаруживается книжный источник, то для периода, отстоящего на две-три сотни лет, их ценность значительно выше. Практика показывает, насколько прочно они сохраняются и как невелик в них сказочный, легендарный элемент, какой свойствен преданиям о глубокой старине. Материалы народных преданий, подкрепленные изучением состава населения и особенностей его быта, оказались очень полезными для прояснения вопроса о судьбе населения Самарканда в период и после разрухи XVIII в. Они позволили уточнить конкретную обстановку того времени, критически отнестись к сообщениям письменных, нарративных источников - сочинений местных авторов. Основательность такого критического отношения подтвердилась косвенными данными, извлеченными из письменных источников, особенно из актового ма-

Предания не только уточнили степень запустения, но и выявили различия в судьбе разных частей города, показали, какие районы были заселены вновь и за счет кого пополнилось население города. Стало ясно, что в этот период среди жителей Самарканда значительно увеличился численно узбекский элемент, в основном за счет узбеков из родо-племенных групп (исключение представили только ташкентцы), но вместе с тем осталось много местного таджикского населения. Вопреки сообщениям письменных источников (для правильной оценки которых в распоряжении историков не было достаточно сравнительных материалов), значительная часть старого местного населения в рассматриваемый нами неблагоприятный период в истории Самарканда не ушла оттуда, не оставила своих домов и кварталов. Когда в процессе преодоления разрухи в Самарканд пришли новые жители, большинство по-прежнему составляло его старое население, в основном таджикское, такое же, как население прилегающей сельской округи, за пределами которой начинаются степные пространства и места поселения узбеков, в основном родо-илеменных.

Это делает понятным, почему переселенцыузбеки постепенно перешли в большинстве на таджинский язык, а не наоборот, почему Самарканд, главный город области, населенной в основном узбеками, сохранил таджинский язык и долго оставался одним из центров тад жикской народности, таджикской национальной культуры. Это положение сохранилось и после национального размежевания, когда Самарканд вошел в состав Узбекистана, хотя с тех пор здесь стала развиваться и узбекская национальная культура, чему способствовало превращение Самарканда в город узбекских вузов и дальнейшее увеличение в составе его жителей узбекского этимческого элемента.

2. К вопросу о структуре среднеазиатского феодального города (исследование плана Вухары середины XIX в. из архива И.И.Лерха)

Вопросы исторической топографии среднеавиатских городов, не раз являвшиеся предметом исследования таких ученых, как В. В. Бартольд, Н. И. Умияков, М. Е. Массон, продолжают привлекать внимание историков. Это понятно: черты древней структуры и планировки городов полны глубокого исторического значения, они отражают этапы развития не только данного города, по и городской жизни вообще.

Большой интерес представляют собой планы городов, сиятые в тот период, когда в их планировке сохранялись еще многие древние черты. Пока неизвестны планы городов Средней Азии, выполненные в средние века. Первые планы, составленные путешественниками-европейцами, появились только в начале XIX в Но так как в этот период, вплоть до Великой Октибрьской социалистической революции, в Средпей Азии продолжал господствовать феодализм, города сохраняли, особенно в ханствах, свою древнюю планировку, сложившуюся исторически, на протыжении многих веков.

Больше, чем другие среднеазиатские города, оказалась изученной Бухара, по этому городу накоплено больше всего картографических материалов. Еще в 1820 г. ее план составил примкнувний к русской миссии немецкий востоковед Эдуард Эверсманн [51]. На этом плане мало топографических подробностей: па нем отмечены городские стены и ворота, два рыпка, утренний и вечерний, большой минарет, медресе Кукалташ — и это почти все. Контуры города несколько вытяпуты по меридиану, и в своем описании Бухары Эверсманн определил площадь ее как «несколько более длиппую, чем широкую» [51, стр. 71]. Ее диаметр он считал в три-четыре версты.

В 1841 г. план Бухары выполнил для Н. Ханыкова П. Яковлев, который был и участником путешествия в Бухару 1820 г. На этом плане контуры города близки к квадрату, по тоже несколько вытянуты по меридиану, па план нанессно гораздо больше данных: помимо стен и ворот показано 14 караван-сараев, 7 базаров, 6 кладбищ, 23 медресе, 10 крупных мечетей. Что особенно цепно, на плане изображены и окрестности города: паппии, сады, оросительные каналы, некоторые пригородные селения, сады эмира и знати [46].

Оба плана, таким образом, очень схематичны и неточны. Это понятно, так как в той исторической обстановке, карактеризовавшейся крайней замкнутостью эмирата, малой доступностью отграны для иноверцев, подозрительностью эмирских властей по отношению к людям неместным, снять план города было делом нелегким. Авторы обоих планов, конечно, не имели возможности не только производить какие-либо измерения, но и уточнять план хотя бы визуально.

В совершенно иных условиях создавался широко известный план Парфенова — Фенина, изданный Туркестанским военным округом в 1911 г. и снабженный обстоятельной экспликапией. Бухара к этому времени уже превратилась в вассальное ханство, было организовано русское политическое агентство, европейцы получили в Бухару свободный доступ. Снимавтий этот план топограф Парфенов имел возможность тшательно выверить все элементы топографии на месте. Впоследствии илан этот был неоднократно проверен на реальной территории города (В. А. Шишкиным, М. Саиджановым, Л. И. Ремпелем, О. А. Сухаревой). Было выяснено, что при некоторых мелких погрешностях илан очень точен. Он лег в основу всех планов Бухары, издававшихся в различных исследованиях.

В 1923 г. при проведении врачебно-санитарных мероприятий Бухарским тропическим институтом под руководством известного паразитолога Л. М. Исаева был составлен на основании теодолитной съемки еще более точный план города вместе с его окрестностями. Он хранится в архиве Тропического института и до сих пор не издан. Его научная ценность помимо точности заключается в том, что на нем очень полно зафиксирована та Бухара, которая в таком виде уже не существует, что на этом плане панесены и окрестности, чего нет на плане Парфенова — Фенина.

После Великой Отечественной войны, и особенно в 60—70-е годы, город коренным образом изменился. В результате реконструкции и строительства общественных и жилых зданий он вышел далеко за границы старых городских стен, которые после революции утратили всякое практическое значение и, не поддерживаемые постоянными ремонтами, стали быстро разрушаться. Хотя центр города, где находятся старые, имеющие художественную ценность

памятники архитектуры, охраняется от кардинальных изменений, но теперь город стал иным. Остается очень мало возможностей изучения исторической топографии города в целом по натуре. Тем больший интерес вызывают новые источники, освещающие прошлое города, в частности его топографию и структуру.

Такой интерес имеет опубликованный историком А. Р. Мухаммеджановым до последнего времени не входивший в научный оборот план Бухары, обнаруженный востоковедом Р. Гафуровой в архиве П. Н. Лерха. В отличие от всех других этот план сделан рукой местного человека, украшен изображением города, выполненным в стиле восточной миниатюры, и спабжен довольно многочисленными надписими на таджикском языке, содержащими частью пояснения к плану, частью различные сведения о Бухаре и бухарцах.

А. Р. Мухаммелжанов прочел и перевел все надписи, издал фотографию плана и составленный им на его основе вариант с надписями на русском языке, выполнил первичное исследование этого интересного документа. Это исследование, однако, не исчернало вопроса. Прежде всего не завершено критическое рассмотрение плана, а значит, он не подготовлен для использования в научных целях. Его данные не сопоставлены достаточно полно с уже накопленными сведениями о топографии Бухары. С некоторыми положениями автора публикации нельзя согласиться, их надо провивлизировать и дать им должную оценку. Наконец, следует показать, какие новые стороны или черты структуры феодального города раскрывает этот оригинальный план, в котором,

Одним из достижений А. Р. Мухаммеджанова является датировка плана. На плане нет указания, кто и когда его составил, и Мухаммеджанов датировал план, используя косвенные моменты. Анализ содержащихся в падписях на плане упоминаний о пекоторых лицах и событиях позволили А. Р. Мухаммеджанову очень убедительно доказать, что план мог быть составлен между 1852 и 1858 гг. Последняя дата установлена временем выезда из Бухары Лерха, вывезшего при этом рассматриваемый план [32, стр. 41].

видимо, отразились представления о городе

самих бухарцев.

Менее удачно, на наш взгляд, определено имя составителя плана. А. Р. Мухаммеджанов прилисал его известному бухарскому ученому и литератору Ахмаду Донишу (1827—1897) и сделал это с такой уверенностью, что без всяких оговорок в самом заглавии статьи назвал этот план «планом Ахмада Дониша». К мнению об авторстве Ахмада Дониша А. Р. Мухаммеджанов пришел на основании следующих до-

водов: «Таджикско-персидский язык плана свидетельствует о среднеазиатском происхождении его автора... Следует особо отметить детальную планировку арка. Это в какой-то мере доказывает, что автор документа участвовал в жизни эмирского двора». Так как Ахмад Дониш «был назначен... главным зодчим... отсюда понятно, что как придворный и главный архитектор он хорошо знал внутрениюю планировку арка...» «Общая картина города (имеется в виду изображение. — О. С.) и почерк показывают, что составитель плана был хорошим художником-пейзажистом и пеплохим каллиграфом», «он владел именно теми тремя специальностями, которыми обладал Ахмад Дониш, бывший, по его собственным словам, и зодчим, и астрономом, и каллиграфом, и художником». Чтобы подкрепить свои предположения, А. Р. Мухаммеджанов сравнил почерк надписей на плане с автографами Ахмада Дониша и нашел, что они «не отличаются друг от друга» [32, стр. 41— 42].

Несмотря на ценность некоторых сопоставлений А. Р. Мухаммедисанова, для окончательного решения вопроса об авторстве Ахмада Дониша их недостаточно. В Бухаре середины XIX в. он был не единственным, кто владел навыками, которые обусловили качество и характер выполнения плана, изображения и надписей. Обучение сыповей не только в мактабе, по и в медресе было в Бухаре принято, и существовало много грамотных людей, обладавших хорошим почерком, среди рядовых горожап (уровень жизни и культуры которых был в столице Бухарского ханства гораздо выше, чем в других местах). Хорошо грамотными были многие ремесленники наиболее развитых специальностей.

Чертить планы и рисовать умели, в частности, лучшие мастера-строители. Архитектор-пскусствовед П. Ш. Захидов изучил вопрос о навыках их в составлении планов и опубликовал образды работ мастеров-строителей из
Бухары, в частности их рисунок фасада здания
и два плана жилых домов, причем одип из пих
с превосходно выполненными надписями [19,
стр. 75—92].

Что касается планировки арка, то ее великолепно знали многие и не имевшие отношения к жизни двора, в частности ремесленники. Медники, ювелиры, золотошвеи, а раныше и ткачи должны были ежедневно являться в арк, где они работали в дворцовых мастерских [33, стр. 27; 41, стр. 53]. Особенно хорошо знали арк ремесленники строительных специальностей: не говоря о том, что они воздвигали там здания, они постоянно их ремонтировали, ежегодно ими производилась смазка глиной всех земляных крыш, пачиная с парадных зданий наружной части арка и кончая крышами его внутренней, женской половины.

Решающим доводом в пользу авторства Ахмада Дониша могло быть установление тождества почерков. Однако это дело настолько специальное, что достаточно убедительный вывод может сделать только специалист-графолог, лишь он может надежно установить, что именно перед нами: одна рука или один тип почерко.

Однако в данном случае нет нужды прибегать к такой глубокой экспертизе. В тексте надписей обнаруживаются столь грубые ошибки в самом паписании слов, что это говорит о недостаточной элементарной грамотности писавшего. В силу этого предположение об авторстве Ахмада Дониша, одного из самых образованных людей Средней Азии своего времени, отпадает само собой. Так, вместо название западных ворот и находящегося за ними селения) написано شركراه, вместо سیراب) — سراب («идут в Карокуль») — مروندبه قرا کول вместо مراب когда») او را که دفن کردند вместо , میروند در قراکول его похоронили») — او را که دفه کردن اله و послелние ошибки отражают особенности простой разговорной речи бухарцев, говор которых отличается, в частности, заменой предлога направления «ба» предлогом местонахождения «дар» и отпадением в окончании третьего лида множественного числа глаголов конечного звука «д», вследствие чего эта глагольная форма совпадает с инфинитивом. В литературном языке это не принято ни сейчас, ни во времена Ахмада Дониша. Просмотр рукописей, на которые ссылается А. Р. Мухаммеджанов как на автографы Ахмада Дониша, показал, что в них таких или подобных ошибок в написании нет.

Если бы не эти ошибки, мы готовы были бы признать, что в Бухаре того времени трудно пазвать более подходящее лидо в качестве составителя плана, чем Ахмад Донвш. Но опибки налицо, и это делает несомненным, что план составил кто-то другой.

Заметив, что «по стилю чертежа и оформлению оп довольно близок к документам европейской картографии» [32, стр. 32], А. Р. Мухаммеджанов высказывает, однако, предположение, что в основе этого плана лежит более ранний план, также местного происхождения, или что этот план выполнялся как оригинальный в качестве приложения к сочинению, которое автор плана якобы памерен написать в будущем [32, стр. 39]. Первое предположение аргумептируется тем, что на плане «не фиксируется открытый участок города, расположеный в северо-восточной части городской территории и включавший в себя часть пригород-

ного селения Дилкушо». Объясняя это изменением топографии Бухары после перестройки горопской стены в 1544—1545 гг., Мухаммелжанов пелает малоубелительный вывол, что имелся более ранний оригинал плана. Но дело не только в неубедительности этого довода: установлено, что открытого участка, не защищенного стеной, здесь вовсе не было, недаром он не фиксируется ни на плане из архива Лерха. ни на одном из известных дам планов Бухары. А. Р. Мухаммеджанова, видимо, ввел в заблуждение тот факт, что Дилкушо есть и внутри и снаружи города. Дело в том, что, когда в XVI в. была воздвигнута новая городская стена, она разделила пригородное селение Дилкушо на две части, одна из которых вошла в городскую черту и превратилась в жилой квартал того же имени, а другая осталась за стеной как селение, которое стало называться Дилкушо наружный («Дилкушойи берун»).

Для предположения о том, что план составлялся для будущего сочинения, есть некоторые основания: в одном из текстов на плапе (по Мухаммеджанову, текст «А») говорится : بعضى لشكر کشی اهل ازبك و تركمان را من بعد در بقیهٔ دیگر -А. Р. Му بقیه دیگر Выражение بعرض خواهد رسید хаммеджанов переводит как «в другом сочинении». Но слово 🛂 врядли может быть употреблено как синопим слова «сочинение», опо имеет значение «остаток», «продолжение». Приведенный отрывок, не совсем ясный по смыслу, скорее может выражать намерение автора плана продолжить надинси на нем, в которых он обещает упомянуть или рассказать о походе узбеков и туркмен. Но если бы даже автор плана и хотел сказать о своем намеренци в будущем написать историческое сочинение, совершенно невероятно, чтобы он начал работу с такого необычного для среднеазиатской культуры дела. как составление плана.

Копечно, найти ранний образед местной картографии весьма заманчиво, это было бы действительно открытием, так как до сих пор ни одного плана Бухары среднеазиатского происхождения для прошлых веков неизвестно. Но приведенные факты показывают, что предположение А. Р. Мухаммеджанова о местных традициях картографии не имеет под собой почвы. Видимо, недаром план из архива Лерха обнаруживает черты, которые ведут его родословную к европейской картографии.

Для выяспения происхождения и обстоятельств создания этого оригинального плана, конечно, очень важен факт обнаружения его в архиве Лерха, особенно при установлении того, что план был выполнен как раз в тот период, когда Лерх был в Бухаре. А. Р. Мухаммеджанов, использовав этот факт для датировки

плана, пе делает никаких выводов о том, как и почему именно тогда был составлен едипственный известный нам план Бухары, выполненый местным жителем. Между тем это обстоятельство наряду с другими фактами — временем составления плана и его сходством с европейскими образдами при отсутствии местной картографической традиции — делает гораздо более обоснованным предположение, что план был составлен по заказу самого Лерха, который мог подробно проинструктировать исполнителя, опираясь на уже известные ему опубликованные планы Бухары.

В том, что Лерх мог заказать план, нет пичего певероятного. Мы знаем не один пример из тех же приблизительно времен, когда русские ученые вступали в непосредственную связь со знающими местными людьми и заказывали им выполнение тех или иных заданий по собиранию и письменной фиксации сведений о малоизвестной тогда стране. Наиболее известны и пенны в научном отношении «Записки Шемса Бухари», инициатором написания которых, а вноследствии их комментатором и издателем был русский востоковед В. В. Григорьев [16]. Недавно были опубликованы краткие тексты из архива пругого востоковеда - А. А. Куна. Они содержат сведения общего характера о корпорациях хорезмских ремесленников [47]. Для местных людей эти сведения не могли представлять никакого интереса, тем более что в них много неточностей и ошибок. По-видимому, они были составлены по заказу Куна каким-нибудь грамотным хорезмпем, но, конечно, не ремесленником, чем и объясияются оппибки 6.

Характер и содержание поясняющих надписей на плане из архива П. И. Лерха показывают, что они рассчитаны не на бухарцев. Последним не нужно было бы объясиять, что значат шесты с хвостом яков на могилах,—это было в Бухаре известно с детства каждому. Но автор плана счел нужным не только подробно объясиять это, по и добавить, что «таково было правило бухарцев» [32, стр. 37, текст «Б»]. Также не надо было бы объясиять местным жителям, что «вода реки Зарафшан приходит в Бухару из Самарканда», как и роль деревянного каркаса зданий в специфических условиях Бухары с ее высоко стоящими грунтовыми водами.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ошибка, например, содержится в описании «способа проведения обряда менчиков» (тарикайи расми мисгари), в котором говорится о том, что обряд арвоми пир они «отмечают еженедельно по очереди» [47, стр. 64]. В действительности обряд арвоми пир при участии всех ремесленников совершался печасто, так как он требовал больших расходов и организационных мероприятий [34, стр. 214, 327, 329, 334, 341, 349].

Рассмотрим этот план с точки зрения его солержания, сравнив его данные с тем, что уже прочно установлено наукой относительно топографии Бухары XIX — начала XX в. Оценку плана дал и Мухаммеджанов, подчеркнув его научный интерес и указав на некоторые педостатки и неточности. Он отметил большую схематичность плана, несоответствие его с действительными контурами городской территории. Искажение пропорций - сильную вытинутость по вертикали - А. Р. Мухаммеджанов объяснил стремлением подогнать очертание города к контурам бычьей шкуры, что якобы было сделано в соответствии с распространенной в Бухаре легендой. По этой легенде, которая была записана уже давно и не раз публиковалась, Хулагу-хан, захватив город, грозил гибелью всем его жителям. Их спас святой Имам Казыхан, испросив себе у победителя ту территорию, которую охватит бычья шкура. Но в этой легенде далее рассказывается, что святой перехитрил хана: он не покрывал территории города шкурой, а разрезал ее на тонкие ремешки и окружил ими город. Именно это говорится и в одной из надписей на плане 7. Ясно, что после этого автору плана не было никакого смысла подражать в очертании города бычьей шкуре, он сам сообщил, что шкура, по легенде, не покрывала территорин города. Искажение его очертаний на плане может объясняться скорее всего тем, что автор плана не был в состоянии охватить взглядом весь город в целом. Справиться с задачей вычертить план без съемки оказалось достаточно трудным даже для такого подготовленного исполнителя, каким был II. Яковлев. Вспомним, что у него, как и у Эверсманна, территория Бухары оказалась вытянутой по меридиану, правда, не в такой степени, как на плане из архива Лерха. Более поздние планы, при которых применялась инструментальная съемка, показали, что в пействительности территория города была вытянута с запада на восток в отношении 2:3.

Кроме искажения контуров А. Р. Мухаммеджанов в числе неточностей плана отметил неправильности в расположении купольных пассажей — весьма приметных ориентиров для топографии Бухары, отклонение некоторых названий от установленных раньше и другие, менее важные ошибки, не имеющие принципиального значения, но тоже свидетельствующие, что на план без проверки полагаться нельзя. Вместе с тем А. Р. Мухаммеджанов не дал должной оценки ошибкам в одном из важнейших вопросов топографии феодальных городов — в расположении и названиях городских ворот.

Число и место городских ворот — это самый первый и очень важный вопрос исследования нсторической топографии города. Ворота один из самых стойких, прочно сохраняющихся элементов топографии. Их местоположение определялось издавна направлением основных дорог, ведших из города к тем местам, с которыми поддерживалась постоянная связь. Если ворота и перепосились при перестройке городской стены, то только по той же дороге, удаляясь от центра города в моменты роста города и приближаясь к центру при сокращении его территории. По воротам, которые нередко упоминаются в исторических источниках, могут быть определены территория города и его границы в тот или иной периол 8.

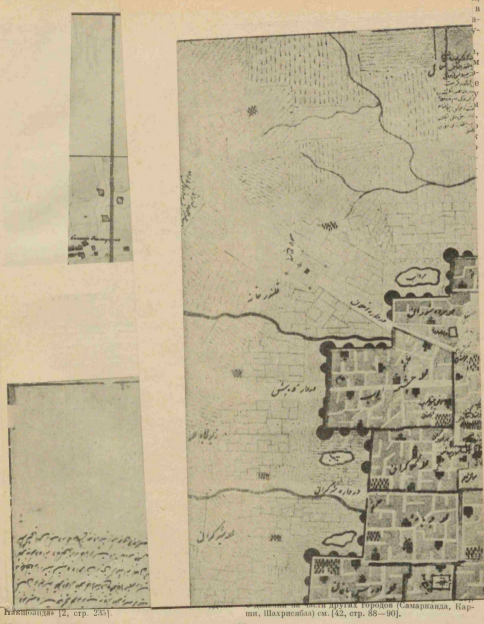
В отношении Бухары этот вопрос достаточно изучен. Число и порядок размещения ворот указаны в сообщениях авторов Х в., они оппсаны путешественниками, нанесены на план столько раз, что в этом вопросе нет никаких сомнений. Так как городские ворота, поставленные при постройке новой стены в XVI в., функционировали вплоть до революции, их хорошо знает каждый бухарец. Поэтому трактовка вопроса о воротах Бухары в любом новом источнике по исторической топографии города является пробным камнем, по которому мы можем проверить достоверность и точность вводимых в научный оборот новых фактов.

Если подойти с этим мерилом к плапу из архива Лерха, сразу обнаруживаются весьма существенные отклонения от истины. В восточной стене ворот показано больше, чем было в действительности: помимо того что в ней оказались Самаркандские ворота (на самом деле находившиеся в северной стене), автор плана разместил здесь еще трое ворот, назвав их воротами Файзабад, Баховаддин и Карши. Первые два из употребленных им названий происходят от двух популярных в прошлом святыньмазаров; оба находятся к востоку от города первый ближе, второй несколько дальше. К обоим мазарам паломники ходили через Мазарские ворота, во вторых воротах здесь нужды не было 9. Это показывает, что оба названия,

<sup>7</sup> Эта легенда была впорвые приведена А. Борнсом [8, стр. 429]. Ее приводит также А. А. Семенов [38, стр. 415], в несколько иной редакции. Имя Хулагу было им пепонятно, оно передается как Хулак. Так же вслед за инм пишет и А. Р. Мухаммоджанов [32, стр. 36, прим. 15]. Эту легенду и поныпе рассказывают в Бухаре, причем имя Хулагу произносится как Халоку и семантически связывается со словом жалок — «тибель».

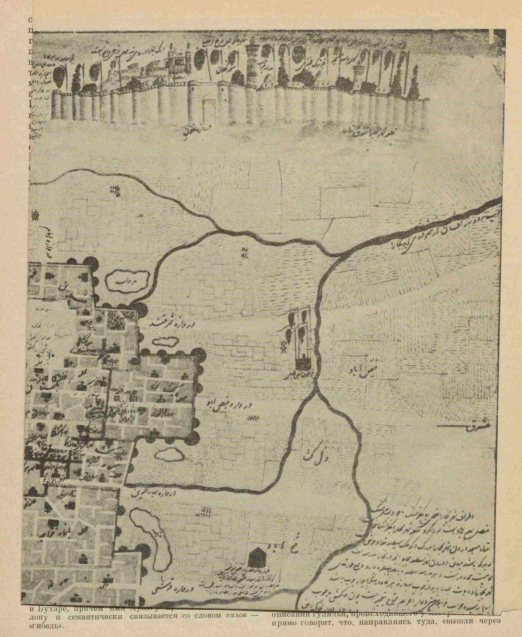
<sup>8</sup> По таким данным автором этих строк была определена граница Бухары до перестройки ее стены в XVI в. [40, стр. 46—50].

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Садриддин Айни, большой знаток Бухары, при описании гулянья, происходившего у мазара Файзабят, прямо говорит, что, направляясь туда, «вышли через



10 Заказ № 2664

145



которые мы встречаем на плане из архива II. Лерха, могли относиться только к одним воротам. Название «ворота Файзабад» до сих пор зафиксировано не было, вероятно, оно употреблялось в очень узком кругу населения Бухары, возможно, среди жителей, в том или ином отношении связанных с этим мазаром. Обычно восточные ворота назывались Мазарскими (дарвозайи Мазор) или «Воротами благородной могилы» (дарвозайи Мазори шариф). Названия «ворота Баховаддин» среди бухарцев встречать не приходилось: его употребил на своем плане Эверсмани, у Яковлева оно встречается как название мазара («дорога в Богауддин»). Такое название в устах местного человека звучало бы странно. В Средней Азии даже старших по возрасту считается пеуважительным называть их собственным именем, и многие мазары полностью утратили имя похороненного в них лица (в Бухаре — мазары Имом Козыхон и Эшони пир. в Маргелане — мазар Ходжамди кабри. Таких примеров можно привести множество). Если бы ворота, ведшие к мазару Ходжа Баховаддина Накибанда, и назвал ктонибудь именем святого, то не иначе, как сопроволив его титулом. Появление непочтительного «ворота Баховаддин» на плане, выполненном местным человеком, бухарцем, понять трудно: можно только предположить, что его подсказал исполнителю Лерх, заимствовав его с плана Эверсманна.

Так же как автор плана ошибся, показав отдельно ворота Файзабал и Баговаддин, он неверно счел два названия одних ворот — Каволя и Карши — за названия двух отдельных ворот. То, что оба эти названия относились к одним воротам, хорошо знали все пожилые бухарцы, так значится и на плане Парфенова — Фенина, где даны оба названия. Первое, старинное, но далеко не забытое в Бухаре, в полном виде звучало как Дарвозайи Каволяйи гадж, это название утвердилось за ними потому, что через эти ворота ездили к месторождению известняка, который добывался для выжигания алебастра. Селение Каволя показано на плане Яковлева недалеко от ворот, которые названы им «Каволя, или Каршинские».

Поместив ворота Файзабад и Мазар в качестве двух отдельных ворот в восточной стене, автор плана из архива Лерха был вынужден отодвинуть ворота Каволя (на плане — Каволя им Махмуд) на юг, и они оказались у него на том участке южной стены, где в действительности были ворота Саллаххона. Поэтому последние были им сдвинуты к западу. А так

как город в поперечнике оказался очень узок, двое других ворот, также находившихся в южной стене,— ворота Намозгох и Шайх Джалол— в ней не поместились и были вовсе опущены.

Все эти ошибки, допущенные автором плана, показывают, что в вопросе о воротах — одном из самых кардинальных для топографии феодального города — план не «открывает новые пункты», как выразился по данному вопросу А. Р. Мухаммеджанов, а при некритическом к нему отношении вносит путаницу и ошибки.

Однако все неточности этого оригинального плана не должны заслонять его ценности как первого образца картографии, выполненного местным человеком, и как своеобразного источника по исторической топографии Бухары. Одна его черта, по нашему мнению, представляет действительно большой научный интерес: это членение города на двенадцать крупных частей, которые на плане названы «махалла».

Термин махалла, зафиксированный (в частности, для Бухары) еще в X—XII вв., имел в разных местах и в разные периоды различное значение. В Бухаре того периода, к которому относится составление плана, он обозначал (как и в Самарканде) обособленные районы города или пригорода, занятые отличными от основного населения этническими группами, в то время как квартал-приход назывался (начиная с XVII в.) термином гузар. В других местах — Ташкент, города Ферганской долины и Северного Таджикистана — для кварталаприхода употреблялся термин махалла, а термин гузар обозначал маленькие межквартальные базарчики 19.

Структура городов, выражавшаяся в их членении на отдельные части, имела первостепенное значение для их внутренней жизни и отражала ее уклад. В последние века сохраняло значение деление на жилые кварталы, засвидетельствованное письменными источниками для далекого прошлого. Жилой квартал в большинстве городов Средней Азии совпадал с приходом и был невелик. Членение же на 2-4 крушные части, отмеченное во многих горолах 11. в Бухаре не сохранилось, но, видимо, прежде тоже существовало. Выявляются следы еще одной структурной ступени - деление горола на 12 частей. Оно было основательно забыто и его не обнаружили при опросах ни В. А. Шишкин. ни И. И. Умняков, ни автор этих строк. Оно-то и отразилось на плане из архива

ворота Мазор. От самых ворот прямо на восток пла большая дорога, которая вела к мазару Баховаддина Накшбанда» [2, стр. 235].

<sup>10</sup> Об этих терминах в различные периоды истории городов см. [43, стр. 103].

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Особенно много сведений о делении на четыре части Тапикента приводит П. А. Маев [24, стр. 17, 29]. О делении на части других городов (Самарканда, Карци, Illахрисябла) см. [42, стр. 88—90].

П. Н. Лерха. Его следы отмечены в несколько ином значении и более ранними изблюдениями А. А. Семенова. По его словам, территория Бухары «делилась на две части линией, проходящей от Самаркандских ворот к воротам Саллаххона, т. е. в направлении с севера на юго-запад. Части эти назывались сахмами (אברים), каждый сахм делился па шесть частей, называвшихся джарибами (בערים), п пмел своего начальника, называвшегося бобо (בערים), а каждый джариб был подчинен дахбоши (בערים), т. е. десятскому» [39, стр. 48].

Таким образом, А. А. Семенов рассматривает деление города на двенадцать частей лишь в связи с административным управлением эмирской Бухары. Выделение этих частей на плане из архива Лерха позволяет увидеть в этом нечто большее, чем организацию административного падвора. Видимо, за этим делением скрывается очень старая традиция, определявшая структуру древнего среднеазиатского города. Может быть, его следует связать с наличием у Наршахи двух терминов для частей города (которые переводятся обычно как квартал и улипа) - это махалла и ку. Значение, которое придавал этим терминам сам Наршахи, не совсем ясно. Хотя в более поздних средневсковых источниках они употреблялись как синонимы, можно предполагать, что у Наршахи они имели разное значение. Во всяком случае, именно термин махалла употреблен им в тех случаях, когда он говорил о кварталах, «отделенных и уладенных пруг от друга, подобно селениям». или о делении города более древней эпохи на четыре части. Изучение следов древнего члечения Бухары, позже утраченного, является неотложной задачей. Судя по тому, что на плане, вычерченном в середине XIX в., а позже в материалах А. А. Семенова его следы еще ощущаются, может быть, удастся найти среди самых пожилых бухарцев таких, которые будут способны своими воспоминаниями об этой традиции пролить хотя бы слабый свет на эту особенность структуры города.

Отметив ценность того факта, что на плане из архива Лерха отражена древняя особенность структуры города, не вскрытая другими источниками, нельзя не указать, что в названии и размещении этих частей многое вызывает сомнения, не подтверждается другими данными. Так, махама Моркушон помещена на нем в северо-восточной части городской территории. В Бухаре вмелся квартал-приход с этим названием, но он находился на юго-западе, около проспекта Хыёбон. Возможно, однако, что название «махалла Моркушон» никак не связано с названием квартала Моркуш, а является искаженным названием старых городских ворот

Мардкушон, употреблявшимся в X в. и являвшимся, по предположению В. В. Бартольда, названием, исторически восходящим к Мардкушо [4, стр. 153], что существенно меняет его семантику (Мардкушан — «Убивающие мужчин», Мардкуша — «Открывающие мужчинам» или «Открываемые мужчинамия»). Бартольд, правда, считает, что Мардкушанские ворота соответствовали воротам Саллаххона [4, стр. 154], однако О. Г. Большаков вносит поправку и высказывает мнение, что эти ворота соответствовали не воротам Саллаххона, а Калабадским, что подкрепляет наше предположение [6а, стр. 383, прим. 5—6].

Для северо-востока напрашивается другое название махалла, засвидетельствованное источниками средневековья и сохранявшееся до наших дней: здесь находился одии из старейших бухарских кварталов — Калобод, названный, вероятно, по воротам Калобод, известным с X в. [4, стр. 153—154; 45, стр. 153]. Квартал Калобод упоминается в документах и сочинениях XV в. [52, стр. 40; 56, № 55]. Так как он сохранял это название вплоть до настоящего времени, его местоположение устанавливается совершенно надежно [40, стр. 54—55].

Не на месте показана и махалла Имом Козыхон: она помещена в северной части города, тогда как в действительности квартал с этим названием был расположен в восточной части, к югу от Мазарских ворот [40, план Бухары, стр. 96]. Махалла Мурдашуён неправильно показана около северной стены города, а махалла Чашма Аюб — прилегающей к пей с юго-запада: на самом деле к стене прилегал квартал Чашма Аюб, а квартал Мурдашуён лежал восточнее, на юг от площади Регистан, находясь далеко от городской стены.

Ошибок в таких вопросах, которые были для бухарцев совершенно очевидны, так много, что это вызывает педоумение: как мог допустить их автор плана, сам бухарец. Не только Ахмад Дониш, который, по предположению А. Р. Мухаммеджанова, составил этот план, но и рядовой житель города просто не мог пе знать, куда через какие ворота падо илти Удивительно, как бухарец мог пазвать «Ворота благородной могилы» просто воротами Баховадина. Почему на плане, составленном, несомпенно, жителем Бухары, оказались все эти неточности, мы пока разгадать не можем. Может быть, ответ придет с дальнейшим изучением архива П. И. Лерха.

Можно согласиться с А. Р. Мухаммеджановым, что в опубликованном им плане до нас допли элементы топографии педостаточно изутенного города Бухары XVII — первой половины XIX в. Следует только добавить, что в той же мере город пе только этого времени, но и более ранней эпохи отражен также в планах, составлявшихся в 1910 и 1923 гг., так как в своих основных чертах Бухара сохраняла вплоть до реконструкции в послевоенное время ту топографию, которая сложилась при перестройке городской стены в XVI в., когда определилась послединя граница и в городскую черту были включены новые части, ранее бывшие пригородными селениями.

Но каково бы ни было происхождение плана, он, несомненно, несмотря на имеющиеся в нем ошибки и неточности, никогда не потеряет ценности источника по исторической топографин Бухары. Конечно, его ценность была бы много выше, если бы он был опубликован в свое время. К сожалению, Лерх не издал его. О причинах этого можно только гадать: возможно, он не считал план достаточно надежным или не имел материала, чтобы его должным образом комментировать.

К пашим дням план сохраняет интерес главным образом историографический. С тех пор было составлено несколько планов Бухары, более подробных и точных, - мы их характеризовали выше. Арк, показанный на плане, был детально изучен в 1940 г. М. С. Андреевым; он восстановил его планировку после того, как многие постройки уже разрушились, использовав сообщения тех пожилых бухарцев, которые до революции были постоянными посетителями арка и могли не только указать, где стояли не существовавшие в 1940 г. здания, но и дать сведения о назначении и использовании всех помещений [3].

Помимо определенной значимости плана для топографии Бухары, он может быть оценен и в другом аспекте: обнаруженный в архиве русского востоковеда, который, как показывают приведенные нами факты и соображения, мог быть инициатором составления плана, этот документ открывает любопытную страницу в истории культуры, отражая в той или иной степени связи с представителями среднеазнатских народов ученых, приезжавших сюда из России еще до присоединения к ней Средней Азин.

1. Азадаев Ф., Ташкент во второй половине XIX в., Ташкент, 1959. Айни С., Воспоминания, М.— Л., 1960.

А и и и с., Босноминания, м. – от., 1900.
 А и д р е е в М. С., Чех ов и ч О. Д., Арк-кремль Бухары, Душанбе, 1972.
 Б а р т о л ъ д В. В., Туркеств в эпоху монгольского нашествия, — Соч., т. 1, М., 1963.
 Б а р т о л ъ д В. В., История культурной жизни

Туркестана,— Соч., т. II, кн. I, М., 1963. 6. Бартольд В. В., История Туркестана,— Соч., т. II, кн. I, М., 1963. 6a. Бартольд В. В., Бухара,— Соч., т. III, М.,

1965.

7. Бартольд В. В., История турецко-монгольских народов,— Соч., т. V, М., 1968. 8. Борис А., Путешествие в Бухару, ч. III, М.,

- 9. В амбери А., Путешествие по Средней Азии, М.,
- 10. В ороновский Г. Д., Гульшен уль-мулюк, АКД, Тапкент, 1949.
- 11. В яткин В. Л., Материалы к исторической географии Самаркандского вилаета, - СКСО, вып. VII,

Самарканд, 1902. 12. Вятки в В. Л., Самария. Перевод и примеча-ния,— СКСО, вып. VI, Самарканд, 1899.

- Вяткин В. Л., Кавдия мадая. Перевод и примечания,— СКСО, вып. VIII, Самарканд, 1906.
   Вяткин В. Л., Афраснаб городнице былого Самарканда, Ташкент, 1927.
   Гребенкин А. Д., Таджики,— «Русский Тур-кестан», вып. 2. М., 1872.
   Григорьев В. В., Записки Мирзы Шемса Бутери.

- хари. Перевод и примечания В. В. Григорьева,-«Ученые записки Казанского университета», кн. I, Казань, 1861.
- 17. Добросмыслов А. И., Ташкент в прошлом и настоящем, Ташкент, 1912.
- $\mathbf{E} \ \boldsymbol{\varphi} \ \mathbf{p} \ \mathbf{e} \ \mathbf{M} \ \mathbf{o} \ \mathbf{B} \ \boldsymbol{\Phi}$ ., Девятилетнее странствование, M., 1950.
- 19. Захидов П. Ш., Искусство проектирования пародных зодчих Узбекистана,— «Искусство водчих Узбекистана», Ташкент, 1962.

Иванов П. П., Очерки по истории Средней Азии, М., 1958.

- 21. «Из истории искусства великого города», Ташкент,
- 22. «История Самарканда», тт. I-II, Ташкент, 1972. 23. Клавих о Рюн Гонсалес, Жизнь и деяния великого Тамерлана. Дневник путешествия ко двору Тимура в Самарканд в 1403—1406 гг.,— «Сборцик ОРИЙИС АН», т. XXVIII, № 1, СПб., 1881. 24. Масв П. А., Азиатский Ташкевт,— «Материалы

для статистики Туркестанского края», вып. IV, СПб., 1876.

25. Маллицкий Н. Г., Ташкентские махалля и мауза, - «В. В. Бартольду», Ташкент, 1927.

26. Массон М. Е., Культурно-исторические экскур-

сип по Самарканду, Самарканд, 1926. 27. Массон М. Е., Архитектурно-планировочный облик Самарканда премен Навон (вторая половина XV в.), - «Труды САГУ», нов. сер., LXXXI, Ташкент, 1956.

28. Массон М. Е., Самарканд эпохи Улугбека,— «Звезда Востока», Ташкент, 1948, № 5.

- 29. Массон М. Е., Прошлое Ташкента,— «Изпестия АН УзССР», Ташкент, 1954, № 2.
  30. Массон М. Е., По поводу далекого прошлого Самарканда,— «Из истории искусства великого города», Ташкент, 1972. 31. Мукминова Р. Г., Ремесло в Самарканде и
- Бухаре XVI в., автореф. докт. дисс., Ташкент,
- 32. Мухаммеджанов А. Р., Историко-топографический план Ахмада Дониша, - ОНУ, 1965,
- 33. Пещерева Е. М., Бухарские золотошвен, мАЭ, вып. I, м.— Л., 1955.
  34. Пещерева Е. М., Гончарное производство Средней Азии, м.— Л., 1959.

35. Рузиева М., О занятии земледелием жителей Ташкента (конец XIX— начало XX в.),— «Из истории культуры народов Узбекистана», Ташкент, 1965.

Сайдкулов Т. С., Самарканд конца XIX — начала XX вв., Самарканд, 1972.

37. «Самарканд. Краткий справочник, составленный И. И. Умняковым и Ю. Н. Алескеровым», Ташкент, 1958.

38. Семенов А. А., Основание священной Бухары,— «Этнографическое обозрение», СПб., 1903, № 2.

39. Семенов А. А., Очерк устройства центрального административного управления Бухарского ханства позднейшего времени, - «Материалы по истории таджиков и узбеков Средней Азии», вып. III, Сталинабад, 1954.

Сукарева О. А., К истории городов Бухар-ского ханства, Ташкент, 1958.

Сухарева О. А., Позднефеодальный город Бухара XIX— начала XX в., Ташкент, 1962. Сухарева О. А., Бухара. ХІХ — начало ХХ в.,

M., 1966.

43. Сухарева О. А., О терминология, связанной с исторической топографией городов Средней Азии, — НАА, М., 1965, № 6.

44. Турсупов Н., Ходжент и его население,-«Очерки из истории северных районов Таджикиста-

- на», Ленинабад, 1968. 45. Умняков И.И., К вопросу об исторической топографии Бухары, - «Сборник Туркестанского восточного института в честь А. Э. Шмидта», Ташкент, 1923.
- 46. Ханыков Н., Описание Бухарского хапства, СПб., 1843.

47. III амансурова А., Интересные материалы о ремесленных организациях в Хиве XIX в .. - ОНУ Гашкент, 1965, № 10.

48. Шишкин В. А., Города Узбекистана, Ташкент,

49. «Этнографические очерки узбекского сельского населения», М., 1963. 49а. Писарчик А. К., Народная архигектура Са-

марканда, Душанбе, 1975.

50. Якубовский А.Ю., Самарканд при Тимуре и тимуридах в XIV—XV вв., Л., 1933. 51. Eversmann Eduard Reise von Orenburg-

nach Bukhara, Berlin, 1823.

52. كتاب ملزاده (литография) Новая Бухара, 1904 г.

53. كلشن الملوك [Сочинение Мухаммада Якуба Бухари], ркп. ИВАН УаССР, № 1507.

54. الأصحاب Сочинение Мухаммеда Бади бли Мухаммад Шариф, известного под псевдонимом Малихо [مليخا], ркп. ИВАН УзССР, № 2727 («Собрание Восточных рукописей АН УзССР», т. І, стр. 133, Nº 320).

55. حمد وثانق (Сборник казийских документов), рки.

ИВАН УаССР, № 1386.

56. Вакуфные грамоты из собрания Гос. архива УзССР, ф. 323, опись.

## ГОРОДСКОЕ САМОУПРАВЛЕНИЕ В ТАШКЕНТЕ XVIII в.

В XVIII в. Ташкент считался «вольным городом» <sup>1</sup>. Этот крупный торговый центр с принадлежавшей ему обширной округой в своих внутренних делах и во внешних сношениях не зависел от какой-либо деспотической монархии и только платил определенную дань казахским (или калмыкским) ханам.

Горожане Ташкента, во главе которых стояла группа богатых и знатных аристократов - ходжей, по своей воле «принимали» и «изгоняли» ханов, а подчас и убивали их, если они нарушали установленные для них пределы строго ограниченной юрисдикции. Ханы не имели в Ташкенте политической, административной и судебной власти. Правящие ходжи сами, независимо от ханов, вели переписку с иностранными державами, собирали городские налоги, судили горожан. Высшей судебной ипстанцией был ахун - духовное лицо. Даже на периферии, в селениях и городках, подчиненных Ташкенту, ханы не имели права собирать налоги без представителей ташкентской городской власти. В Ташкенте ханы могли жить в отведенных им «замках», но не смели заходить в укрепленную цитадель и внутренний город, где помещались главный рынок, гостиный двор, высшая судебная палата и высший орган городского самоуправления. Внешний город с пригородами был разделен на четыре части, а внутри частей — на множество кварталов — махалла. Городская администрация ведала ирригацией, полицейскими, торговыми и ремесленными делами. Все мужское население было вооружено и участвовало в военных действиях, поочередно выставляя отряды от отдельных частей города.

Ханы были пужны Ташкенту лишь для того, чтобы обезопасить город от кочевников окружающей степи, через которую ташкентцы посылали торговые караваны, и избавиться от нападений на купцов, земледельцев, садоводов и пастухов за пределами города. Договорен вость с казахскими ханами обеспечивала безопасность караванной торговли, пригородных пашен, огородов, садов и пастбищ горожан.

В конце XVIII в. Ташкент совсем подчинил себе окрестных кочевников, ликвидпровал у них ханскую власть, предписал казахам определенные законополжения и заставил их платить городу натуральный налог скотом. Кроме того, их обязали выставлять отряды конницы в помощь городскому войску. Это было апогеем могущества Ташкентской феодальной республики и в то же время началом ее конной республики и в то же время началом ее конной республики и в то же время началом ее конной республики и в то же время началом ее конной которого Юнус-ходжа, избрапный ходжами при объединении четырех частей города, узурпировал власть и стал единоличным правителем. За это возмущенные горожане предали его во время войны с Кокандом.

Политическая самостоятельность горожан Ташкента XVIII в. окрепла в результате роста торговли и ремесла, общего экономического развития, наблюдавшегося здесь в течение ряда веков. Географическое положение Ташкента на границе с казахской степью сделало его опорным пунктом товарообмена с кочевниками, всегда нуждавшимися в продуктах земледелия и ремесла. Источники XV-XVI вв. отмечают огромное стечение народа и товаров на ташкентском базаре. В дальнейшем увеличился объем торговли с Россией. Завоевание Сибири, основание Оренбурга и Макарьевской ярмарки, обмен посольствами содействовали развитию караванной торговли и обогащению ташкентских купцов. Они-то и установили в городе порядки, выгодные им и удобные для торгово-ремесленного развития. Стоявшие у власти аристократы (ходжи) были одновре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Вольным городом» называл Ташкент побываний в Средней Азии в 1721—1724 тг. Николай Минер, камердинер Флорио Беневени, посланного туда Петром Первым. Кроме Ташкента «вольными городами» он назвал Каштар, Маргслан, Андижан, Балх и Бадахшан. О последних сказано, что они «под особыми ханами, которых-де ханов переменяют зело часто для того, что не наследные» [22, стр. 388—389].

менно и крупными землевладельцами, и богатейшими купцами, ежегодно снаряжавшими

караваны в степь и в Россию.

Существование в Ташкенте XVIII в. городского самоуправления, независимого от ханской власти настолько, что оно, по существу, пользовалось всеми правами городской феодальной республики, до сих пор не было установлено. Высказывалось убеждение, что для городов Средней Азии и Востока вообще было характерно отсутствие такого рода городского самоуправления и что при феодализме там могла быть только одна форма государства деспотическая монархия [см., например, За, стр. 475]. Однако наличие не монархического, а скорее республиканского политического строя в Ташкенте XVIII в., как и в государствах сарбадаров Себзевара и Самарканда XIV в., в средневековом Ани в Армении, в бухарском Искиджкате и других местах, - все эти факты заставляют сомневаться в обоснованности вышеприведенной точки зрения. По-видимому, в восточных странах, как и на Западе, при феодализме существовали обе формы государственного строя, упомянутые В. И. Лениным в лекции о государстве [10, стр. 76]. Дальнейшее изучение истории некоторых восточных городов указывает на единство историческо-10 процесса социально-политического разви-

Ниже приводятся доказательства выдвинутых положений, история изучения вопроса и обзор источников.

История изучения Ташкента XVIII в.

(П. И. Рычков, А. И. Левиши, А. И. Добросмыслов, Н. Г. Маллицкий, В. В. Бартольд, П. П. Иванов, М. Е. Массон, Ф. А. Азадаев, Ю. А. Соколов, Э. Ходживе)

Истории Ташкента XVIII в. посвящено немало научных исследований, проводившихся в течение длительного времени, начиная с 1751 г., когда первый член-корреспоидент Российской когда нервый член-корреспоидент Российской когда нармы на П. И. Рычков написал «Топографию» [24] и «Историю» [23] Оренбургского края, включающие сведения и о Ташкенте.

Сведения о Ташкенте П. И. Рычков почерпнул главным образом из показаний поручика Карла Миллера, побывавшего в Ташкенте в 1739 г. <sup>2</sup>, а также из расспросов других «бывалых там людей и от самих тех народов». Иногда он ссылается на «Дела» архивов, к которым

имел доступ, так как служил в оренбургской Канцелярии в 1734—1777 гг.

И. И. Рычков первый обратил внимание на то, что многие города и села Южного Казахстана были подчинены Ташкенту. Он указал на сосредоточение в Ташкенте всей торговли общирного края, на вооружение ташкентцев-горожан, «ибо онп — военные люди», и на тот важнейщий факт, что правительство в Ташкенте «тутопние граждане содержали» сами.

Замечательное для своего времени сочинение А. И. Левшина [9а] было результатом многолетних и серьезных научных исследований. В 1819—1820 гг. А. И. Левшин изучал архив Азиатского департамента министерства пностранных дел в Петербурге. Следующие пва года он провел в Оренбурге и в степях Зауралья. где вел переговоры с казахами, ездил к хану Младшего жуза. Всюду он собирал устные сведения, которыми проверял данные, почерпнутые в архивах. Свой научный метод А. И. Левшин сам характеризует в «Предисловии» следующими словами: «Главным правилом моим было ничего не выдумывать и не заменять недостатка положительных сведений мечтательными предположениями».

А. И. Левшин был первым, кто задумался над вопросом, почему казахи во второй половине XVIII в. не могли овладеть Ташкентом и не водворились в нем, хотя имели для этого как

будто достаточные силы.

распрей.

А. И. Левшин опубликовал показания вятского купца Шубая Арсланова о Ташкенте 1742 г.; он отметил важный факт оседания казахов и каракалпаков около Ташкента в 60-х годах XVIII в.; упомянул о ташкентском восстании 1784 г. и о предписании ташкентским правителем Юнус-ходжи особых правил казахам для разбирательства их внутренних

А. И. Добросмыслову принадлежат две работы по нашей теме. Первая из них — сборник материалов из архивов Тургайского областного управления [17, стр. 55-64]. Несмотря на слабость археографического метода, это издание внесло в науку ряд ценных источников и среди них необыкновенно интересную «Сказку приезжего из Ташкента» Нур Мухаммада Алимова, записанную русским чиновинком в Уфе в 1735 г. Нур Мухаммад был прислан ташкентскими «градодержателями» для выяснения вопроса об условиях присоединения Казахстана к России. В своей «Сказке» он подтвердил сведения К. Миллера о внутреннем самоуправлении в Тапкенте и в г. Туркестане, о наличии в них городских «магистратов», не подчиненных ханской власти.

Ниже мы подробно рассмотрим содержание сведений, сообщенных К. Миллером, Нур Му-

<sup>\*\*</sup> Сведения Карла Миллера, посылавшегося в Ташней историком Татищевым, рассматриваются пиже. Они дошли до нас только в изложении П. И. Рычкова и Я. В. Ханыкова [см. 28, примечания, стр. 4—56].

хаммадом, Ш. Арслановым и др. Здесь же необходимо упомянуть вторую книгу А. И. Добросмыслова, на этот раз уже специально посвященную истории Ташкента [6]. К сожалению, в этой общирной компиляции все, что говорится о древней и средневековой истории, не имеет или почти не имеет научного значения. Цитируя вторично рассказ Нур Мухаммада, показания К. Миллера (по П. И. Рычкову), сообщения Ш. Арсланова (по А. И. Левшину), описания М. Поспелова и Т. Бурнашева (по Я. В. Ханыкову), А. И. Добросмыслов совершенно пекритически повторяет своих предшественников. А. И. Добросмыслов писал, что якобы бухарский эмир Шах Мурад в 1795 г. завладел Ташкентом и ставил туда своих наместников с нукерами. П. И. Иванов после обстоятельной проверки пришел к заключению, что эти сведения (упоминающиеся также в работах В. Наливкина [21, стр. 73], А. Шишова [32, стр. 70], Н. Г. Маллицкого [12, стр. 82] и В. И. Массальского [15, стр. 610]) не подтверждаются ни ферганскими, ни бухарскими источниками [8, стр. 99]. На той же точке зрения стоял, видимо, и В. В. Бартольд, который нигде не говорит о власти Бухары над Ташкентом в XVIII в.

В рукописи «Та'рих-и джадиде-йи Ташкент» [20] 3, на полях листа 3596, говорится, что Юнус-ходжа, правивший в Ташкенте в 80-90-х годах XVIII в., «временами заставлял читать хутбу на имя Абу-л-Файз-хана, султана Бухары, а иногда становился врагом Бухары и переделывал хутбу и чекан [монет] на имя знатных хаканов Кокапда». Грубый анахронизм (так как Абу-л-Файз был убит в 1747 г.) и все содержание глоссы, явно прококандского направления, заставляют сомневаться в достоверности этих сведений. А. И. Побросмыслов в своей книге по истории Ташкента заявляет, что Кусек-бек был наместником Пжунгарии, тогда как из цитируемых им же показаний Шубая Арсланова ясно, что из Джунгарии был прислан другой человек «в товарищество упомянутому Кусек-беку». А. И. Добросмыслов без всякой проверки повторил вслед за русскими чиновниками XVIII в. обвинение Абу-л-Хайр-хана в беззастепчивой лжи, когда он в письме в Россию «замолчал о существовании в Ташкенте Джулбарс-хана» и писал «о каких-то своих приятелях, будто бы управляющих самостоятельно Ташкентом и Большой киргизской ордой». На самом

деле письмо Абу-л-Хайра свидетельствует о сложной внутренней борьбе в Ташкенте, когда действительно самостоя-«градоправители», тельно правившие в Ташкенте, ориентировались на Абу-л-Хайра, решившего присоединиться к России, в то время как Джулбарс подчинился Джунгарии. А. И. Добросмыслов пустил в ход версию о том, что в Ташкенте «порядка в управлении не было (одно время в городе было даже четыре враждебных друг другу правителя) до тех пор, пока Ташкентом не стал заведовать хаким Юнус-ходжа». Между тем период «четырех хакимов», как мы покажем ниже, вовсе не был периодом анархии, в нем был свой, республиканский порядок, не исключавший, конечно, внутренней борьбы. Все дело в том, что республиканские порядки не нравились монархистам, им более по вкусу был другой порядок, установленный Юнус-ходжой, ко-

торый уничтожил республику.

Н. Г. Маллицкий начал публиковать статьи по истории Ташкента с 1889 г. [11, 13; 12, стр. 10-21 и 76-91; 14, стр. 108-121]. Они основаны на собственных наблюдениях и результатах опроса старожилов, собранных за время длительной службы автора в Ташкенте. Прекрасное знание города и его населения, активные многолетние исследования Н. Г. Маллицкого дали в результате комплекс материалов и выводов, которые в дальнейшем повторялись всеми историками. Конечно, достоверность этих материалов неравноценна в разных частях: мы можем больше положиться на них в той части, которая касается XIX в. Особенно пенны описания ирригационной системы, архитектурных памятников, форм административного пеления города, названия частей его, многих махалла и мауза, причем Н. Г. Маллицкий отметил, где были расположены те из них, названия которых имели в основе узбекские слова, и где те, названия которых образованы из таджикских слов.

По сведениям Н. Г. Маллицкого, в Ташкенте «ремесленники, сложившиеся в крепкие цеховые организации, земледельцы и торговцы сообща ведали общественные дела. В эту-то эпоху, - пишет он, - надо полагать, особенно укрепились и развились в Ташкенте, этом "Гамбурге" Средней Азии, по выражению русских официальных документов XIX столетия, те замечательные муниципальные нравы большого города, о которых говорят русские источники XVIII и XIX столетий» [12, crp. 82].

В другой статье Н. Г. Маллицкий пишет: «Во второй половине прошлого (т. е. XVIII.-О. Ч.) столетия Ташкент, фактически не зависевший пи от Бухары, ни от начинавшего усиливаться Коканда, управлялся ходжами».

<sup>3</sup> Ниже все ссылки делаются па старейшую рукопись № 7791 (возможно, автограф). Автор, близкий родственник одного из ташкентских правителей, написал свое сочинение во второй половине XIX в. О нем см. [4, стр. 81-82; 31, стр. 172-192].

Отметив, что ташкентцы сильно страдали от нападений кочевников и от внутренних междоусобий между горожанами, Н. Г. Маллицкий так сформулировал дальнейшее развитие событий в городе: «Дошло до того, что в четырех частях Ташкента — Бешагачской, Шейхантаурской, Сибзарской и Кукчинской - появились четыре отдельных правителя (чор хаким), которые враждовали между собою. Правитель Шейхантаурской части Юнус-ходжа отобрал у подвластного ему населения медную посуду и из этой меди отлил пушку. Благодаря этой единственной пушке он одержал над своими соперниками верх, и место решительной стычки на границе Шейхантаурской и Сибзарской частей получило название Джиан-го (следует: джанггах. — О. Ч.) — место битвы» [11, № 88].

Эти сведения без всякой проверки по другим источникам пеоднократно повторялись после-

дующими историками.

А. Диваев, опубликовавший рассказы старожилов, опибочно перевел слово «даха» — «часть города», поняв его как «дих» — «деревня», «кишлак», и построил на этом целую теорию об образовании города из четырех отдельных кишлаков, что, конечно, могло произойти в эпоху, не охватываемую памятью старожилов. Иптересны в этом предании сведения о том, что Юнус-ходжа в конце XVIII — начале XIX в. запрещал горожанам-ремесленникам ездить верхом по городу [5].

В. В. Бартольд неоднократно обращал внимание на своеобразные черты истории Ташкента XVIII в. В труде «История культурной жизни Туркестана» [2, стр. 167—433], в специальной статье «Ташкент», написанной им для «Энциклопедии ислама» [3, стр. 501, 502], и в других работах В. В. Бартольд отметил ряд характерных фактов, отличающих полическую историю Ташкентского владения XVIII в., хотя и не сделал из них обобщающих

выволов.

Ha основании бухарского источника XVIII в. «Убайдулла-наме» В. В. Бартольд установил, что уже в 1709 г. у власти в Ташкенте стояли ходжи - замкнутое аристократическое сословие, противопоставлявшее себя всему прочему населению, подобно тому как ранее Чингизиды противопоставляли себя пругим - карачу. Дошедшие до нас письменные генеалогии ходжей, возводившие их происхождение к пророку Мухаммаду и некоторым местным святым, В. В. Бартольд считал поддельными. Тем не менее он признавал, что начиная с XVI в. это сословие играло важную политическую роль, особенно в Кашгаре, Фергане и Ташкенте.

В ряде работ В. В. Бартольд осветил историю джунгарских завоеваний 1723 г., когда

часть Казахстана и вместе с ним города Туркестан и Ташкент попали под калмыкское иго, закончившееся лишь в середине XVIII в. [2, стр. 96—101, 2a, 526—527].

На основании среднеазиатских и русских источников В. В. Бартольд писал о восстаниях ташкентцев против хана Джулбарса в 1740 г. и против правителя Чингизида Бахадур-бека в 1749 г. Оба были убиты горожанами; после второго восстания ходжи разграбили имущество родственников убитого правителя

[2, стр. 277].

В статье П. П. Иванова «Казахи и Кокандское ханство» [8, стр. 80-86] говорится, что ферганские источники впервые упоминают о Ташкенте только при описании последних лет XVIII в. Но приведенный самим же П. П. Ивановым рассказ Мухаммад Хаким-туры [19, стр. 363аб; 8, стр. 98-99] о правлении в Ташкенте Чингизида Бахадур-Фармана, после смерти которого власть перешла в руки ходжей, безусловно, относится к более раннему времени. Далее П. П. Иванов говорит о явно враждебных отношениях между Юнус-ходжой и оседлым узбекским населением Ташкента, о внутренних противоречиях между правившей группой ходжей и остальной массой жителей. В «Очерках по истории Средней Азии» (XVI середина XIX в.) [9] П. П. Иванов, сосредоточив свое внимание на истории деспотических монархий — Бухарского, Хивинского и Кокандского ханств, уделяет немало места истории Казахстана, но почти ничего не говорит о Ташкенте.

Работа М. Е. Массона «Прошлое Ташкента» посвящена археолого-топографическим и историко-архитектурным вопросам. Она касается главыым образом древней и средневековой истории Ташкента. Вопрос о Ташкенте XVIII в. рассматривается в ней бегло, на основе уже известных источников; новые сведения о Турадкантоходже, возглавлявшем борьбу Ташкента против казахского рода Дуглат в 1757—1758 гг., приводятся, к сожалению, без ссылки на источник [16, стр. 105—132]. Возможно, эти данные почерпнуты из сочинения Мухаммада Вафа Карминаги «Тухфат ал-хани» [19а, л. 1606].

В последнее время историей Ташкента занимались Ф. Азадаев [1, стр. 15—20], Ю. А. Соколов [25; 26] и Э. Ходжиев [29, стр. 63—64]. Все опи рассматривают период политической самостоятельности Ташкента при четырех хакимах как факт отрицательный, как проявление упадка и феодальной раздробленности в пределах одного города. Недостаточно критическое восприятие источников привыси созданию ряда маловероятных представлений о жизни города в XVIII в. Так, напри-

мер. Ю. А. Соколов пишет: «Наиболее важной особенностью Ташкентского владения являлось отсутствие обычного для ханства Средней Азии феодального совета при главе государства» [26, ctp. 44-46].

Не говоря уже о том, что наличие феодального совета никак цельзя назвать обычным для ханств Средней Азии, в Ташкенте такой совет как раз существовал и состоял из представителей четырех даха. Безусловно, это были феодалы, ходжи, потомки династий Аштарханидов, Чагатаидов, Джучидов и др. Также нельзя согласиться с утверждением, что в Ташкенте не сложилось благоприятных условий для формирования местного феодального сословин (стр. 57), и домыслами Ю. А. Соколова, что якобы в XVIII в. «среди ташкентцев не оказалось общепризнанных вождей и деятелей, которые могли бы возглавить город. Ташкентское торгово-ремесленное сословие в неблагоприятных для него условиях прошлой истории города не успело еще достаточно развиться и не смогло создать в Ташкенте общегородской власти, подобной государственной организации русского Новгорода Великого (XII-XIII). Поэтому город вскоре раздробился на четыре владения, каждое с отдельным хакимом (правителем) во главе» (стр. 30 - 31).

Думается, что именно в Ташкенте торговоремесленное население имело более благоприятные условия и успело развиться до такой степени, что ограничило власть ханов и созпало в XVIII в. феодальную республику. А деление на четыре части, подобные новгородским «концам», существовало в Ташкенте гораздо раньше, чем образовалось правление четырех хакимов.

Следует заметить, что некоторые историки, излагая предания о Ташкенте «со слов местных старожилов», явно недооценивают грамотность ташкентского населения. Так, Ю. А. Соколов пишет: «Как сообщили нам старожилы Ташкента, знавшие по рассказам своих дедов и прадедов о грандиозных строительных работах конца XVIII в.» (стр. 33), не учитывая, что рассказы эти могли быть почерпнуты из письменных источников - «Та'рих-и джадиде-йи Ташканд» и др. Также маловероятным кажется сообщение II. II. Иванова о сооружении «минарета из голов» повстанцев при Мухаммад-Рахим-хане в 1756 г., «воспоминания о котором до сих пор еще сохранились среди местных жителей, как это показали расспросы, произведенные на месте в 1939 г.» [9, стр. 103]. Зная на опыте, как часто, например, бухарцы рассказывают о Бухаре на основании Наршахи и других источников, совершенно на них не ссылаясь, мы можем предположить, что и в этих случаях иногда

рассказывались не столько «воспоминания», сколько сведения из письменных источников.

Последняя по времени работа по истории Ташкента XVIII в. -- наша публикация отрывка из сочинения Мухаммад Салиха Ташканди «Тарих-и джадиде-йи Ташканд» [31, стр. 172-192]. Это «Сказание», эпически повествующее о четырех хакимах и последующей узурпации власти Юнус-ходжой, заставляет по-новому взглянуть на ташкентское самоуправление в XVIII в. и служит отправным пунктом для настоящей работы.

### Обзор источников

(«Убайдулла-наме» Мир Мухаммада Амина Бухари, «Сказка» Нур Мухаммада Алимова, сведения Карла Миллера, сведения Шубая Арсланова, «Мунтахаб ат-таварих» Хакимхана Тюри, «Тарих-и джадиде-йи Ташканд» Михаммад Саниха Ташканди, «Объявление» Пмитрия Телятникова, описание поевдки Михаила Поспелова и Тимофея Бурнашева).

Бухарский источник начала XVIII в. «Убайдулла-наме» опубликован только в русском переводе А. А. Семенова. Ввиду важности содержащихся в нем сведений мы приведем здесь оригинальный текст, касающийся Тапікента

در همان کو رنش 4 از جانب خواجگان صوبه تاشکند بهایهٔ سریر خلافت مصیر خبر آمد که کفره شوم قلماق مائند سیل بر سر اول قزاق آمده تاخت نموده حون برق باد گشته بطرف يورت خويش مراجعت نموده است باوجود اينمراتب يادشاه عالم را چنداني اطمينان خاطر نبود لاجرم عبد الرحيم خواحة برادر قرأ بهادر خواجه سيد اتاين را كه فرقه تزاق يير خودما دانسته اخلاص تمامي دارند وعدهٔ نقيبي بارگاه را باو داده بولايت تاشكند فرمود و بخانان قزاق و خواحكان تاشكند عنايت نامها و خلعتهاي شايسته و اسپان تازي بمصحوب خواجه مشار اليه روانه نمودند و بدوازده روز مملت داده خواجه را نيز بمراحم خسروانه مستظهر گردانيد و خواحه مذكور بنويد نقابت مسرور گردیده متعهد این خدمت شده در همان کورنش فاتحهٔ گرفته عزيمت مقصد تصميم داد

«На этом самом приеме к престолу пребывания халифской власти было повергнуто известие от ходжей Ташкентского округа, что злополучные неверные калмыки, подобно разлившемуся потоку, устремились на казахские аулы и, блеснув [страшною] грозою, вернулись в свои становища. Несмотря на такое положение, у государя мира не было большой уверенности, [что калмыки не придут опять]. Естественно, что [государь], пообещавши звание накиба высочайниего двора Абдуррахим-

<sup>4</sup> Речь идет о ханском приеме в Самарканде, куда Убайдулла хан отправился в мае 1709 г. [см. 27, л.

ходже, брату Кара Бахадура сейид-атайи, которого казахский народ признавал своим пиром и питал к нему полнейшее расположение, приказал [ему выехать] в силайат Ташкент; казахским ханам и ташкентским ходжам с названиям ходжою отправили милостивые [ханские] письма, халаты падлежащей ценности и арабских лошадей, дав срок 12 дней и обнадеживши ходжу своими [последующим] милостями. Названный ходжа, обрадовавшись перспективою [получить должность] накиба, принял на себя поручение государя и выразил твердое памерение достичь [поставленной им] цели». Перевод А. Н. Семенова см. [18, стр. 166—167].

Из этого отрывка видно, что Убайдулла-хан получил известие о появлении калмыков не от казахских ханов, а от тапікентских ходжей. Ответные письма были отправлены Убайдуллой и тем и другим. Таким образом, открыто признавалось самостоятельное значение и право ташкентских ходжей иметь непосредственные сношения с иностранным государем независимо от казахских ханов. При этом речь идет о ходжах всего ташкентского округа (саубе-ии Ташканд), а не только города Ташкента. Возможно, заключение В. В. Бартольда о том, что ташкентские ходжи имели власть в своем городе [2, стр. 277], можно было бы расширить в том смысле, что они управляли не только Ташкентом, но и окрестными селами, в то время как кочевниками правили казахские ханы.

Тот же источник — «Убайдулла-наме» — дает возможность сравнить положение ходжей в Ташкенте и в Бухарском ханстве. В то время как в Ташкенте ходжи стояли у власти, в Бухаре и Самарканде они, хотя и имели, очевидно, определенное влияние среди ремесленников и других слоев населения, все же должны были постоянно «припадать к стопам хана». Убайдулла-хан, например, мог при всех накричать на ходжу Ядгара, угрожая «вычеркнуть его имя из круга ходжей» [27, л. 160аб; 18, стр. 179], а в Ташкенте, наоборот, ходжи неоднократно выгоняли ханов.

Итак, «Убайдулла-наме» дает пам возможность заключить, что ходжи — правители Ташкента в 1709 г. обладали реальной властью в ташкентской области, легально вели переписку с иностранными государями независимо от казахских ханов и их положение в Ташкенте принципиально отличалось от положения самых высокопоставленных ходжей Бухарского ханства, которые находились в полной зависимости от ханской власти.

Как уже было сказано, «Сказка приезжего из Ташкента» Нур Мухаммада Алимова от 1735 г. опубликована А.И.Добросмысловым

дважды [17, стр. 65—64; 6, стр. 53—55] и еще раз в крайне путанном изложении X. Зпяева [7]. Не имея возможности сличить в настоящее время эти публикации с оригиналом, мы воздерживаемся здесь от повторения всего этого облирного и крайне интересного документа и ограничимся приведением основных сведений, касающихся нашей темы.

В начале 1734 г., узнав о приезде в Казахстан посла русской императрицы Анны для принятия Младшего жуза в подданство России, находившийся в Ташкенте Джулбарс—хан Старшего жуза послал своих людей разузнать, на каких условиях присоединяется Младший жуз. Одновременно «градские держатели» города Ташкента пезависямо от хана тоже послали своих людей с письмом от ташкентского «магистрата», к которому была приложена «магистрата» был и автор «Сказки» Нур Мухаммад, племянник одного из главных градодержателей — Ашербая. Его рассказ был записан в Уфе в 1735 г.

Факт отправки в Малый жуз и в Россию собственных посланников от «градодержателей» Ташкента представляет собой второе — после данных «Убайдулла-наме» — свидетельство о том, что ташкентские ходки имели непосредственные сношения с иностранными державами. В другом месте Нур Мухаммад подчеркивает, что ташкентские градодержатели «посылают от себя в другие орды с ведома и без ведома ханов своих», т. е. обладают правом впешних сношений.

«Сказка» Нур Мухаммада подтверждает также, что Ташкенту принадлежала целая область по реке Чирчику, где «городо не малое число, укрепленных каменцыми стенами», в том числе Сайрам («город не малый)», Чимкент, Паркент, Заткент, Намдацак, Хаджикент и др.

Ташкентские градодержатели имели полное право суда в отпошении горожав по всем видам преступлений, ни в какой мере не деля его с ханами; Нур Мухаммад специально подчеркивает, что градодержатели «власть имеют казпить городских жителей, не спрашиваясь с ханом». К хапу отсылали только провинивнияхся казахов.

Важнейшие дела разбирались трибуналом, состоявним из десяти главных градодержателей, живших во внутрением городе. Прочие, более мелкие дела, были подсудны старшинам, сидевшим у ворот города. Они «тут судят и всякую расправу делают, все на словах, сыскивая правды, а чего рассудить не могут, спрашиваются с первым духовным ахупом, который разбирает по Китабу, т. е. Корана по судим главам», — рассказывает Нур Мухам-

мад. Таким образом, высшей апелляционной инстанцией в Ташкенте было духовное лицо — ахун, и какого-либо кодекса, кроме соответствующих глав Корана, Нур Мухаммад не называет. Никакого участия в судебном деле в Тапкенте ханы не принимали.

Отсутствие кодекса, «законоположения» от-

мечал и М. Поспелов [28, стр. 30].

Пур Мухаммад ничего не сказал о налогах с горожан-ташкентдев. По его словам, право сбора налогов с оседлых жителей области принадлежало хану, но под контролем «магистрата». После перечисления названий городов, принадлежавших Ташкенту, в «Сказке» Нур Мухаммада говорится: «И с тех со всех городов Жалбарс-хан берет ясак, т. е. подать, а больше раздает в пожить тем, кого из своих поданных любит или бонтся».

Из этого текста ясно, что в число городов, с которых Жалбарс-хан брал ясак, Ташкент не входил.

Далее, в специальном разделе о податях,

сообщается следующее:

«Ханы казахские и их ближние люди, кто которым городом пожалованы, ясак берут с сартов, живущих в городах и в уездах, деньгами и товарами, а по скольку чего, о том не знает. Токмо в уезде от хлеба питую, а инде и десятую долю, и скот — коров и овец. А к тем сборам определяют казахи сьоих сборщиков, а ташкентский "магистрат", также и туркестанский дают от себя во все городы старшин, чтоб при них собирали и никаких обид не долали. Однако ж казахи многих побивают до смерти, но на то песмотря, права своего не теряют, новых, выбирая, посылают, а об убитых от ханов никакой управы получить не могут».

По-видимому, хан располагал ограниченным правом на ясак с кочевого и оседного населения ташкентской области и распоряжался этим правом по-феодальному, собирая налоги сам через своих сборщиков или жалуя право сбора налогов с той или иной местности своим близким и соратникам. Особенностью Ташкентского владения было то, что здесь сбор налогов во всех принадлежавиих Ташкенту городках и селах проводился под контролем специально назначенных представителей ташкентского «магистрата», следивших, «чтобы никаких обид не делали». Здесь Нур Мухаммад затрагивает весьма важный вопрос и вводит нас в накаленную обстановку борьбы между горожанами и ханской властью.

В этой борьбе «казахи многих побивают до смерти». Не вполне ясно, идет ли речь о налогоплательщиках, с которых выколачивали подати, или о представителях «магистрата», препитствовавших несправедливым поборам. Как бы то ни было, обращает на себя внимание настойчивость, с которой городские власти отстанвали свои права против ханских сборщиков. Ничего подобного мы не наблюдаем в феодальных деспотиях, подобных Бухарскому ханству. Город Бухара мог получить тарханство — п фактически получил его в конце XVIII в., но при сохранении рабской покорвости горожан своему хану. Принципиально иным было положение ташкентских горожан, завоевавших к XVIII в. значительную степень независимости, определенные права и отстаивавших их в ожесточенной борьбе.

Иное, чем в Бухаре, положение ханов в Ташкенте характеризуется Нур Мухаммадом п в другом месте; он говорит: «После калмыцкой войны Джулбарс-хан по-прежнему в Ташкенте принят, а Шемяка-хан в Туркестан принят ли,

о том не велает».

Стало быть, ташкентцы могли принять, а могли и не принять того или иного хапа. Припимали же они ханов на определенных условиях, очевидных из вышеприведенного. К роме
того, Нур Мухаммад говорит, что казахские
ханы имели особые дворы — «замки» в Ташкенте и в Туркестане, но редко в них жили —
предпочитали кочевать среди казахов. Во впутренний город — «кремль ханов никогда не впурекают, — говорит Нур Мухаммад, — да и сами
ханы не входят, боясь, чтобы не засадили».

Во внутреннем городе, за особой крепкой стеной, находились главный рынок, магистратский суд, мечеть, школы и жилища высших духовных лиц и градодержателей. Главных градодержателей, по словам Нур Мухаммада, было всего десять; пять из них перечисляются поименно: Ашербай, Хапкильды-батыр, мулла Мех(м)ет-баки, мулла Аваз-Бакиджап, Тур-

суп-бай чармгар (кожевник).

Одну из главных ханских прерогатив — чеканку монеты со своим именем — ташкентцы тоже, видимо, отняли у своих ханов, так как монеты у них ходили старые, с именами прежних ханов. Слова Нур Мухаммада о том, что деньги не куют со времени калмыцкого нашествия и что не чувствуют в них нужды, так как меняют товар на товар, видимо, нужно понимать не в прямом смысле. Из его «Сказки» видно, что торговля росла: возле главного рынка в городе «недавно» сделаны складские амбары, где приезжне купцы складывают свои товары и живут сами.

Множество других рынков, специализированных по роду продаваемых товаров, перечень стран и городов, с которыми велась оживленная торговля (Бухара, Самарканд, Миянкал, Андху, Карши, Шахрисябз, Кулаб, Балх, Бадахшан, пе говоря уже о России),— все это пикак пе свидетельствует о таком упадке торговли, при котором деньги были бы не нужлы.

Впрочем, в «Сказке» Нур Мухаммада есть раздел, где говорится о цене товаров, которые могли бы подойти для продажи в Ташкенте. В этом разделе указываются цены в русских рублях, а также в шкурках корсаков и в кусках шелковых тканей, так что меновая торговля, очевидно, была в ходу.

Наши выводы из анализа «Сказки» Нур Му-

хаммада сводятся к следующему.

1) Горожане Ташкента имели высший правительственный орган из десяти «градодержателей», названный русским чиновником, записывавшим «Сказку» со слов Нур Мухаммада,

по аналогии «магистратом».

2) Горожане могли «принять» хана, но на определенных условиях: он не должен был входить во внутренний город — резиденцию «магистрата», высшей судебной цалаты, главного торга и пр.; сбор налогов с оседлых жителей области контролировался представителями «магистрата». Право-суда хан имел только в отношении казахов. Ташкентцы и оседлые жители области были неподсудны хану.

 Органы городского самоуправления пользовались правом внепних сношений, правом суда и правом контроля за налогообложени-

ем оседлого паселения в области.

Отчет К. Миллера, составленный в 1742 г., о его пребывании в Ташкенте в 1739 г. до нас не дошел [28, стр. 46]. Показания Миллера от 3 июля 1739 г. дилируются П. И. Рычковым [23, стр. 40] и Я. В. Ханыковым. Главный пункт этих показаний кроме сообщений о величине города, его торговле и т. д. заключается в следующих словах: «Правительство в городе прежде тутопние граждане содержали, но потом усилились над ними Большой орды киргиз-кайсаки, и ханы той орды во оный город для житья часто приезжают. Ныне состорит тот город под игом зюнгорского владелыца, который держит в нем своего управителя».

Из показаний К. Миллера, подтвержденных письмом толмача Мухаммада Нурлина, которое привез Д. Гладышев в 1741 г., известно, что до 1740 г. ханом Ташкента считался казаский хан Старшего жуза Джулбарс. После отъезда К. Миллера Джулбарс был убит в Ташкентской мечети восставшими горожанами.

Русский капрал Иван Чулпанов, вывезенный К. Миллером из Ташкента, где он находился в плену, сообщил 6 июня 1739 г.:

«Правители в том городе (Ташкенте) бывают по одному, по выбору всего города обывателей, как здесь бурмистры, которого обыватели яко главного начальника почитают и поэтител. Он поступает с ними яко главный и по винам наказывает, и па дерева вещает, а письменных прав у них пикаких нет и таковых дел, кто кого обидит, на нисьме не производят,

но все словесно в том свидетелями разыскивают и потом виновных штрафуют; но токмо те правители более как года по три и по четыре не живут; и как когда такого правителя кто возненавидит, то убьет и убившего на место убитого выбирают» [28, стр. 54].

Из показаний К. Миллера и И. Чулпанова видно, что, несмотря на наличие казахского хана и калмыкского наместника, внутреннее управление в 1739 г. оставалось в руках горожан, выбиравших себе правителей и свер-

вших их.

Сохранилась копия показаний купца Шубая Арсланова, побывавшего в Ташкенте в 1742 г. [ЦГАДА, ф. «Сепатские книги», № 136, лл. 185—200]. Он называет «сидящего в том городе вместо хапа из тутошних жителей Кусякбека», упоминает «гостиный двор, кой там имеется нарочно для приезжих». В бытность Арсланова в Ташкенте туда приехал «от калмыцкого владельца Галдан Церена определенный для правления гого города в товарищество упоминутому Кусяк-беку Касым-хозя», родом из Самарканда, с отрядом калмыков.

Кокандский источник «Мунтахаб ат-таварих» (сочинение Мухаммада Хаким-тюри) сообщает, что в середине XVIII в. в тапиентскою области правил Чингизид Бахадур-фарман, а после него власть перешла в руки ходжей.

در آن اوانکه بهادر قرمان که از خانان چیگیز بود در ولایت تاشکند قرمان قرمایی میکرد چون از دار فنا بدار بقا، رحلت نمود حکومت ولایت تاشقند بدست خواجها افتاد هر کدام بتور خود کوس امارت میزدند بعد از محاربات بسیار بعدد خان خواجه به سیادت پناهی یونس خواجه قرار گرفت В те времена Вахадур-фарман из ханов

«В те времена Бахадур-фарман из ханов Чингизидов правил вилайатом Ташкента, и когда он [Бахадур-фарман] переселился "из дома тленного в мир вечности", управление Ташкентским вилайатом попало в руки ходжей. Из них каждый по-своему бил в барабан начальствования. После многих междоусобиц с помощью Хан-ходжи упокоились, [избравправителем] убежище сейидства Юнус-ходжу» [19, л. 363а6; 8, стр. 98—99].

В. В. Бартольд, видимо, на основании другого источника говорит, что «в 1747 (1160) г. в Ташкенте упоминается хаким Бахадур-бек, вероятно из узбеков. По-видимому, он враждовал с ходжами: в 1749 г. он был убит, послечего ташкентские ходжи разграбили имущест-

во его родственников» [2, стр. 277].

В 50-х годах XVIII в. в области Ташкента усилилось оседание коченников-казахов. Примерно с 1760 г. сюда же перекочевала часть каракалнаков. К этому периоду относится завоевание Китаем Восточного Туркестана. Испуганные прибликением китайских войск ташкентские и кокандские правители пригласили

на помощь отряд афганцев шаха Ахмада Дуррани. По некоторым сведениям, афганское войско действительно прибыло в Ташкентскую область и расположилось в местности между Ташкентом и Кокандом. После этого якобы китай-

цы ушли [9а, стр. 87-88, 237].

Опубликованное нами «Сказание о Ташкенте» [31, стр. 172—192], содержащееся в перечеркнутом виде в старейшей рукописи сочинения Мухаммад Салиха Ташканди «Тарих-и джадиде-йи Ташканд» [20, лл. 354a-359a], представляет эпическое повествование об эпохе четырех хакимов и о переходе власти к Юнусходже. Этот источник позволяет уточнить наше представление о системе управления Ташкентом при четырех хакимах. Как видно из опубликованного текста, городом управляли четыре знатных горожанина, аристократы по происхождению, прослеживаемому вплоть до Ноя, Сама и Яфета через легендарных тюркских царей, затем через Чингиза, Тимура, Бабура, Юнус-хана, его брата Ахмада, по прозванию Алача (убийца), и Аулай-кули-хана.

В «Сказании» приводятся имена правителей трех частей Ташкента: Пейхантаурской частью правил Бабахан-тура Аулай-кули-ханид, Бешагачской — Раджаб-бек Аштарханид, Кукчинской — Мухаммад Ибрагим-бек Чагатанд, а в Сибзарской сидел не названный по имени правитель из потомков Джучи, старшего сына Чингиз-хана. Говорится, что они осуществляли управление страной (включая принадлежавшие Ташкенту районы кипчакской степи) сов-

местно, по взаимному соглашению.

Таким образом, версия о независимости друг от друга четырех частей и бескопечных драках между ними, исходящая от историков прококандского направления, враждебных ташкентскому республиканскому строю, нашим

источником не подтверждается.

Изображаемая во враждебных источниках многолетияя анархия не могла существовать уже потому, что Ташкент имел общий рынок, общий внутренний город, судебные и религиозные учреждения. И если часто возникали междоусобщы, то это были, вероятно, обычные при феодально-республиканском строе внутренние распри, в основе которых лежали не только местнические, но и классовые противоречия. Не удивительно, что историки-монархисты их высмеивали и преувеличивали.

Подтверждаются данные других источников о том, что ташкентские градодержатели управляли не только городом, но и своими подданными, жившими в подвластных городу районах кипчакской степи.

Подтверждаются сведения о вооружении народа в Ташкентской республике. «В те времена как на базар, так и на обрабатываемые поля и на охоту выезжали в полном боевом снаряжении, в кольчуге, шлеме, с копьем, клинком, саблей и ружьем при себе. Местом поединков и сражений, возникавших из-за благородного рвения к защите чести, был Джанг-гах. Иногда ссоры и драки возникали в разгаре базарной торговли, при купле-продаже баранов». Таково же было последнее побонще, в котором победу одержали шейхантаурцы. Причина этих междоусобиц лежала не в делении города на четыре самоуправляющиеся части и не в республиканском самоуправлении; характерный факт, что при отражении неприятеля горожане четырех частей выставляли войско в порядке установленной очередности, доказывает существование общегородских установлений, которым подчинялся весь город.

Из текста «Сказания» видно, что Юнус-ходжа не был правителем Шейхангаурской части, по крайней мере в период, непосредственно предпествовавший его выдвижению на пост правителя всего города. В избрании Юнус-ходжи и других сановников участвовали представители кочевой степи, приглашенные на курилтай, созванный горожанами. Характерно, что вельмож, избранных этим курилтаем, было онятьтаки четыре: аталыком был избран Рустамтура, парвоначием — Адил-тура, сардаром войска — Бабахан-тура и хакимом — Юнус-

ходжа.

«Сказание» отчетливо освещает процесс узурпации власти Юнус-ходжой: он советовалси о государственных делах со своими приближенными, вместо того чтобы считаться с мнением представителей городской аристократии. Правителями подвластных Ташкенту крепостей, командующими кочевниками-казахами рода санджакли, он назначил своих пятерых сыновей.

Но самым крупным злоупотреблением властью, особенно поразившим горожан, было то, что Юнус, не посоветовавшись с вельможами Ташкента и благородными эмирами страны, единолично решил вопрос о войне против Коканда и отправил посла к Алим-хану.

Когда эмиры страны и вельможи государства услышали о том, что произошло без совещания с ними, они собрались во дворец Дервиши с ними, официальное место проведения общегосударственных совещаний), чтобы уговорить Юнуса отменить его воинственное решение. Но было уже поздно. Никого не слушая, Юнус-ходжа отправился в поход и потерпел жестокое поражение, которое произошло не без содействия ташкентцев, измена которых на поле боя совершенно ясно и недвусмысленно описывается в «Та'рих-и джадиде-йи Ташканд».

Ко времени правления Юнус-ходжи относятся еще три источника, опубликованные

Ю. Л. Соколовым, Э. Ходжиевым и Я. В. Ханыковым. Первый из них — письмо Юнус-ходжи от 1792 г. русскому правительству, в котором он объявил, что весь Старший жуз Казахстана и Ташкентское владение покорились ему и он желает развивать торговлю с Россией. Подлишный текст письма (на узбекском языке) хранится в Архиве внешней политики России Архивного управления Министерства иностранных дел СССР (ф. «Ташкентские дела», оп. 111/1, д. 2, л. 2). Из письма и печати, приложенной к этому письму, видно, что Юпус-ходжа называл себя ишаном Юнус-ходжой, сыном Хидайат-ходжи, и не претендовал на хапский титул. К сожалению, узбекский текст остался неопубликованным, а русский перевод XVIII в. издан в том виде, как он сохранился в архиве, со всеми архаизмами, ошибками и опечатками [30, стр. 63-64]. Факт подчинения Ташкенту Старшего жуза подтверждается всеми другими источниками, особенно отчетом М. Поспелова, о котором будет сказано ниже.

Также без всякой археографической обработки опубликован текст «Объявления» Дмитрия Телятникова от 1796 г., изданный спачала Ю. А. Соколовым [25, стр. 166-167] и затем в более полном виде Э. Ходжиевым [29, стр. 63-65]. Едва ли был прав Ю. А. Соколов, говоря, что к сообщениям Д. Телятникова мы можем относиться с полным довернем. Домысел Д. Телятникова о том, что звание ишана равносильно ханскому титулу, показывает, что он был введен в заблуждение ташкентскими дипломатами, старавшимися, конечно, преувеличить могущество своего правителя. Также недоразумением объясняется утверждение И. Телятникова, что с каждой юрты кочевых казахов Юнус-ходжа требовал по одному барану. - все другие источники говорят, что одного барана брали с сотни их, а не с юрты. Существенная неточность допущена Д. Телятниковым и в определении числа жителей — в городе было 10 000 домов, а не всего населения; число одних только мужчин достигало, по сведениям М. Поспелова, приблизительно 40 тыс.

Таким образом, далеко не во всех своих частях «Объявление» Д. Телятникова заслужнает полного доверия. Тем не менее и в нем мы находим данные, которые не могли быть выдуманы и важны для характеристики Ташкентского владения. В частности, Д. Телятников говорит, что войско Юнус-ходжи было набрано из беглых людей разных наций и мест: калмыков, узбеков, кокандцев, ходжентцев и бухарцев, «из природных же ташкентцев весьма мало». Эта характеристика близка к показаниям М. Поспелова, которые будут приведены ниже, и позволяет установить важный факт — переход от системы вооружения народа к систе-

ме постоянного и вемного войска, что произошло при Юнус-ходже. В дальнейшем Юнус-ходжа запретил горожанам-ремесленникам ездить по городу верхом; по сведениям, собранным А. Диваевым, подъезжая к городу, они должны были снешиваться и вести коня в поводу [5].

М. Поспелов и Т. Бурнашев, горные техпики, побывавшие в Ташкенте летом 1800 г., составили обстоятельное описание города [28, стр. 1—56], хотя п более правдоподобное, чем «Объявление» Д. Телятникова, по тоже перавноценное в разных частях. Особенные сомнения вызывает историческая часть их описания, явио окрашенная антиреспубликанскими настроениями и гораздо менее точная, чем фактическое описание жизни города, которую М. Поспелов и Т. Бурнашев наблюдали сами. Приведем отрывок их повсствования:

«При начале вступления в свое звание нынешнего Ташкентского владельца Юнус-ходжи были еще двое спорящих о преимуществе занять место, каковое он себе присвоил. Все они полкрепляемы были народными партиями. Сне родило междоусобие в жителях. Они противопоставляли силу другой силе, во мнениях несогласной. Владельцы стремились к тому только, чтоб быть повелителями, и в одном городе Ташкенте имели свои укрепления, свое вооружение и своих подданных, действующих неприятельски с своими согражданами. От сего земледелие и скотоводство приходило в упадок; полезное заведение садов подвержено было разорению; вместо трудолюбивого в ремесле упражнения каждый выходил с оружием в руках и всегда видел жизнь свою в опасности. Соседние владения, особливо Кукандское, яко против сего и могущественное, пользуясь таковыми раздорами, присвоило себе ближайшие селения. Казахи Большой и Средней орды... взяли лучние места сего владения как-то: город Чемегень (Чимкент) с окольными селениями, Туркестан и прочие. Напоследок все владение состояло из одного только города Ташкента, и того уже опустошенного. Недоставало малейшего времени, чтоб исторгичть и оной от власти ссорящихся владетелей. Тогда, утомленные междоусобием, граждане вышли из заблуждения и с помощью ходженского владельца, благоприятствовавшего Юнус-ходже, свергнули иго прочих владетелей и, примирясь, составили паки одних граждан» [28, стр. 20-21].

В этом красноречивом повествовании перемешались реальные факты междоусобной борьбы между партиями вооруженного народа, притеснений, терпимых ими от соседних кочевликов, и пр. с явными домыслами благомыслащего автора о том, например, как «утомленные междоусобиями граждане вышли из заблуж-

депия» и, «примирясь, составили паки однях граждан».

Существенный факт заключается в отраженном здесь переходе от республиканского строя с его борьбой мнений и партий к строю едиполичного правления. В другом месте М. Поспелов пишет, что Юнус-ходжа пользовался пеограниченной властью, но сохранялось значение «лучших ходжей», с которыми он иногда советовался. Учрежденное Юнусом постоянное войско «караказанов», судя по описанию М. Поспелова, использовалось в военное время по прямому назначению, а в мирное — в качестве даровых работников в хлебопашестве на землях самого Юнуса и других ходжей.

Описание М. Поснелова свидетельствует, что и в конце XVIII в., так же как это было в первой половине столетия, внутренний город был отделен от остальных частей высокими глинобитными стенами. Во внутреннем городе находились дома Юнус-ходжи и других высших «чиновников», а также монетный двор, ремесленные заведения и казармы постоянного войска «караказанов». В середине города был базар с его лавками, харчевнями, бойнями и т. д.

Юнус-ходжа как настоящий феодал владел собственными хлебородными имениями, обрабатывавшимися «караказанами», имел мпожество скота, вел торговлю через специально назначенных для этого людей и пользовался доходами с монетного двора. Большая часть населения, по словам М. Поспелова, занимадась ремеслом; особенно развито было ткачество хлопчатобумажных и других материй; ощущался недостаток сырья, которое ввозилось из соседних стран.

#### Заключение

Приведенных фактов, по-видимому, достаточно для доказательства основного положения, выдвинутого в пачале статьи, а именно что форма государственного управления в Ташкенте XVIII в. не была монархической. Действительно, в течение почти всей второй половины XVIII в. в Ташкенте не было никаких монархов. Что касается первой половины XVIII в., то источники разного происхождения и совершенно независимо друг от друга показывают, что числившиеся в то время при Ташкентском владении казахские (и калмыкские) ханы не пользовались такими основными прерогативами самодержавной власти, как внешние спошения от имени всего государства, чекан монет, право суда, административно-полицейского налзора, бесконтрольного налогообложения и военного командования вооруженными горожанами. Внутреннее самоуправление в четырех частях города, а также в подвластных Ташкенту селах и городках, объединявшее все торгово-ремесленное и земледельческое население обширной области, носило черты своеобразного феодально-республиканского строя.

Поскольку во главе ташкентского самоуправления стояли крупные торговцы и землевдадельцы, принадлежавшие к аристократическому сословию ходжей, мы вправе назвать эту феодальную городскую республику аристократической. Элементы демократизма, ограниченные, по-видимому, правом (и обязанностью) граждан защищать владения города с оружием в руках, а также участием их в свержении неугодных правителей, едва ли имели глубокое распространение во всей остальной политической и общественной жизни. Важную роль играли, вероятно, цеховые организации ремесленников. пока еще мало изученные. Для выяснения впутренней жизни ташкентских махалла нужен опрос старожилов (если мы уже не опоздали к ним обратиться). Провести по Ташкенту такие же детальные исследования, какие ведет по истории Бухары и Самарканда известный этнограф О. А. Сухарева, - неотложная задача историков Ташкента.

Письменные источники по истории Ташкента тоже еще не все привлечены. Прежде всего пужно подвергнуть источниковелческому анализу сочинение Мухаммад Салиха Ташканди «Та'рих-и джадиде-йи Ташканд». История текста этого источника не выяснена. Неизвестно, действительно ли рукопись ИВАН УзССР № 7791 является автографом во всех ее частях, откуда переписано зачеркичтое в ней «Сказание» о Ташкенте XVIII в., кто и когда вычеркиул этот текст и написал взамен на полях пругой. Ввиду большого объема (2086 стр.) и ряда палеографических трудностей работа над этой рукописью могла бы вылиться в целую диссертацию. Необходимо также запово пересмотреть бухарские, кокандские и прочие летописи, собрать содержащиеся в них сведения о Ташкенте и сопоставить их с данными других источников.

Очень важно разыскать в архивах оригиналы мемуаров русских послов и путешестьенников, ездивших в Ташкент в XVIII в. Так как прежние издания их устарели, неудовлетворительны и стали крайне труднодоступны, пужно подготовить новые их издания.

Такую же основательную работу следовало бы провести и над китайскими хрониками, в которых содержатся сведения о Коканде, Андижане, Маргелане, Намангане, Ташкенте и Бадахшане.

Можно надеяться, что в процессе целеустремленных исследований отыщутся новые, до сих пор неизвестные источники, которые помотут нам получить более яспое представление о Ташкентской феодальной республике XVIII в

Азадаев Ф., Ташкент во второй половине XIX в., Ташкент, 1959.
 Бартольд В. В., История культурной жизии

Туркестана, - Соч., т. II, ч. I, М., 1963.

Бартольд В. В., Киргизы. Исторический очерк,-

Соч. т. II, ч. I. М., 1963. Бартольд В. В., Ташкент,— Соч., т. III, М.,

1965.

За. «Всемирная история», т. III, М., 1957, стр. 475. 4. Гулямов Я. Г., Новый источник по истории завоевания Туркестана русским царизмом, - «Известия Узбекского филиала АН СССР», 1941, № 4.

Диваев А., Предание о возникновении азиат-ского города Ташкента,— «Туркестанские ведомости», 1900, № 91.

6. Добросмыслов А. И., Ташкент в прошлом и настоящем. Исторический очерк, Ташкент, 1912.

7. З и я е в Х., Ценные материалы по истории Ташкента,— ОНУ, 1971, № 4.
8. И в а н о в П. П., Казахи и Кокандское хаиство,—

«Записки ИВАН СССР», VII, М. — Л., 1939.

И ванов П. П., Очерки по истории Средней Азии (XVI — середина XIX в.), М., 1958.

9а. Левшин А., Описание киргиз-казачых или киргиз-кайсацких орд и степей, ч. 1-2, СПб., 1832. 10. Ленин В. И., О государстве, — Полное собра-

пие сочинений, т. 39. 11. Маллицкий Н. Г., Несколько странициз

истории Ташкента за последнее столетие, - «Туркестанские ведомости», 1898, №№ 88, 90, 91. Маллицкий Н. Г., Ташкент (исторический

очерк), - «Известия Ташкентской городской думы», 1915, № 1-2.

- 13. Маллицкий Н. Г., Несколько страниц из истории Ташкента за последнее столетие. Протоколы заседаний и сообщения членов Туркестанского кружка любителей археологии, год III, Ташкент, 1898.
- 14. Маллицкий Н. Г., Ташкентские махалла и мауза, - «В. В. Бартольду - туркестанские друзья, ученики и почитатели», Ташкент, 1927.

Массальский В. И., Туркестанский край. Россия. Полное географическое описание пашего отечества, т. 19, СПб., 1913.

16. Массон М. Е., Прошлое Ташкента (археологотопографический М историко-архитектурный очерк), - «Известия АН УзССР», 1954. № 2.

17. «Материалы по истории России. Сборник указов и других документов, касающихся управления и устройства Оренбургского края. 1735 и 1736 годы», т. II. По архивным документам Тургайского областного управления составил А. И. Добросмыслов, Оренбург, 1900.

18. Мир Мухаммед Амин-и Бухари, Убайдулла-наме, пер. с тадж. и прим. А. А. Семе-пова, Ташкент, 1957.

19. «Мунтахаб ат-таварих», ркп. ИВАН УзССР, № 592. 19а. Мухаммад Вафа Карминаги, Тухфат ал-хана, ркп. ИВАН УЗССР, № 16.

Мухаммад Салих Ташканди, Тарих-и джадида-йн Ташканд, ркп. ИВАН УэССР, № 7791.

21. Наливки и В., Краткая история Кокандского

ханства, Казань, 1885. 22. Попов А. Н., Сношения России с Хивою и Бухарою при Петре Великом, - «Записки РГО», IX. СПб., 1853.

23. Рычков П. И., История оренбургская, 1730-1750, под ред. и с прим. Н. М. Гутьяра, Оренбург,

1896.

24. Рычков П., Топография оренбургская, то есть обстоятельное описание Оренбургской губерния, сочиненное коллежским советциком и Императорской Академии наук корреспондентом Петром Рычковым, ч. I, СПб., 1762. 25. Соколов Ю. А., Первое русское посольство в Ташкенте,— ВИ, 1959, № 3.

26. Соколов Ю. А., Ташкент, ташкентцы и Россия, Ташкент, 1965.

27. «Убайдулла-наме», ркп. ИВАН УаССР, № 1532. 28. Ханыков Я. В., Поездка Поспелова и Бурпаше-ва в Ташкент в 1800 г.,—«Вестник РГО на 1851 г.», ч. I, кн. 1, СПб., 1851.

29. Ходжиев Э., Важный источник по истории Таш-кента,— ОНУ, 1961, № 5. 30. Ходжиев Э., Неизвестное письмо ташкентского правителя Юнус-ходжи, -- ОНУ, 1962, № 2.

31. Чехович О. Д., Сказание о Ташкенте, — «Письменцые памятники Востока. Историко-филологические исследования. Ежегодник 1968 г.», М., 1970.

32. Шишов А., Исторический очерк Ташкента. Сборник материалов для статистики Сыр-Дарьинской

области, т. ХІ, Ташкент, 1904.

### НОВЫЕ МАТЕРИАЛЫ ПО МЕТРОЛОГИИ СРЕДНЕЙ АЗИИ

Первое практическое пособие по метрологии мусульманского Востока было составлено В. Хипцем и опубликовано в 1955 г. на немецком языке. В 1970 г. пособие по метрологии Востока вышло на русском языке. Оно содержит труд В. Хинца (с дополнениями и поправками) «Мусульманские меры и веса с переводом в метрическую систему» и работу Е. А. Давидович «Материалы по метрологии средневековой Средней Азии». Оба автора в своих предисловиях отметили сложность изучения метрологии Востока, невозможность специальной проработки для этой цели всех источников и поэтому «необходимость объединения усилий разных специалистов для накопления материалов» 16, стр. 10; 2, стр. 78]. Призыв этот не остался без отклика, и издание пособия по метрологии Востока на русском языке, безусловно, пробудило интерес к этой важной вспомогательной исторической дисциплине. Полезные дополнения к работе В. Хинца уже опубликовал в 1972 г. Г. И. Джапаридзе [3]. Несколько дополнений к работе Е. А. Давидович содержатся в прилагаемой статье.

### 1) Манн и шутурвар Бухары в XVI в.

И. И. Умняков [5, стр. 8] первый обратил внимание на интересное свидетельство Хафизи Таныша в «Абдаллах-наме» относительно двух бухарских единиц веса: «Дело дошло до такого состояния, какого не запомнит ни один человек: один мен зернового хлеба по бухарскому весу стоил 250 ханских монет, а груз верблюда — тысячу ханских монет». Из этого свидетельства следует, что верблюжий вьюк был в четыре раза больше манна. Между тем анализ источников XVII-XIX вв. убедил в том, что в Бухаре того времени шутурвар равнялся десяти маннам по большому весу Бухары. Размер этих манна и шутурвара в XVII-XIX вв. тоже вычислен: манн = 25,6 кг (5120 мискалям по  $5,0 \ \epsilon$ ), а шутурвар — соответственно =

256 кг (51 200 мискалям по 5,0 г) [1, стр. 299—

302; 2, стр. 87, 108].

Можно было поэтому предполагать, что либо Хафизи Таныш подразумевал совсем другой манн, либо в рукописи «Абдаллах-наме» или переводе И. И. Умнякова опибка. И. И. Умняков пользовался рукописью А. А. Семепова, которая ныне хранится в Институте истории АН ТаджССР. Проверка по этой рукописи (см. ниже текст) показала, что перевод И. И. Умнякова точен, следовательно,

یکمن غله بسنک بخارا دویست پنجاه خانی شده باشد که شتر باری هزار خانی شود

речь могла идти о другом манне или ошибке в этой рукописи «Абдаллах-наме». Отрывок был проверен еще по двум рукописям, храницимся одна в ИВАН ТаджССР (№ 778, л. 370а), другая в ИВАН УЗССР (№ 2207, л. 266а). В обеих этих рукописях текст идентичен:

یکمن غله بسنک بخارا دویست پنجاه خانی شده باشد شترباری

دو هزار و پانصد خانی شود

Согласно этому тексту, верблюжий вьюк равен не четырем, а десяти маннам по бухарскому весу, т. е. в рукописи «Абдаллах-наме», принадлежавшей А. А. Семенову, действительно, ошибка, пропущено слово з — «два».

Сведения Хафизи Таныша важны тем, что убедительно показывают: мани в 25,6 кг и шутурвар в 256 кг, использование которых прежде было выявлено только с XVII в., как теперь ясно, употреблялись и раньше, в XVI столетии.

#### 2) О мерах веса и поверхности в Ташкенте XIX в.

Интересные, но не простые для истолкования сведения о мерах веса и площади сообщает Мухаммад Салих в своем труде «Та'рих-и джадида-йи Ташканд» — «Новая история Ташкента». Единственная известная сейчас рукопись этого сочинения хранится в Институте востоковедения АН УзССР (№ 7791). На л. 8856 приведено

следующее сообщение о ташкентских единицах веса и площади:

آن آسیاها جنان بود که در یک شب و روز پنجاه من دهقانی بسنک معروف این بلده که شصت چهار چا[ر]یک است هر چار[م]کی ششی نیمقداق و هر قداقی باییاست پیسه و هر پیسه آن پنج مشقال شرعی و هر مثقال یکصد جومیانه شرعی است

В этом тексте фигурирует «дехканский мани по известному весу этого города» (т. е. Ташкента) как мера поверхности, а затем дана весовая расшифровка размеров этого манна, так как в основе своей мани — именно единица веся.

Мани Ташкента, согласно Мухаммад Салиху, равен 64 чарйакам. Чарйак — распространенная в позднесредневековой Средней Азии единица веса. В развитых системах веса многих среднеазиатских городов и областей чарйак составлял вменно  $^{1}/_{64}$  часть манпа. Такое же отношение между манном и чарйаком (по другим источникам) было и в Ташкенте XIX в. [2, стр. 106—107]. Свидетельство Мухаммад Салиха — дополнительное и весьма авторитетное тому подтверждение.

Далее этот автор приводит систему деления манна и чарйака на меньшие единицы: кадоки, пайса и мискали. Но фрагмент текста относительно кадоков مراد المالية وهر قداتي وعرف المالية ا

На первый взгляд кажется, что отрывок этот нужно попимать так: «Каждый чарйак [состоит из] шести полукадоков, а каждый кадок — [из] дваддати пайса». Но вызывает недоумение, почему чарйак должен равняться шести полукадокам, а не трем целым кадокам, тем более что дальнейшее деление идет не через полукадоки, а именно через целые кадоки (1 кадок = 20 пайса, а пе 1 полукадок = 10 пайса).

Поэтому более достоверным представляется ипое понимание текста: «Каждый чарйак [состоит из] шести с половиной кадоков, а каждый кадок — [из] дваддати пайса». В этом случае 
придется признать, что кадок и пайса являются 
не органической частью местной весовой системы, а включены в нее путем пересчета. Такое 
включение в местную весовую систему чужеродных, но ставших употребительными единиц 
веса — явление обычное. Каждый пример подобного заимствования интересен как свидетельство тесных и постоянных экономических 
связей разных областей. В данном же случае 
этот факт важен и для выяснения абсолютных 
размеров манна.

При втором толковании текста Мухаммад Салиха мани получается равным 41 600 мискалям (64 чарйака × 6,5 кадоков × 20 пайса  $\times$  5, мискалей) и 8320 пайса (64 чарйака  $\times$  6,5 кадоков  $\times$  20 пайса). В чарйаке же 130 пайса.

Из'других источников XIX в. известен мани Ташкента в 10,5 пуда (171,99 кг) и 374 английских торговых фунта (169,99 кг). Это один и тот же манн, пебольшая же разница абсолютных его размеров понятна при неизбежной п разной приблизительности перевода восточной единицы веса в русские и английские меры [2, стр. 92]. В дальнейшем, говоря об этой единице, мы будем исходить из 10,5 пуда (171,99 кг).

Естественно было бы предположить, что манн в 10,5 пуда и дехканский манн Мухаммад Салиха — одна и та же единица. Но расчет показывает, что это не так. В дехканском манне 41 600] мискалей. Если бы дехканский манн равиялся 10,5 пудам, т. е. 171,99 кг, мискаль был бы равен 171 990: 41 600 = 4,131 г. Но такие маленькие мискали в Средней Азии неизвестны 1. Наименьший из употреблявшихся мискалей — 4,26 г, но и его для сложения или пересчета крупных весовых единиц в позднесредневековой Средней Азии не использовали. Следовательно, расчет этот убедительно показывает, что мани в 10,5 пуда и мани дехканский единицы разные. Вывод этот подтверждает и разная система деления этих двух маннов на меньшие единицы. Манн в 10,5 пуда делился на 64 чарйака, чарйак — на 4 йухча, йухча на 4 гитча, т. е. это органическая система. Дехканский же манн, как было показано, после чарйака пересчитан в «чужеродные» кадоки, почему их п оказалось в чарйаке шесть с половиной.

В системе обоих маннов источники упоминают пайса. Но в манне, равном 10,5 пуда, пайса составляет  $^{1}/_{80}$  часть чарйака, а в дехжанском манне —  $^{1}/_{130}$  часть чарйака. Для обеих систем эта единица является заимствованной, «подсчитанной» к местным мерам. Но различен и абсолютный размер этих двух пайса (см. ниже), и характер включения в местную весовую систему.

Оба разных манна — в 10,5 пуда и дехканский — относятся к единицам «большого веса». Сосуществование двух или даже большего числа крупных единиц веса в одном месте и в одно время — явление, обычное для позднесредневековой Средней Азии, так что и в данном случае оно не должно удивлять 2.

<sup>2</sup> Ср., например, единицы группы «большого веса» в Бухаре, Самарканде, Фергане и пр. [2, стр. 87 и сл.].

<sup>1</sup> Еще меньше сходства между манном в 10,5 пуда и дехканским манном, если принять первое толкование текста: чарйак равен 6 полукадокам. В этом случае в дехканском манне было бы всего 19 200 мискалей (64  $\times$  3  $\times$  20  $\times$  5), следовательно, мискаль равиялся бы 174900: 19200 = 8,958 г. Таких мискалей не быласт, самый большой среднеазнатский мискаль равен 5,0 г.

Чему же равняется дехкапский мапн? Яспо, что оп больше манна в 10,5 пуда, так как подстановка даже самых малых мискалей дает значительно более крупную величину. Однако с полной достоверностью установить абсолютные размеры дехкапского манна сейчас не представляется возможным, так как неизвестны размер и происхождение того мискаля, который был положен в основу дехканского манна. Не помогает и указание Мухаммад Салиха о том, что этот мискаль делилси на 100 джау — «ячменных зерен» средней величины, так как такая система деления мискаля была в позднесредневековой Средней Азии распространена широко 3.

Сейчас известны следующие позднесредневековые мискали Средней Азии: 4,26 г (но крупные единицы веса на нем не строились); 4,8 г (крупные единицы веса пересчитывали в этот мискаль для контроля, но для дехканского манна он не подходит, так как делится не на 100, а на 96 джау); 4,55 г (Хорезм, Фергана); 5,0 г (Бухара и другие города и области). Если все же условно учесть мискаль в 4,26 г как наименьший, дехканский мани, высчитанный в таком мискале, равнялся бы 177,216 кг. Хотя, как уже отмечалось, мискаль в 4,26 г не использовали в позднесредневековой Средней Азии для построения или пересчета крупвесовых елиниц «большого веса», 177.216 кг — это наименыцая контрольная цифра для дехканского манна. При мискале в 4,55 г дехканский мани равнялся бы 189,20 кг. При наибольшем из известных среднеазиатских мискалей в 5,0 г дехканский манн равиялся бы 208 кг. Поэтому пока уверенно можно заключить только следующее: дехканский манн Ташкента XIX в. был не менее 177,20 кг, по не более 208 кг.

Абсолютный размер пайса не был одинаковым, причем даже в одном месте и в одно время могли сосуществовать разные пайса. В Фергане XIX в., например, удалось выявить пайса трех разных размеров [2, стр. 98—100]. Пайса в системе ташкентского манна в 10,5 пуда равпялась 33,2 г или была несколько больше [2, стр. 100]. Пайса в системе дехканского манна не могла быть такого же размера, так как она равпялась 5 мискалям (33,2:5 = 6,61 г, а таких мискалей не было). Следовательно, в Ташкенте XIX в. сосуществовали две разные пайса в системе двух разных маннон, причем найса дехканского манна была значительно меньше 4.

<sup>3</sup> Ср. мискали Хорезма и Ферганы, один из мискалей Бухары [2, стр. 94-95].

Итак, сейчас можно сделать лишь следующие выводы. В Ташкенте и его области в XIX в. употреблялись и сосуществовали два манна «большого веса». Один из них равнялся 10,5 пуда (171,99 кг), второй, именуемый дехканским, был больше первого: точный его размер пока неизвестен, но он располагался в пределах 177,26 — 208 кг. Оба манна делились на 64 чарйака, а дальше первый из них делился на кратные обычным образом, характерным для местных весовых систем, второй же включал «чужеродную» единицу, пскусственно соединенную с ним в систему (чарйак = 6.5 калока). В Ташкенте и области употреблялась и другая заимствованная единица - пайса: двух разных размеров и по-разному включенная в весовые системы этих двух маннов. Пайса в системе деления первого манна составляла 1/80 часть его чарйака (следовательно, в манне, равном 10,5 пуда, было 5120 пайса): пайса же в системе деления дехканского манна составляла 1/130 часть его чарйака (следовательно, в дехканском манне было 8320 пайса). Пайса в системе первого манна равнялась 33,2 г или была несколько больше. Точный размер второй пайса неизвестен, но он был не больше 25 г. так как равнялся пяти мискалям (а наибольший из среднеазиатских мискалей XIX в. был в 5,0 г). В Фергане пятимискальная пайса равиялась 22,8-23 г.

Дехканский мани Мухаммад Салиха в его «Новой истории Ташкента» фигурирует и как мера площади. Известно, что в позднесредневе-ковой Средней Азии для измерения земельных площадей использовали, с одной стороны, танабы-джарибы (эти два термина употреблялись как сипонимы). Один из наименее изученных вопросов средневековой среднеазиатской метрологии — отношение между маннами и танабами. Поэтому нижеприводимое свидетельство об этом имеет особенно большую ценность.

Мухаммад Салих сообщает (та же рукопись, л. 8996), что после смерти Юнус-хана ташкентского (XV в.) Алача-хан построял гумбаз возлемазара шейха Хавепди Тухура (Шейхантаура) и учредил вакф. Среди пожертвований был участок земли, размер которого указан в маннах по дехкапскому весу Ташкента, причем оговорено, что каждый такой мани равен шести законным тапабам:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Любопытно, что в Фергане широко употреблялась пайса именно в 5 мискалей по 4,55 г, равная 22,8—23 г. Если допустить, что эта группа единиц (пайса в 5 ми-

скалей) была заимствована из Ферганы, оказалось бы что дехканский мани равен примерво 190 кг. Но имело ли место такое заимствование, или это просто совпа-дение — пока неизвестно.

«Другое: за пределами стены [Ташкента] с восточной стороны и к востоку от реки Салар [в пользу мавзолел дан] один участок земли, называемый "Пул-и Йамис". [Его размер] по дежканскому весу, принятому в этом городе,—сто обычных маннов, в каждом манне по шести законных танабов».

Существенно было бы установить, единицы какого времени фигурируют в этом отрывке: конца XV в. (времени написания вакф-наме Алача-хана) или XIX в. (времени написания сочинения Мухаммад Салиха). Характер этого отрывка и некоторые детали, приводимые Мухаммад Салихом (например, он указывает, что вакф-наме Алача-хана была украшена печатями падишаха, амалдаров и казиев «того времени»), позволяют предположить, что он видел подлинную вакуфную грамоту в пользу мавзолен Юпус-хана, а следовательно, мог дословно списать из нее приведенные сведения. Это означало бы, что дехканский мани как единица веса и как мера площади употреблялся еще в XV в. и дожил до XIX в., коль скоро его употребление в XIX в. зафиксировано другим, выше уже разобранным отрывком из того же сочинения Мухаммад Салиха.

Но не исключено, что Мухаммад Салих не переписал, а лишь изложил содержание вакфнаме, впеся собственное объясление размеров манна, соответствующее действительности XIX в., т. е. определил реальный размер земельного участка в современных ему единицах. Это означало бы, что размеры участка определены в ташкентских мерах XIX в., время появления которых и продолжительность существования пока неизвестны.

Итак, мы не можем уверенно решить, когда в Ташкенте появился дехканский манн как мера веса и площади и употреблялся ли он в XV в. Но одно несомненно: в XIX в. он употреблялся и как мера площади равнялся 6 танабам.

С точки зрения нормы высеваемости как реальной основы установления фиксированного равенства между манном и танабом это свидетельство Мухаммад Салиха означает, что один танаб = 1/6 части дехканского манна. Дехканский манн, как выше было установлено, был не менее 177,216 кг и не более 208 кг. Следовательно, в Ташкенте XIX в. фиксированная норма высеваемости на танаб была 30-35 кг (точно: 29,536-34,667 кг). Если для сравнения с другими, уже имеющимися данными эту норму перевести в пуды, окажется, что в Ташкенте XIX в. на танаб считалось около двух пудов. Именно такую порму называют многие русские источники для ряда областей Средней Азии XIX в.

Однако это не проясняет вопроса о размерах

того танаба, которому соответствует двухнудовая высеваемость. Любопытно, что в тех русских источниках, которые для разных мест зафиксировали эту порму высеваемости, танабы названы совсем разные, причем разница слишком велика, чтобы объяснить ее местными условиями. Поскольку в одних и тех же областях и даже районах сосуществовало по нескольку тапабов, можно было предположить, что при характеристике высеваемости подразумевался один из них, одинаковый для всех названных пунктов. И размер этого общего танаба, на который высевали по два пуда зерна, удалось выяснить: это танаб, равный 3600 кв. газов по 106,68 см газ, что дает площадь 4097,025 кв. м [2, стр. 124]. Между прочим газ в 106,68 см русские застали и в Ташкенте. Следовательно, и танаб, построенный на этом газе, в Ташкенте мог употребляться, хотя примыми свидетельствами на этот счет мы не располагаем.

В более поздних русских источниках [2, стр. 113-114] для Ташкента упоминается другой, значительно меньший танаб в 1/в часть десятины (1820,83 кв. м), основанный на русском аршине (71,12 см). Подстановка этого малого танаба означала бы, что дехканский манн в 177,216-208 кг в Ташкенте XIX в. соответствовал десятине земли (1 га 925 кв. м), а норма высеваемости — 30-35 кг. т. е. примерно около двух пудов не на 4097,025 кв. м. а всего лишь на 1820,83 кв. м. Разница более чем в 2 раза! Правдоподобнее кажется, что Мухаммад Салих подразумевал танаб, построенный на очень употребительном газе в 106,68 см и равный именно 4097,025 кв. м. Это значило бы, что именно на такой танаб высевалось около 2 пудов зерна, а дехнанский мани, равный шести таким танабам, тем самым равнялся бы площади 24582,15 кв. м (около 2,5 га). Однако вопрос этот цельзя считать решенным окончательно.

# 3) Размер и соотношение танаба и манна в Ура-Тюбинском вилайате на рубеже XIX—XX вв.

В трех документах, хранящихся в Ипституте истории АН ТаджССР (коллекция сектора истории средних веков, № 2014, № 2020, № 1380), содержатся весьма интересные свидетельства о размерах танаба, особенно важные тем, что представляется возможность выяснить отношение между маннами как мерой площади и танабами.

 № 2014, дата составления документа указана дважды: в основном тексте — по хиджре (зуль-хиджа 1316 г. х. = 111—IV 1899 г. н.э.), над текстом — в европейском летосчисления арабскими буквами и цифрами апрель 1899 г. Участок орошенной земли расположен: در وفع المعالم Размеры. Размеры участка: на западе и востоке — по 100 алчинов, на севере и юге — по 180 алчинов, что составля-

ет пять законных танабов.

Участок равен 180 × 100 = 18 000 кв. алчинов. Мера длины алчин (русский аршин) употреблялась в Средней Азии еще до присоединения к России. Охотно употреблялася и танаб, построенный на алчине. Он равен 1820,83 кв. м [2, стр. 109, 126—127, 129—130]. Его использование зафиксировано для многих районов Средней Азип. Публикуемые материалы свидетельствуют о том, что употреблялся этот танаб и в области Ура-Тюбе.

2) № 2020, дата составления документа — 1318 r. x.( = XII - 1900 - I -1901 гг.). Участок орошенной земли располокен: در موضع قربحي از توابع آرو شهرستان ولايت اوراتيه. Размер участка: с каждой стороны по 200 газов, что составляет 11 танабов и 400 кв. газов: هر طرفي Участок, دو صد کزی یازده طناب چهار صد کز برعی следовательно, равен  $200 \times 200 = 40\,000$  кв. газов, или 11 танабов и 400 кв. газов. Отсюда танаб равен  $(40\ 000-400):11=3600$  кв. газов. В данном случае не оговорено, какой газ имелся в виду, очевидно какой-то местный. Размеры местных газов Ура-Тюбе и Ура-Тюбинского вилайата пока неизвестны. Но важно, что система равенства танаба 3600 единицам длины остается неизменной.

3) № 1380, дата составления документа рамазан 1318 r. x. (= XII - 1900 - I -1901 гг.). Упомянуты два участка земли и сад. Первый участок орошенной земли расположен ه местности: مالدار قیحاق تابع دهد شهرستان تابع Второй участок частью. آبرو دعلیان و لایت اوراتیه орошенной, частью богарной земли расположен: در موضع شورک تابع موضع خالدار قیچانی . Сад располо-жен در موضع خالدار قیچاق مذکور. Таким образом, оба участка земли и сад расположены в одном месте — Халдар-Кипчак (один из участков — в местности Шурак, относящейся, однако, также к Халдар-Кипчаку), а это весьма существенно, ибо позволяет не сомневаться, что во всех трех случаях для определения площади земли использованы одни и те же меры 5.

Размер сада указан в газах и танабах. С запада и востока он равен 120 газам, а с севера и юга — 60 газам, и это соответствует двум танабам. Следовательно, площадь сада равна  $120 \times 60 = 7200$  кв. газам, откуда тапаб равен 3600 кв. газов. И в этом случае, очевидно,

подразумевается местный газ, размер которого нам неизвестен, по система (танаб равен 3600 кв. газам) остается неизменной (что существенно для последующих расчетов).

Размеры двух земельных участков названы в документах не только в газах и танабах, но еще и в маннах. Приведем их в виде таблицы.

| M   | Размер участков земля               |           |                                    |  |  |  |
|-----|-------------------------------------|-----------|------------------------------------|--|--|--|
|     | в газах                             | в танабах | в маннах                           |  |  |  |
| 1 2 | 1060×180=190 800<br>270×270= 72 900 | 64 20,25  | 11<br>2,5 поливной<br>и 1 богарпой |  |  |  |

Итак, размер второго участка - 72 900 кв. газов, откуда танаб равен 72 900 : 20,25 = = 3600 кв. газам, здесь обычная система. Но размер манна в танабах в данном случае вычислен быть не может, так как часть земли поливная, а часть богарная. Проще всего на первый взгляд отношение между танабами и маннами установить по данным относительно первого участка. Но здесь в тексте документа допущена ошибка, ибо размеры участка в газах и танабах не соответствуют друг другу, если исходить из равенства: танаб = 3600 кв. газам <sup>6</sup>. Все размеры обозначены цифрами. Где ошибка? Если считать правильным число танабов, это дает  $64 \times 3600 = 230 \ 400$  кв. гавов вместо 190 800 (см. таблицу). Подстановка вместо нуля цифры 5 (что допустимо, так как нули изображены в виде кружков) в любом из трех случаев, в любых двух случаях из трех и во всех трех не дает 230 400 кв. газов 7. Следовательно, в документе действительно ошибка, но в какой из трех цифр и в одной ли?

Привлекает внимание следующий факт. Если правильным считать размер в газах, это дает целое число танабов по 3600 кв. газов (190 800: 3600 = 53 танаба). Так как в данной связи для нас важно число именно танабов, тут возможны только два решения: если в документе правильно указано число танабов (а ошибка в числах газов) — танабов будет 64; если же в документе правильно указано число тазов (а ощибка в числе танабов) — танабов (а ощибка в числе танабов) — танабов

 $^{7}$  1560 × 180 = 280 800; 1065 × 180 = 191 700; 1565 × 180 = 281 700; 1565 × 185 = 289 525; 1060 ×

 $\times$  185 = 196 100; 1065  $\times$  185 = 197 025.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> О местоположении селений Пурак] п Халдар-Кипчак см. [4, стр. 68, прим. 1].

<sup>6 190 800</sup> кв. газов: 64 = 2981,25 кв. газов. Если бы в одном районе употребляли два столь разных по системе исчисления таваба (в 3600 газов и в 2981,25 газов) и оба употребили бы для обозначения размеров вемельных участков в одном и том же документе — это было бы оговорено.

будет 53. В первом случае манн как мера плоцади получается равным 5,82 тапаба (64:11); во втором случае манн равен 4,82 тапаба

(53:11).

Выбор одной из двух этих величин подсказывают данные о размерах второго земельного участка, равного 20,25 танаба, а в маннах -2,5 манна поливной земли и 1 манну земли богарной. При манне в 5,82 танаба поливная часть земли второго участка = 14,55 танаба (5,82 × 2,5), следовательно, 1 манн богарной земли равен 5,70 танаба (20,25-14,55). При мание в 4,82 танаба поливная часть земли второго участка равна 12,05 танаба (4,82 × × 2,5), следовательно, 1 манн богарной земли равен 8,20 танаба (20,25-12,05). В первом случае манн поливной и богарной земли почти равны, мани богарной земли (5,70 танаба) по площади даже несколько меньше манна поливной земли (5,82 танаба), т. е. по норме высеваемости выше, что исключено. Во втором случае манн богарной земли (8,20 танаба) почти в 2 раза больше по площади (т. е. почти в 2 раза меньше по высеваемости) манна поливной земли (4,82 танаба), что естественно при весьма различной норме высеваемости на поливных и богарных землях. О соотношении норм высеваемости зерновых на богарных и поливных землях в условиях Таджикистана мы получили консультацию доктора сельскохозяйственных наук, акад. А. Н. Максумова (Душанбе), который сообщил, что норма высеваемости на богарных землях именно почти в 2 раза меньше, чем на поливных.

Все приведенные расчеты дают основание предполагать, что в документе при обозначении размеров первого участка поливной земли была допущена опибка в цифровом обозначении числа танабов. Учет этой опибки и сопоставление с данными о размерах второго участка земли (частично поливной, частично богарной) поволнот заключить достаточно уверенно, что в указанных местностях Ура-Тюбинского вилайата на рубеже XIX—XX вв. манн для измерения поливных земель равнялся 4,82 местного танаба, а манн для измерения богарных земель — 8,20 местного танаба.

К сожалению, размер местного танаба, построенного на местном газе, пока непзвестен, так как неизвестно, какой из уже выявленных среднеазиатских газов (или какой еще неизвестный) считался на рубеже XIX—XX в. «законным» во всем Ура-Тюбинском вилайате или в той его части, в которой расположены описанные участки земли. Не знаем мы в данном случае и абсолютных размеров того весового маниа, который использовался в этих местах и в это время для измерения земельных площадей. Мы выясияем только отношение между лвумя развиясияем только отношение между лвумя раз-

ными земельными мерами — маннами и тачабами <sup>в</sup>.

Сам по себе тройной способ определения земельных площадей (через газы, танабы и манны одновременно) намекает на то, что в Ура-Тюбинском вилайате употреблялись одинаковые по наименованию, но разные по размерам единицы длины и площади, так что во избежание последующих конфликтов в юридическом документе предпочитали размер земли выразить одновременно разными единицами, определенное отношение между которыми точно ориентировало современников, какие именно единицы употреблены в каждом случае. И если документ не позволяет выяснить абсолютных размеров газов, танабов, маннов, использованных для измерения земельных площадей, то он дает возможность вычислить хотя бы отношение между этпми единицами: танаб = 3600 местным газам; мани богарной земли = = 8,20 местного танаба; манн поливной земли = 4,82 местного танаба. Два последних равенства представляют особую научную ценность из-за пеизученности отношений именно между мапнами и танабами как двумя типами мер поверхности.

 Давидович Е. А., История монетного дела Средней Азви XVII—XVIII вв. (Золотые и серебряные монеты Джанидов), Душаное, 1964.

ные монеты Джанидов), Душанбе, 1964. 2. Давидович Е. А., Материалы по метрологии

средневековой Средней Азип, М., 1970.
3. Джапаридзе Г. И., [Рец. на:] В. Хипц. Мусульманские меры и всеа с переводом в метрическую систему, пер. с нем.; Е. А. Давидович, Материалы по метрологии средневековой Средней Азии, М., 1970, — «Вопросы истории Ближнего Востока, 11», Тбилиси, 1972.

4. «Материалы по истории Ура-Тюбе. Сборник актов XVII—XIX вв.», сост. пер. и предисл. А. Мух-

тарова, М., 1963.

 Умняков И., Некоторые сведения из «Абдулланамэ» Хафизи-Таныша (XVI в.), — «Труды Самаркандского государственного педагогического института им. А. М. Горького», т. II, Самарканд, 1941.

 Хинц В., Мусульманские меры и веса с переводом в метрическую систему, пер. с нем., М., 1970.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Имеет смысл, однако, рассмотреть следующую возможность. В источниках последней трети XIX и начала XX в. для Ура-Тюбе упоминаются два манна: 15 пудов 37 фунтов (260,859 кг) и 16 пудов (269,088 кг). Первый, очевидно, местный; второй — искусственно созданный путем «округления» размеров местного для приведения в удобное соответствие русским мерам. Аналогичные примеры «округления» местных единиц для удобства русско-среднеазиатской торговли известны [2, стр. 87 и сл.]. Если исходить из двух маннов, норма высеваемости на поливных землях будет равняться 54,12 или 55,83 кг на танаб. Еслп при этом условно подставить наибольший из известных в XIX в. среднеазпатских танабов — танаб в 4097,025 кв. м, норма высеваемости в Ура-Тюбе окажется много выше, чем, например, в самаркандском тумане Шаудар (где на этот танаб приходилось 2 пуда, т. е. 32,76 кг). Пока все это — уравнение со многими неизвестными.

#### СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

АКД — автореферат кандидатской диссерта-

АО - Археологические открытия.

АРТ — Археологические работы в Таджикистане.

АС — «Археологический сборник». Бр — Брихадараньяка упанишада. ВА - «Вопросы антропологии», М.

ВДИ - «Вестник древней истории», М.

ВИ — «Вопросы истории», М. ВМУ — Вестник Московского университета. ГИМ — Государственный Исторический музей.
ГУОПМК — Государственное управление охраны памятников материальной культуры.

ГЭ — Государственный Эрмитаж.

ЖМНП - «Журнал Министерства народного просвещения», СПб.

ЗВОРАО - «Записки Восточного отделения Русского археологического общества».

ИАО - Императорское Археологическое обшество.

ИВАН — Институт востоковедения Академии наук СССР.

ИИМК — Институт истории материальной куль-

ИМКУ — История материальной культуры Узбекистана.

ИООН — Известия отделения общественных наук.

ИТН - «История таджикского народа», М., 1967.

КСИА — «Краткие сообщения Института археологии», М.

КСИВАН - «Краткие сообщения Института востоковеления АН СССР», М. - Л., М.

КСИИМК - «Краткие сообщения о докладах и полевых исследованиях Института истории материальной культуры СССР», М.— Л., М.

КСИЭ - «Краткие сообщения Института этнографии АН СССР», М. - Л., М.

Кт — Катха упанишада.

MAP — «Материалы по археологии России». МАС — «Монгольский археологический сбор-

МАЭ — Музей антропологии и этнографии.

MHA - «Материалы и исследования по археологии СССР».

МИТТ - «Материалы по истории туркмен и Туркмении.

МКИИА - Международный конгресс по пранскому искусству и (археологии.

МХЭ — «Материалы Хореэмской экспедиции». НАА — «Народы Азии и Африки. История, экономика, культура», М. ОНУ — «Общественные науки в Узбекистане».

ОРЯИС АН - Отделение русского языка и словесности Академии наук.

ПВ — «Проблемы востоковедения», М. РГО — Русское географическое общество.

ркп — рукопись. СА — «Советская археология», М.

СВ — «Советское востоковедение», М. — Л., М. САГУ — Среднеазиатский государственный государственный университет.

СКСО - «Справочная книжка Самаркандской области».

стб - столбец.

СЭ — «Советская этнография», М. ТАН — «Труды Академии наук СССР».

ТаджГУ — Таджикский государственный университет.

ТашГУ — Ташкентский государственный университет.

ТашЗНИИЭП — Ташкентский зональный научно-исследовательский институт экспериментального проектирования.

ТИИ — «Труды Института истории АН СССР».

ТОВЭ — «Труды Отдела Востока Эрмитажа», Л. Тр. КАЭЭ — «Труды Киргизской археолого-этнографической экспедиции».

ТХАЭЭ — «Труды Хорезмской археолого-этно-

графической экспедиции».

Чх — Чхандогья упапишада.

ЭВ - «Эпиграфика Востока», М. -Л.

ЮТАКЭ - Южно-Туркменистанская археологическая комплексная экспедиция.

AP - «Ancient Pakistan».

BGA — Bibliotheca geographorum arabicorum, Lugduni Batavorum.

BSO(A)S - «Bulletin of the School of Oriental (and African) Studies, London Institution

(University of London)». CAJ - «Central Asiatic Journal», The Hague -

Wiesbaden. CRAIBL - Comptes rendue de l'Academie des Bel-

les-Lettres, Paris.

DK — «Date of Kanishka», London, 1960.

EW — «East and West», Roma.

EWA — «Encyclopaedia of World Art», London.

IsMEO - Istituto Italiano per il Medio ed Estremo Oriente.

JA — «Journal Asiatique», Paris.

JAIGB — «Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland», London.

JAOS — «Journal of the American Oriental Society», New York — New-Haven. JNES — «Journal of Near Eastern studies», Chi-

JRAS - Journal of Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland», London.

MASI - «Memoirs of the Archaeological Survey of India». MDAFA — «Mémoires de la Délégation archéologi-

que française en Afhanistan», Paris. «Mémoirs of the Research Department

of Toyo Bunko (Oriental Library)», Tokyo.

NC - «Numismatic Chronicle».

RE - Paul's Real-Enzyclopedie der Classischen Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung, begonnen von G. Wissowa, hrsg. von W. Kroll.

OIP - The University of Chicago, Oriental Institute publications, Chicago.

RDSO - «Rivista degli studi Orientali», Roma.

SPAW — «Sitzungsberichte der Königlich Preussischen Akademie der Wissenschaften», philologisch-historische Klasse, Berlin.

TP — «T'oung Pao, ou Archives concernant l'histoire, les langues, la geographie, ethnographie et les arts de l'Asie Orientale», Paris — Leiden.

ZDMG - «Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft», Leipzig, Wiesbaden.

### ABSTRACTS OF PAPERS INCLUDED IN THE COLLECTION

Reflestion of some mythological views in the architecture of the Eastern Irauian peoples in the first half of the first millennium B. C. by L. A. Lelekov.

The present article treats the correlation between direct archaeological and indirect literary data on the funeral rites in the Aral Sea region. It is presumed that the basis of these rites was the symbolic idea of the fiery renewal of the world which has been recorded in all the major cycles of the Indo-European epos. The cult and religious unity of the Indo-European funeral rites of cremation, proved by multiple archaeological data corresponding to the concept of G. Dumésil, justifies the use of the Homeric tradition and the Upanisad[texts to explain the cremation rites and the burning of funeral buildings. It also provides a base for a provisional reconstruction of separate fragments of the pre-Avesta Eastern Iranian epos.

The Bastrian Griffin in Antique Literature by J. V. Pyankov.

A tale on griffins with reference to Bactrians and Indians (Ctes., fr. 45, 45h, Jacoby) is recounted by Ctesias. in his stories of the miracles of India. Philostratus has a story similar in its contents (Philostr., V. A., III, 48). An analysis of the Ctesian tale shows that it is composed of different details from three stories by Herodotus: the story on griffins (Herod., III, 116), the one on ants (Herod., III, 102-5), and the one on the cinam-bearing birds (Herod., III, 111). Nevertheless it can in no way be excluded that Ctesias actually used some oral stories which he had heard in Persia. Ctesias depicts the griffin itself, keeping in mind the two then-existing Greek versions of the griffin-image: the one by Aristeas and the other by Aeschylus. Besides these, Ctesias made use of the griffindepictions which were known to him in the applied arts. But even here certain details recounted by Ctesias might go back to the Oriental tradition, the Bactrian one in particular. This conclusion is based on a number of facts, among which the following ones may be pointed out: 1) Bactrians in the time of Ctesias did know the griffin in general and also in the dog-like variant; 2) the dogbirds appear in the later Middle Asian folklore, as gem-guardians, in high mountains in particular; 3) the ancient Middle Asian arts knew the motif of gryphomachia, i. e. elephant-riders fighting griffins in the wall-paintings of Varaksha.

Ferghana as reported by antique authors by N. G. Gorbunova.

There is no direct data on Ferghana in reports by antique authors. They only had access to information on the territory of the Western Ferghana, where the army of Alexander the Great was halted.

The river of Syr Darya, flowing through Ferghana, is named Tanaid or Jaxartes by antique authors. The purpose of the present article is to examine the area of the river as it was known in antiquity. The antique authors indicate the course as of the upper river's flowing from South to North, and not East to West as in reality. A comparison of the Ptolemaic map to a present day geographical one enables us to identify the left tributaries of the Jaxartes, the Dimos and Baskatis, as the rivers of Aksu and Isfana; while the upper Jaxartes can be identified as that of Knodja-Baqirghan, which means that the artique authors thought the South-Western Ferghana pertained to Soghdia, while the rest of it was automatically attributed to the land of the Sakas.

The antique authors, judging from archaeological data, did not possess any real knowledge of the peasant population of Ferghana far to the East of the river of Khodja-Baqirghan. Although the «barbarians», mentioned by Arrian in the description of the march of Alexander the Great to the Jaxartes, could very well be the settled inhabitants of the region.

Genealogy of the first Arsacids (More about the Nisian ostrakon No. 1760) by G. A. Koshelenko.

The article contains an analysis of the data on the genealogy of the first Arsacids from the ostrakon No. 1760 of the Nisian Archive. On comparing these data with those from the written sources (Justin and Arrian), the author is able to modify the genealogy established by his predecessors. A comparison of the data from early Parthian history from works by Justin and Arrian enables the author to elucidate a number of trends which existed in the official ideology of Parthia and substantiated the right of decendants of Tiridades to the Parthian throne.

Bactrian House by G. A. Pugachenkova.

The archaeological excavations of a Greek-Bactrian house in Aï-Khanum (Northern Afganistan) and a num-

her of Kushan-Bactrian houses in Dalverzin-Tepe, Khatin-Rabat, Airtam, Khalchayan (Southern Uzbekistan) enable us to form an identification of the architecture of the Bactrian urban dwelling. A definite regional architecture developed here. The house consists of the central main group (an iwan with columns, entrance hall, and reception hall), a perimeter inner corridor, sometimes divided into blocks, with living and store rooms situated around into perimeter. On two sides there is a court donner and courtyard. The Greek architectural influence is limited to such details as capitals with acanthi, antefix, and a laurel-leaf ornamental motif. But the general planning and space composition of the house has a purely local basis.

The typology of such houses greatly influenced other kinds of Bactrian architecture, i. e. palaces (Khalchayan, Saksanohur) and temples (Dilberjin, Surkh-Khotal). It determined to a certain extent, some compositional features of early medieval houses (Piandjikent).

On the Northern frontiers of the Kushan Bactria by B. Ya. Stavisky.

Ancient Bactria played an eminent role in the history of the Kushan power, in particular. Thus the problem of definition of the Bactrian frontiers in the Kushan period is fairly important. The article is based on an analysis of written sources, archaeological monuments, epigraphic and numismatic data. They provide sufficient evidence to the thesis that the lands on the right bank of the Amu Darya were an unquestionable part of the Kushan Bactria in the time of the apogee of Kushan power.

Problems of the ethnic history of the ancient and earlymedieval Ferghana by B. A. Litvinsky.

The present article treats the process of the formation of the ancient Ferghanan ethnos, based on the evidence of written, archaeological, linguistic and anthropological sources. The author considers the Ferghana ethnos as being Eastern Iranian in origin. The article also traces the initiate steps of turkization of the population of Ferghana. The author analyzes the sources, detecting in them information on Ferghana and the ancient Ferghanan nation. He also examines its correspondence to the Sakas, K'ang-chii, Hephthalites. The analysis goes up to the 6th-8th century.

Notes op the Mongolian signs and tamgas by E. A. Novgorodova and B. I. Wainberg.

The present article is based on the new materials from Mongolia, received as a result of the joint Soviet-Mongolian historico-cultural expedition.

The tamgas and signs of property already existed in Mongolia in ancient times; they still exist today. The authors attribute the following images on the stone monuments of the first millennium B. C. to the most ancient decorative signs and symbols on the Mongolian territory: various types of circles on the arrow headpart; signs and objects stamped on the lower part of the stones.

The authors suggest that the 'traditionality' of these drawings and signs, as well as a certain localisation of the signs, shows not only symbolic images but reflects the ethnic map of the country in the times of bronze and the early Iron Age.

The second part of the article contains a comparison of the Tsagangolian (South Western Mongolian group of tangas) with those from the Middle Asian (Khwarezm, Bokhara, Samarqand), the Sarmathian signs from the Northern Black Sea area. The Origin of the latter is connected with the Iranian nomads called \*yuechji\* of the house of Chjaowu\* in the Chinese chronicles. They inhabited the area from the South-West of Mongolia to the steppes of Eastern Europe including Middle Asia and the Northern Caspian Sea region.

The worldview of the Soghdians in the 7th-8th centuries in the arts of Pyandjikent by A. M. Belenitski and B. I. Marshak.

The present article contains an interpretation of the subjects for a significant part of the monumental painting discovered during many years of archaeological work at the site of Pyandjikent. The authors select a group of images with religious and lay subjects and attempt to interpret them. In addition they use a wide range of analogies from monuments in India, Afghanistan and other regions to trace the formation of the iconography of a number of ritual motifs in the paintings of Pyandjikent. A number of scenes are interpreted by the authors as illustrations to local cycles, others as connected to literary subjects, as for instance illustrations of Aesop's fables. The authors determined a definite system the placement of various subjects in the decor of the interior of the Soghdian house.

The chronology of the revolt of al-Muqanna by O. G.

The present article compares the data on the course and duration of the revolt of al-Muqanna in works by different medieval authors. The article focuses on the analysis of the data preserved in the works by Narshakhi, Bal'ami, Ghardizi and Ibn al-Athir. The author comes to the conclusion that the revolt ran for a bit longer than four years, and the suicide of Muganna might be dated between April and August of 780 A. D. There are also a number of refinements in the interpretation of several events which took place during the revolutime.

The Northern gates of Ancient Samarqand by G. V. Shish-kina.

The article contains an analysis of the latest data procured as a result of the archaeological investigation of the site of Afrasiab. The study of the stratigraphy of the fortifications and of the topography of ancient roads allowed the author to determine the location of the gates of the ancient Samarqand, the existence of which was re-

ported by Arab authors. The article introduces a number of modifications in the periodisation of the history of the fortification system of the ancient Samarqand.

On the method of planning of Middle Asian Architects by A. M. Pribytkova.

The author treats the problem of the drawings used by Middle Asian architects in the process of carrying out projects.

Drawing-plans on a modular grid solved the problem of transferring the plan. The author attempts to prove the existence of drawings for the façades; that is why she examines the monuments themselves. Through an analysis of the work she establishes that the façades were drawn according to natural size on special squares, where all preliminary work was done.

New readings of the masters' names on vhe Shah-i Zindah mausolea by O. F. Aktmushkin and A. A. Ivanov.

In 1970 V. A. Shishkin published the Corpus of inscriptions of the Shah-i Zindah in Samarqand. The authors attempt to improve the reading of masters' signatures on three mausolea. Three masters participated in the erection of the mausoleum of Shadi-Mulk-aka: Shams ad-Din, Birr ad-Din and Zayn ad-Din Shams-i Tabriz (fakkhhār). The so-called Ali Nasafi mausoleum was decorated by two masters: Alim Nasafi and Ali. The calligraphy signature on the 1405 mausoleum (the so-called Tuman-aka) should be read as following: «The script of the Shaykh» Muhammad ibn Haji Bandgir at-Tughra-i Tabrizis.

The decorative system of the interior of the Ghur-i Amir mausoleum in Samarqand by I. F. Borodina.

The interior of the Ghur-i Amir mausoleum is remarkable for its harmony of deeor and architecture. The ornamental blue go'd murals are of major importance in achieving the interior's artistic effect. The materials and techniques of gilding are specific and various: papier-maché reliefs, hollows in plaster, ganch mouldings glued with paper. Tinsel gold leaves were used as well as mineral colors.

The monument preserved the original decorative system of the early 15th century, although in the time of Ulugh-Bek there was partial renovation. Being limited to a slight touching up of separate pannels, it affected neither the composition as a whole nor the main designs.

The origin and meaning of the term miri in the monetary system of Middle Asia in the 15th - early 20th centuries by E. A Davidewich.

According to historical sources the term miri meant a coin or a counting unit equal to one quarter of a silver tanga, and less often a quarter of a golden titla. Neither the origin of the term nor the coins themselves called the same name in the nineteenth century were known. The author established the term miri as having origi-

nated from the title of Timur, i.e. amir. In the times of Timur, quarter-like smaller silver coins were so named. A whole group of the niid eighteenth century coins with a lower silver percentage was found, these were the coins called miri in the nincteenth — early twentieth centuries, and were valued a quarter of the high-carat silver tanga of Bokhara of the period.

To the Research of Architectural Monuments of Shahr-i Sabz by L. Yu. Mankovskaya.

The article deals with the history of an architectural complex situated in Shahr-i Sabz, as well as to the determination of the place of some Qashqa Darya monuments in the history of Middle Asian architecture. A number of examples using an universal spacial structure convenient to fulfil various functions is being treated.

The town of Tashkent selfgovernment in the 18th century by O. D. Chekhowich.

In the eighteenth century the town of Tashkent was considered «a free town», it was not dependent in its internal affairs or external relations on any despotic monarchy. The town only paid a definite tribute to the Kazakh or Kalmuk Khanats. The leadership of the town was in the hands of a group of rich and noble aristocrats (khod/as). The local khans were rather limited in their jurisdiction. By the end of the eighteenth century the town subordinated Kazakh nomads of the area and made them pay tribute in the form of cattle.

The article characterizes the political organisation of Tashkent in the period of «the Four Khodjass, i. e. of the feudal aristocratic republic. A thorough analysis of the extant written sources, the history of the problem and conclusions are also presented in the article.

Sketches of the History of Samarqand and Bokhara by O. A. Sukhareva.

The article deals with the problem of the feudal city and consists of two parts.

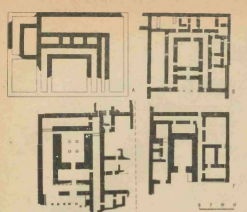
The first sketch treats of the history of formation and ethnic composition of the population of Samarqand. In the eighteenth century this town was in utter decay. The historians dealing with the written sources thought that Samarqand became depopulated in a short period of time. The author's main cource being the familytales and the names of the town-quarters (quzars), the town was proved to get not desolated; a part of the population remained there. Their decendents live there now composing the Tajik part of inhabitants of the town itself and its suburbs. After overcoming Samarqand's disaster, some groups from villages and other towns were transplanted there. The Uzbeks constituted their bulk. They partly adopted the Tajik language while in the family they still spoke their mothertongue.

The second part is dedicated to the structure of feudal cities as an indication of the urban life development. Up to now there were known two structural phases of the feudal town: the division into 2—4 big parts und many quarters-parishes. Basing her study on a recently published plan of Bokhara composed by an anonymous Bokharian in the mid-nineteenth century, the author discovers a third (interpace) structural phase: the division into 12 microdistricts: each of them being composed of several quarters. Among the dwellers themselves this division has gone into oblivion. The plan demonstrates that some century ago it was still in use. This phase of structure appeared in consequence of the urban life development but was not as enduring as the division into 2—4 big parts and many quarters which was in use the lifelong of the feudal city. The survivals could still be seen in the years before the world war.

New data on the metrology of Middle Asia by E. A. Davidovich, A. A. Yegant, O. D. Chekhovich.

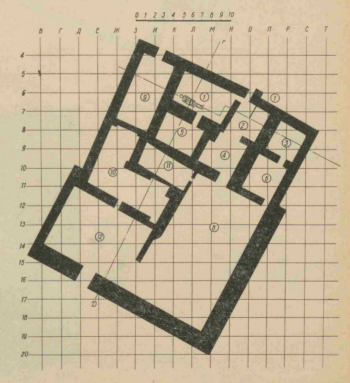
In this article some additional data to the book by W. Kinz and E. A. Davidovich on the metrology of Middle Asia are presented. The articl shown that the mann of 25.6 kg. and the shuturvar (a camel-sack) of 256 kg. were in use in the sixteenth century. The problem of the dehqen mann as a measure of weight and area in Tashkent of the nineteenth century was also heated. Contradictory data from some written sources on measures of area is analyzed for the Ura-Tubah region at the turn of the century. A local tanab is proved to be equal to 3,600 square ghozes, and a mann of bogar lands to 8.20 local tanabs, while a mann of irrigated land equals 4.82 local tanabs.

# иллюстрации

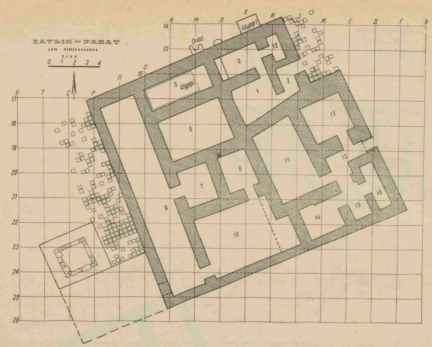


### К статье Г. А. Пугаченковой. Рис. 1.

А — Айртам, дворец-форт (II в. до н. в.); В — Ай-Ханум, жилой дом (II в. до н. в.); В — Дальверзин-тепе, жилой дом  $\Pi T$ —6 (I—II вв.); Г — Дальверзин-тепе, жилой дом  $\Pi T$ —5 (I—II вв.); планы В и Г — по данным незавершенных вокрычий 1973 г.



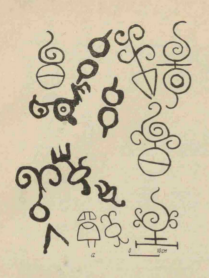
R статье  $\Gamma$ . А. Пугаченновой. Рис. 2. Дальперзии-теце, жилой дом  $\Pi T = 2 \ (I-II)$  вв.)

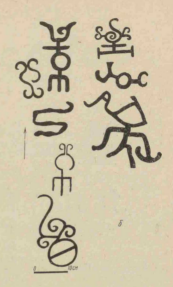


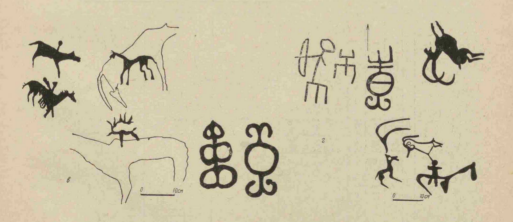
K статье  $\Gamma$ . A. Пуваченковой. Рис. 3. Хатын-рабат, жилой дом  $(I-II\ \ \mathrm{rb}.)$ 



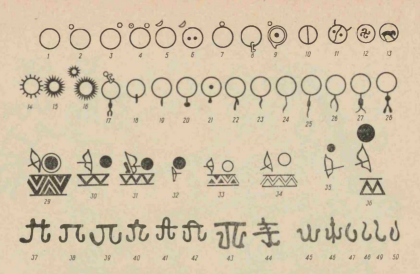
К статье Б. Н. Вайнберг и Э. А. Новгородовой. Рис. 4. Оленный камень из Агрын-бригады (Хубсугульский аймак, Сев. Монголия)







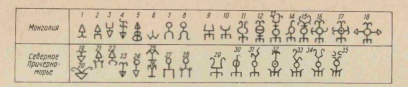
К статье Б. И. Вайнберг и Э. А. Новго родовой. Рис. 5. (А, Б, В, Г). Изображения тамг на скалах Цаган-гола



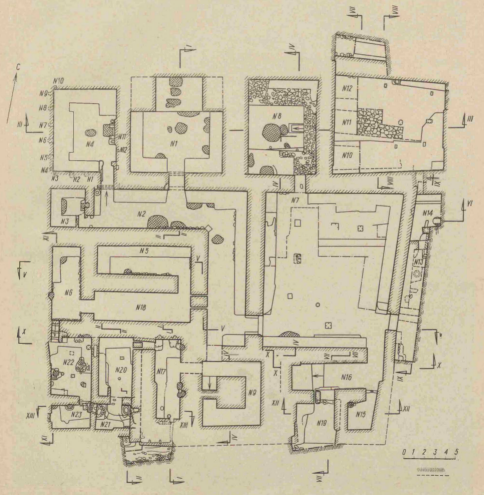
К статье В. Н. Вайнберг и Э. А. Новгородовой. Рис. 6. Таблица І. Знаки на оленных камнях Монголии

|      | Типы тамг |     | 2   | Средняя Азия<br>и Казахстан | Р-ны к югу<br>от Гиндукуша | Северное<br>Причерноморье | Монголия           |  |
|------|-----------|-----|-----|-----------------------------|----------------------------|---------------------------|--------------------|--|
| N    | a         | 5   | 8   | u nusuxumun                 | uni runognyau              | прачерногорос             |                    |  |
| I    | 7         | रू  | ž   | दे, ड्र                     |                            | Z, S,                     | and the same       |  |
|      |           |     |     |                             |                            | Ž <sub>5</sub>            | 506                |  |
| I    | 3         | 35  | £   | द्रे, द्रै, द्रे,           |                            | 35.10 S.11                |                    |  |
| Ш    | Z         | H   | प्र | 3, X 15 4                   | <b>3</b>                   |                           | 33.49              |  |
|      |           |     |     | <b>E</b> 16                 |                            | \$ 7 8 18                 | J19 9 20 5 21      |  |
| IV.  | 3         | I   | कृ  | £ 22 € 23                   | £ 24                       | £ 25 8 25                 | £27 £28            |  |
| I    | 32        | 35  | ક્  | 329 St 310 St 31            |                            |                           |                    |  |
| V    | 3         | 35  | S   | 35 32                       | <b>建进市民</b>                | 2,11 25,14 S,35           | 20 20              |  |
| M    | 200       | 200 | 900 |                             | PARTY IN                   | 33 8 5 5 6 40             | O35 @ 37           |  |
|      |           | 0   | 0   | Esaz                        | 19-16                      | 038 639 640               | 041<br>841 844 845 |  |
| VIII | र्        | 32  | 5   |                             | ₹47 ₹48                    | · <u>Y</u> 49             | J. F. F. F. F.     |  |
|      |           |     |     | · ¥ 54                      |                            | A S S S 358               | S 59               |  |

К статье Б. И. Вайнберг и Э. А. Новгородовой. Рис. 7. Таблица II

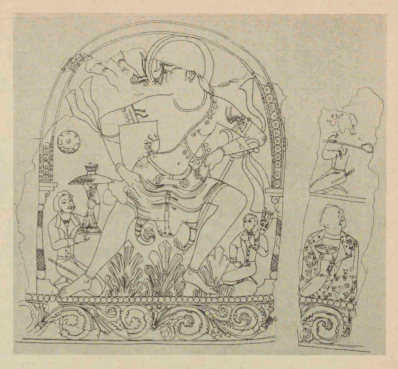


К статье Б. И. Вайнберг и Э. А. Новгородовой. Рис. 8. Таблица III



К статье А. М. Беленицкого и Б. И. Маршака. Рис. 9. План аристократвческого дома, объект XXI (помещения № 1, 2, 3, 4 с живописью; помещение № 1 — зал, помещение № 4 — «капелла»)

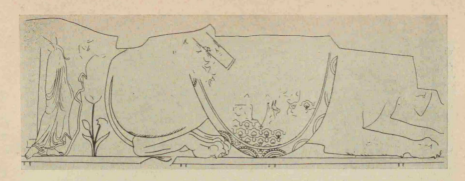
179



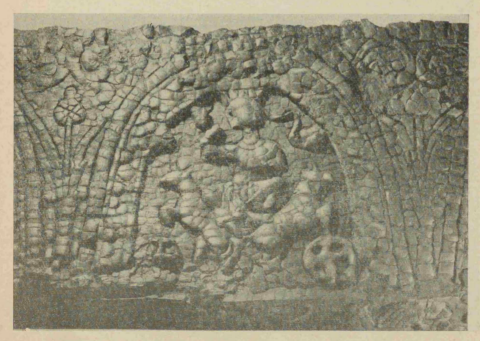
 $K\ cmambe\ A$ . М. Беленицкого и Б. И. Маршака. Рис. 10. Синетелое божество. Прорвсовка П. И. Кострова



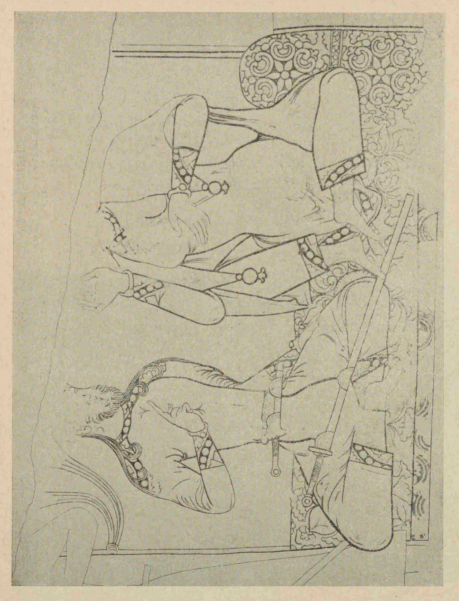
К статье І.А. М. Беленицкого и Б. И. Маршака. Рис. 11. Трехглавый бог. Прорисовка В. М. Соколовского



К статье А. М. Беленицкого и Б. И. Маршака. Рис. 12. Трон в виде льва. Прорисовка П. И. Кострова



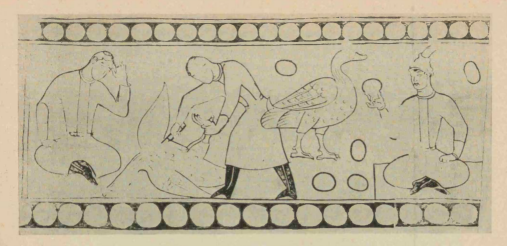
К статье А. М. Беленицкого и В. И. Маршака. Рис. 13. Бог Солица. Обугленное резиов дерево



етапье А. М. Велопирково и Б. Н. Маршака. Рис. 14. Чета знатим согдийцев. Прорисовка П. И. Кострова



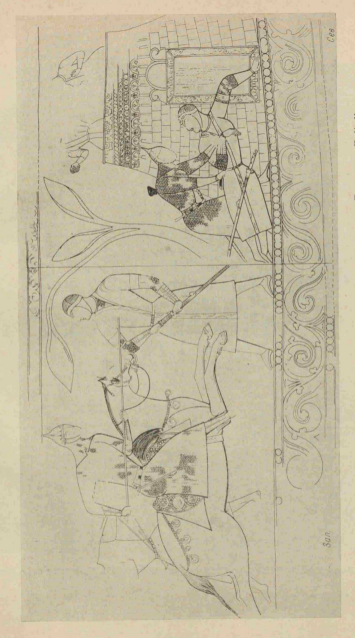
K статье A. M. Беленицкого и B. H. Маршака. Рис. 15. Воин. Прорисовка П. И. Кострова



К статье А. М. Беленицкого и Б. И. Маршака. Рис. 16. Басня о птице с золотыми яйцами. Прорисовка П. И. Кострова



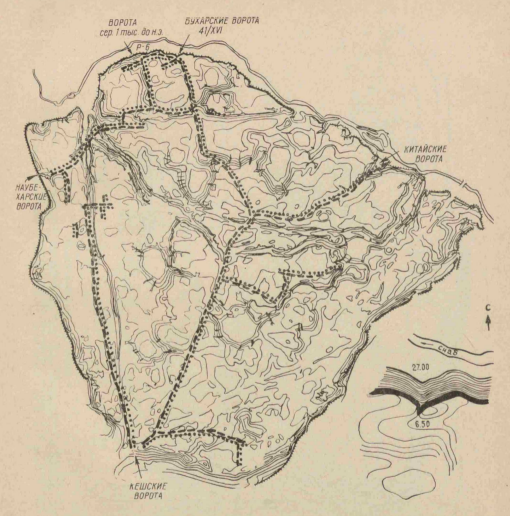
K статье A.~M.~Беленицкого и B.~H.~Маршака. Рис. 17. Притча о льво и зайце. Эскизная прорисовка



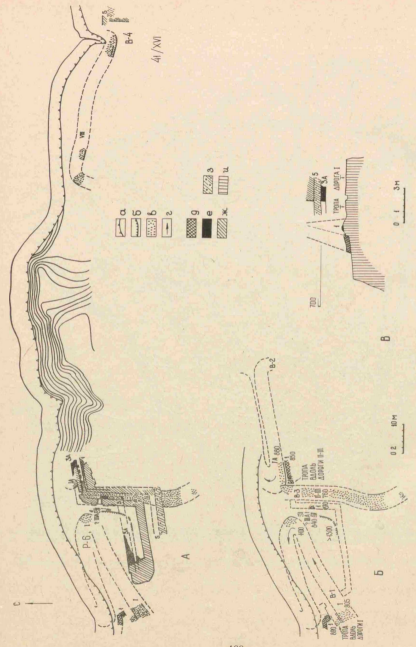
Б. И. Маршака. Рис. 18. Эпизоды впоса, Прорисовка П. И. Кострова К статье А. М. Беленицкого и



К статье А. М. Беленицкого и Б. И. Маршака. Рис. 19. Спортивная борьба. Прорисовка П. И. Кострова

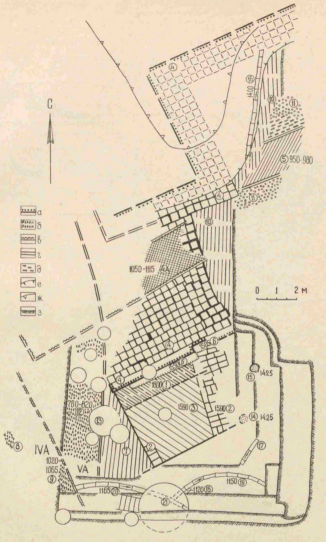


 $K\ cmambe\ \Gamma.\ B.\ Шишкиной.\$  Рис. 20. Плані городища Афрасиаб. | Двойным пунктиром показаны средпевековые дороги, выявленные археологическими работами. На врезке — участок 41/XVI до начала раскопок, по плану 1885 г.



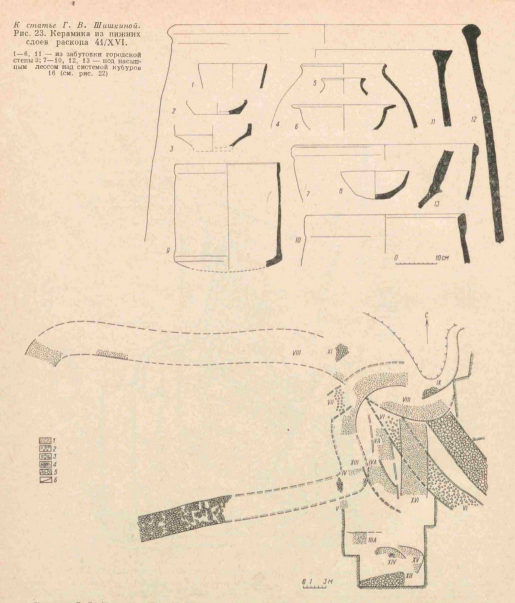
К статье Г. В. Шишкиной. Рис. 21.

А — северний фас городния с раскопами 6 — на западе и 4/XVI — на востоке; В — ранние крепостиме сооружения на раскопе 6; В — стратиграфическая схома ранних стеи на раскопе 6; а — сопременный обрым; 6 — трителие догоги, 8 — трителие догоги, 8 — такламенные уклома подотия пороги; 6 — трителие догоги, 8 — надламенные уклома подотия пороги; 6 — степа 34; ж— степа 34; ж— степа 34; ж— степа 35; з— нахово-такчию сегование степа 5; а — матерительный десе. В — 1, В — 2, В — 3, В — 4 — место расположения пороги в хропологическом порядие. Трех- и четырсканачиме цифты — высотные отметки уговией пология дороги и основания степ

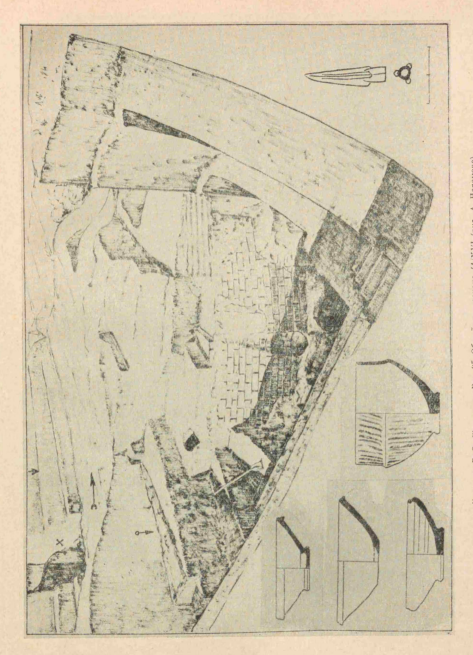


К статье Г. В. Шишкиной. Рис. 22. План сооружений нижних слоев раскопа 41/XVI.

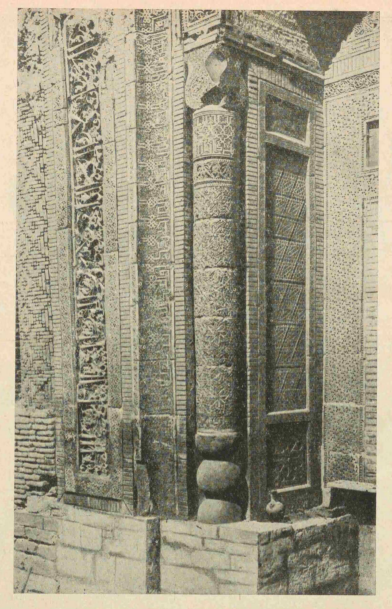
1— паксовал стема середины I тысячелетия до н.э.; 2— кладка из сырцового кирпича V(?) — IV вв. до н. э.; 3— кладка из карпового кирпича V(?) — IV вв. до н. э.; 4— стена конца IV — начала III в. до н. э.; 4а— стена III в. до н. э.; 4а— кладке стен II в. до н. э.; 4а— подгосавный оттанец лесового колма; 8— 9— дорога III в. до н. э.; 10— насышной лесс; 11— галечно-паксовое основание стены 5; 12— подраж эторой половны III—II в. до н. э.; 13— яма около рубежа н. э.; 14, 15— остатки горнов IV—III вв. до н. э.; 14— остатки горнов IV—III вв. до н. э.; 16—20— системы сточных кубуров; 21— подземное помещение IX в. Крум-маки без пифр оболамачены средненевеюзые бадрабы и ташпау. Трех и четырехлачаные пифым указывают глубину от реперной точки; а— край стены 4; 6— грунговое полотно дороги; а— край дороги и стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены Бироги в стена III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— сърза дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стены III в. до н. э.; г— край дороги в стена III в. до н. э.; з— край дороги в стена III в. до н. э.; з— край дороги в стена III в. до н. э.; чи как и по постена III в. до н. э.; чи как и по постена III в. до н. э.; чи ка



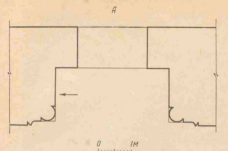
К статье Г. В. Шишкиной. Рис. 24. План дорог раскопа 41/XVI в месте расположения городских ворот 1— полотно груртовой дороги; 2— полотно дороги, устланной гравнем; 3— полотно дороги, устланной гравнем в битой керамикой; 4— велогно дороги, мощенной крупкой гланкой; 5— в полотно дороги, мощенной правим слащем; 6— обрыв по краю дороги; ПІА — дорога V(?) — IV вв. до и. в.; IV—UA — дороги конца IV—III вв. до и. в.; V—VA — дороги III—II вв. до и. в.; V—VA — дороги III—II вв. до и. в.; V—VA — дороги III—II вв. до и. в.; VIII— дороги IV—III вв. до и. в.; VIII— дороги IV—III вв. до и. в.; VIII— дороги IV— дороги IV—



— уповень дороги V; ↓ — уровень дороги VII; |→ — подотно дороги XVI; × — топочная камера киринчеоблагательной течи XI в. Керамика из слоев, исрекрыва-кодих дороги IV— IVA. Бронзовый паконечник стремы из слоя пад стеми 4 К стапье Г. В. Шишкиной. Рис. 25. Общий вид раскона 41/XVI (рис. А. Исламова)



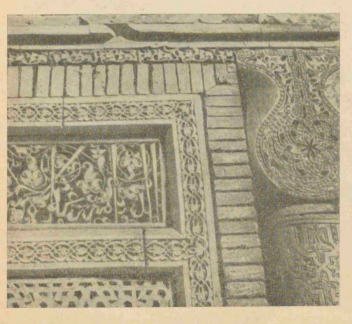
К статье А. М. Прибытковой. Рис. 26. Южный мавзолей в Узгене. Портал (фото Государственного Научно-исследовательского музея архитектуры им. А. В. П[усева)

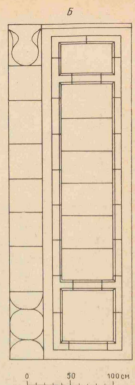


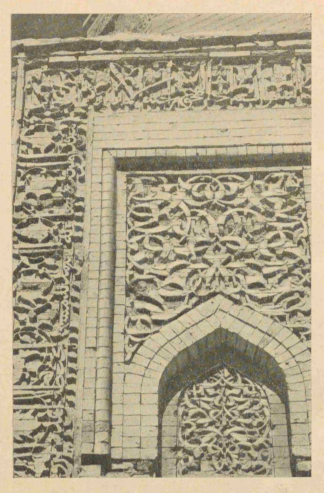
 $K\ cmambe\ A.\ M.\ H\ puбымковой.$  Рис. 27. Южный мавзолей в Узгене.

A — план портала (стрелка указывает расположение боковой грани); E — боковая грань портальной виши (чертежи A. M. Прибытковой)

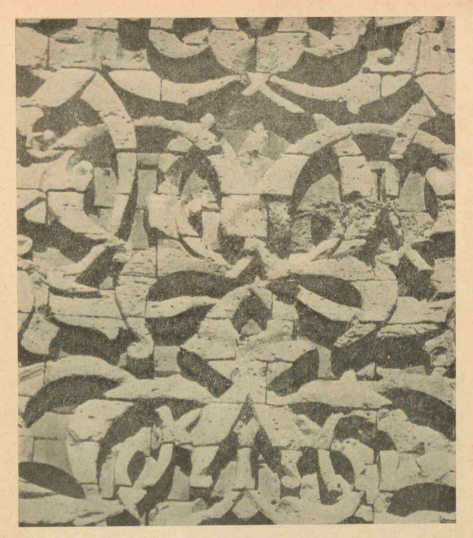
К статье А. М. Прибытковой. Рис. 28. Южный мавзолей в Узгене. Верхнее паню боковой грани портала (фото Управления по делам архитектуры при Совете Минпстров КиргССР)







К статье А. М. Прибытковой. Рис. 29. Мавзолей Фахр ад-Дии Рази в Ургенче. Фрагмент фасада (фото Д. С. Смирнова)



K статье A. M. Прибытковой. Рис. 30. Мавзолей Фахр ад-Дин Рази в Ургенче. Резная терракота (фото Д. С. Смирнова)



К статье О. Ф. Акимушкина и А. А. Иванова. Рис. 31. Подпись на полуколонке портала мавзолея Шади-мульк



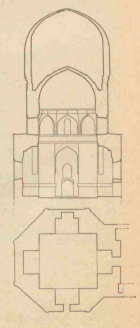
К статье О. Ф. Ленмушкина и А. А. Иванова. Рис. 32. Подпись на правой колонке безымянного мавзолея (так пазываемого «Али Несефи»)



К статье О. Ф. Акимушкина и А. А. Иванова. Рис. 33. Подпись на леной колонке безымянного мавзолея (так называемого «Али Несефи»)



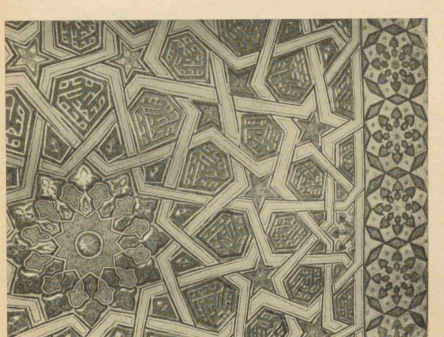
K статье O. Ф. A кимушкина и A. A. Иванова. Рис. 34. Поднись на левой стороне портала мавзолея  $808/1405=06\,$  г.



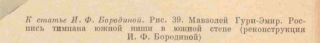
К статье И. Ф. Бородиной. Рис. 35. Мавзолей Гури-Эмир. Разрез, план



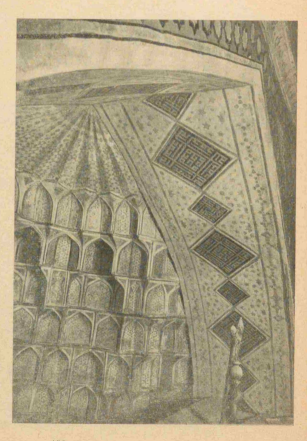
К статье И. Ф. Бородиной. Рис. 36. Мавзолей Гури-Эмир. Мраморный сталактитовый карииз и надинсь

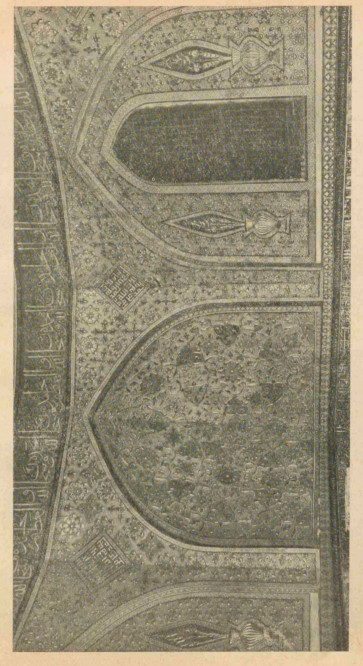


К стать И. Ф. Бородиной. Рис. 37. Манзолей Гури-Эмир. Стены; панно с гирихами (вид во гремя? реставрации)



K стать M.  $\Phi$ . Eородиной. Рис. 38. Мавзолей Гури-Эмир. Сталак титовое завершение ниш в стенах

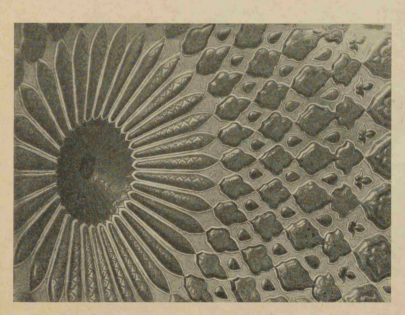




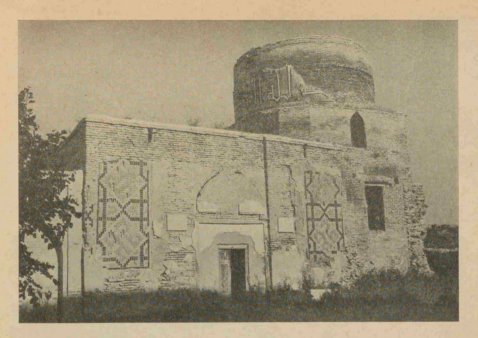
К статье И. Ф. Бородиной. Рис. 40. Мавзолей Гури-Эмир. Декор тромнового яруса (реставрация)



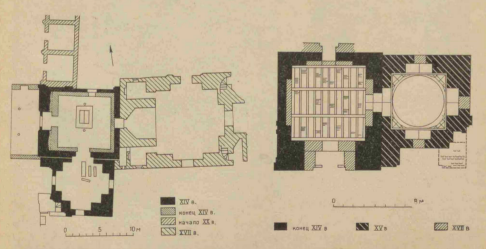
К статье И. Ф. Бородиюй. Рис. 42. Манзолей Гури-Эмир. Медальон папьс-маше из декора купола (реставрация)



К статье И. Ф. Бородиной. Трис. 41. Мавзолей Гури Эмир. Купол Декор верхней части (реставрация)



К статье Л. Ю. Маньковской. Рис. 43. Мавзолей Шамседдина Куляля и макбарат потомков Улугбека. Вид с северо-запада (фото Е. Н. Юдицкого)



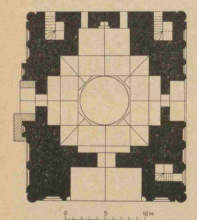
К статье Л. Ю. Манькоской. Рис. 44. Мавзолей Шамседдина Куляля и макбарат потомков Улугбека. Схема развития комплекса по А. Н. Виноградову

К статье Л. Ю. Маньковской. Рис. 45. План комплекса с обозначением наслоений

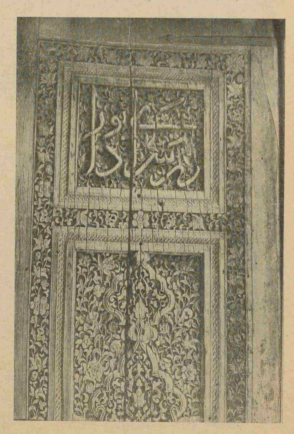


К статье Л. Ю. Маньковской. Рис. 47. Разрезные цвы кладки в проеме между маваолеями Шамседдина Куляла и макбаратом потомков Улугбека. Вид со стороны макбарата

К статье Л.Ю. Маньковской. Рис. 46. Резная деревянная дверь мавзолея Куляля (фото Е. Н. Юдицкого)

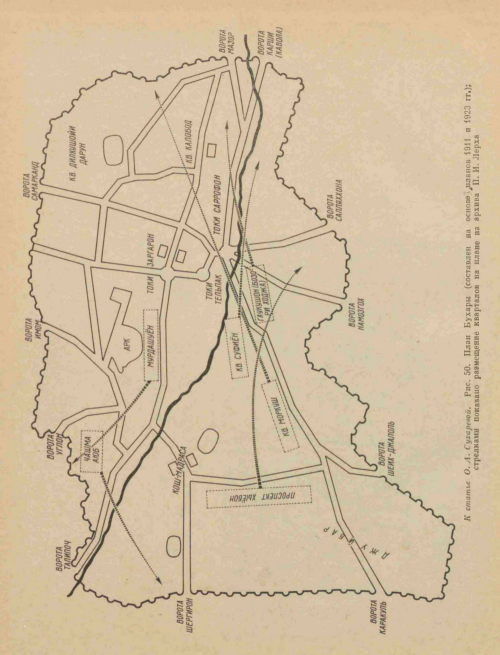


К статье Л. Ю. Маньковской. Рис. 48. Ханака Ходжа Илим-хан (план)

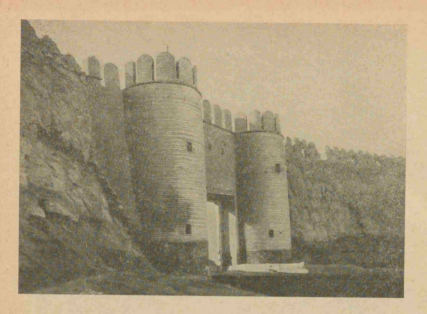




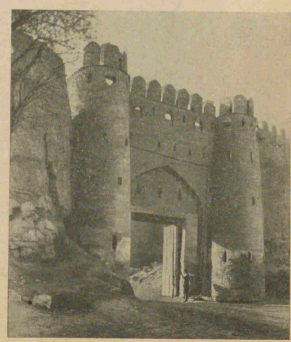
статье О. А. Сугіревой. Рис. 49. План Самарканда с указаннем кварталов и частей города, запустевавших в XVIII в.



К стапье О. А. Сухаревой. Рис. 51. Бухара. Центральная часть (фото)



К статье О. А. Сухаревой. Рис. 52. Городские ворота Дарвозайн Мазор (фото)



К статье О. А. Сухаревой. Рис. 53. Городские ворота Дарвозайи Самарканд (фото)

## история и культура народов средней азии (древность и средиме века)

Утверждено к печати Институтом востоковедения Академии наук СССР

Редактор Н. Б. Кондырева
Младшие редакторы Н. Х. Винокурова, Р. Г. Канторович
Худомения А. Г. Кобриз.
Худомественный редактор И. Р. Беския
Технический редактор С. В. Цветкова
Корректоры Л. И. Романова и О. Л. Щигорева

Сдано в набор 28/VI 1975 г.
Подписало к печати 3/VII 1976 г.
А-06872. Формат 84/x10814в. Бум. № 1
Печ. л. 13 + 0,25 п. л. вкл. Усл. п. л. 22,26. Уч.-изд. л. 24,21
Тираж 6200 энз. Изд. № 3313
Заказ № 2864. Цена 1 р. 96 к.
Главная редакция восточной литературы издательства «Наука»
Москва К-45, ул. Жданова, 12,1

2-я типография издательства «Наука» Москва, Шубинский пер., 10