VI 221

живописный альбомъ.

3270

HE KOTUPOBATE

HAPOLL FOCCIM.

COZEPHANIE.

Великоруссы. — Малороссы. — Бѣлоруссы. — Поляки. — Латыши. — Литовцы. — Финны. — Эсты. Ливы. — Мордва. — Черемисы. — Зыряне. — Вотяки. — Евреи. — Молдаване. — Цыгане. — Болгары. — Казанскіе и крымскіе татары. — Башкиры. — Киргизы. — Кавказскіе жители. — Кочующіе народы. Сибирскіе инородцы. — Средне-азіатскіе народы.

Цъна 9 руб., съ пересылкою 10 руб.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

Изданіе Картографическаго заведенія А. Ильина, на углу Екатерингофскаго просп. и Б. Мастерской, д. № 11/43.

1880.

# НАРОДЫ РОССІИ.

## ЭТНОГРАФИЧЕСКІЕ ОЧЕРКИ.

Государство русское, начавшее свою жизнь въ 862 году соединеніемъ нѣсколькихъ славянскихъ племенъ подъ управленіемъ князей, превратилось нынѣ, чрезъ тысячу лѣтъ, въ огромную русскую имперію. Россія занимаетъ теперь одну шестую часть всей суши и ½ часть всей поверхности земнаго шара. Русская земля раскинулась въ двухъ частяхъ свѣта: въ Европѣ и въ Азіи; въ одной только Европѣ русской земли болѣе, чѣмъ во всѣхъ прочихъ европейскихъ государствахъ, вмѣстѣ взятыхъ. Все пространство Россіи доходитъ до 390,000 квадратныхъ миль и распредѣляется такимъ образомъ:

| Въ Европъ                  | 98,481  | кв. | миля. |
|----------------------------|---------|-----|-------|
| На Кавказъ                 | 7,897   | »   | миль. |
| Въ Сибири                  | 227,339 | ))  | >>    |
| Въ Средней Азіи            | 49,741  | *   | миля. |
| Каспійское и Азовское моря | 8,680   | >>  | миль. |
| Beero                      | 390.138 | KB. | миль. |

Но одно пространство само по себѣ еще ничего не значитъ. Земля имѣетъ значеніе только тогда, когда она богата и когда ее населяетъ умный, образованный и трудолюбивый народъ, и при томъ въ такомъ числѣ, что не остается большихъ пространствъ необработанныхъ совершенно. Въ Россіи есть очень много мѣстъ, которыя вовсе не могутъ быть обработываемы, ибо лежатъ далеко на сѣверѣ, имѣютъ продолжительную зиму и значительную часть года покрыты снѣгомъ. Другія земли не воздѣлываются потому, что земли слишкомъ

много, а рабочихъ рукъ мало, ибо населеніе Россіи, хотя и велико само по себѣ, но мало для того огромнаго пространства, на которомъ раскинулась Россія.

И дъйствительно, на всемъ протяженіи Россіи живетъ больє  $81^{1}/_{2}$  милліона человъкъ; эти жители распредъляются такимъ образомъ:

| Въ Европейской Россіи | 71.207,790 ч. |
|-----------------------|---------------|
| На Кавказъ            | 4.583,640 »   |
| Въ Сибири             | 3.327,620 »   |
| Въ Средней Азіи       | 2.626,240 »   |
| Всего                 | 81.745,290 ч. |

Это населеніе разбросано весьма неравном'врно, такъ что есть губерніи весьма густо населенныя, какъ наприм'връ Калужская, а другія почти совершенно пустынныя, какъ наприм'връ Архангельская.

Всѣ жители русскаго царства принадлежатъ къ различнымъ племенамъ, изъ которыхъ славянское племя какъ по всему нравственному вліянію, такъ и по числу, есть главное. Оно состоитъ изъ русскихъ и поляковъ; русскіе же подраздѣляются на три группы: бѣлоруссовъ, малоруссовъ и, наконецъ, великоруссовъ, а всѣ три группы вмѣстѣ составляютъ около 54 милліоновъ. Изъ этого числа бѣлоруссы, въ числѣ около 3-хъ милліоновъ, живутъ въ губерніяхъ: Виленской, Ковенской, Волынской, Подольской, Черниговской, Смоленской и Орловской, и въ весьма небольшомъ числѣ въ Херсонской и Пензенской.

Малоруссы, въ числъ около 11-ти милліоновъ, занимаютъ губерніи Полтавскую, Харьковскую, Черниговскую, Кіевскую, Волынскую, Подольскую, Екатеринославскую, Херсонскую и Таврическую, а также частью живутъ въ Воронежской, Орловской, Курской, Могилевской, Бессарабской и въ Донской области.

Великоруссы, въ числѣ около 40 милліоновъ, занимаютъ всѣ губерніи средней Россіи, и кромѣ того живутъ во всѣхъ другихъ губерніяхъ какъ Европейской, такъ и Азіятской Россіи.

Другая отрасль славянскаго племени—польская народность, населяетъ главнымъ образомъ Царство Польское и разныя другія мѣста имперін. Всѣхъ поляковъ считается въ Россіи 4.500,000.

За славянскимъ племенемъ, по многочисленности своей, слъдуетъ финское, въ которомъ считается болъ 4.500,000.

Дал'ве, уже въ значительно меньшемъ числ'в, сл'вдуютъ: литовцы, евреи, татары, башкиры и киргизы.

Вообще названныя племена и народности распредъляются слъдующимъ образомъ:

| Русскихъ . | , |  |  |    |  | 0К | 0J | 0] | 54.000,000 |
|------------|---|--|--|----|--|----|----|----|------------|
| Финновъ .  |   |  |  |    |  |    |    |    | 4.500,000  |
| Поляковъ.  |   |  |  |    |  |    |    |    | 4.400,000  |
| Литовцевъ  |   |  |  | ,  |  |    |    |    | 2.620,000  |
| Евреевъ    |   |  |  |    |  |    |    |    | 2.330,000  |
| Татаръ     |   |  |  |    |  |    |    |    | 1,472,000  |
| Киргизовъ  |   |  |  | 1. |  |    |    |    | 1.245,000  |
| Башкировъ  |   |  |  |    |  |    |    |    | 1.037,000  |

Остальныя принадлежать къ разнымъ европейскимъ и азіятскимъ народностямъ и даже къ бродячимъ инородцамъ, живущимъ на крайнемъ съверъ Россіи и въ Азіи. Обо всъхъ ихъ мы будемъ говорить въ своемъ мъстъ, а теперь опищемъ жизнь главнаго племени, славянскаго, начиная съ русской вътви.

#### СЛАВЯНСКОЕ ПЛЕМЯ.

І. ВЕЛИКОРУССЫ.

## Характеръ, жилища, одежда и пища.

Красивыя черты лица, средній рость и хорошее сложеніе, удаль и сметливость, находчивость и беззаботность, покорность судьбѣ и привязанность къ родному углу составляють характеристику великорусскаго крестьянина. Уживчивость съ людьми, способность причѣняться ко всѣмъ обстоятельствамъ жизни, откровенность, доходящая до болтливости, радушіе, а гдѣ нужно то и хитрость, также свойственны великорусскому крестьянину, Въ мѣстахъ, обильныхъ землею, онъ земледѣлецъ; гдѣ земля даетъ скудные урожаи, великоруссъ отходитъ на сторону для разныхъ премысловъ и, если только не запьетъ, то съ одинаковымъ умѣньемъ и удобствомъ пристроится къ чему угодно. Понятливость великорусса даетъ ему возможность легко изучить всякое мастерство, а смѣтливость и находчивость, при счастъѣ, дѣлаютъ изъ него толковаго торговца или промышленника. Однимъ словомъ, добрый великорусскій парень, какъ говорится, «молодецъ на всѣ руки».

Такъ какъ великоруссы разбросаны по всёмъ губерніямъ средней Россіи, гдё почва и разныя другія условія жизни не одинаковы, то естественно, что и характеръ великорусса не вездё бываєть одинаковъ. Въ мёстахъ небогатыхъ и глухихъ, обремененный иногда

### ХХІХ. КИРГИЗЫ.

времени, чему на особенности много внособотвонало праждебное Рос-

polent. Cammerte mana prominant, et topropial happenent un

# Историческій очеркъ и народный характеръ.

Киргизы — это въ высшей степени любопытный и довольно многочисленный народъ, до сихъ поръ удержавшій патріархальный пастушескій бытъ номадовъ и сохранившій, почти въ первобытной чистотъ, типическія черты «степняковъ – хищниковъ», или, по выраженію нашего простаго народа, «азіятовъ, игравшихъ такую важную роль въ судьбахъ древней Руси и имъвшихъ безспорное вліяніе на складъ общественной и семейной жизни русскаго народа. Въ этомъ отношеніи, бытъ и нравы кочевниковъ - киргизовъ представляютъ для русскаго глубокій интересъ, помимо того политическаго значенія, какое получило для Россіи въ послъднее время вообще все населеніе средней Азіи.

Киргизы кочують, со своими кибитками и стадами, по безпредъльнымъ степямъ Средней Азіи, простирающимся отъ р. Урала и Каспійскаго моря до горъ Алтайскихъ, Алатау, и Тянь - Шаньскихъ или Небесныхъ, и отъ южныхъ границъ Западной Сибири до независимыхъ ханствъ, лежащихъ по теченію рѣкъ Сыръ-Дарьи и Аму-

Дарьи. Киргизскія степи занимають болье 40,000 квадратных миль т. е. вчетверо превосходять пространство Франціи. Къ нимъ нужно еще прибавить обширныя астраханскія степи, лежащія между Волгой и Каспійскимъ моремъ, гдь обитаетъ Внутренняя или Букеевская орда киргизовъ, водворившихся здъсь въ 1772 году и выселившихся изъ сибирскихъ степей вслъдствіе внутреннихъ смутъ и раздоровъ съ сосъдними киргизскими цлеменами.

Всего киргизовъ насчитывается до 2,000,000 душъ.

Происхожденіе этого народа довольно темно. Едва ли можно производить киргизовъ отъ какого-либо одного народа или племени, не только въ политическомъ, но даже и въ этнографическомъ отноше ніи. Смуты и войны могли разбрасывать въ обширныя равнины Средней Азіи разноплеменныхъ, бездомныхъ скитальцевъ, бродившихъ съ своими стадами по глухимъ трущобамъ азіятскихъ горъ, не подчиняясь никому и цёлые вёка не складываясь въ государство. Названіе киргизовъ лучше всего намекаетъ на первопачальное происхожденіе ихъ.

Имя «киргизъ» производять отъ соединенія двухъ словъ: кирт— степной и иизъ—человъкъ (степной человъкъ). Но это названіе принадлежить собственно небольшому племени киргизовъ, кочующему въ Небесныхъ горахъ, въ долинъ р. Чу, такъ называемымъ «бурутамъ» или дикокаменнымъ киргизамъ. Частые набъги этого отважнаго племени на сибирскую пограничную линію дали поводъ русскимъ ошибочно распространить названіе киргизовъ на всъхъ кочевниковъ средне-азіатскихъ степей. Между тъмъ большинство киргизовъ до сихъ поръ называетъ сами себя словомъ «казакъ», что значитъ на монгольскомъ языкъ: бродяга, свободный скиталецъ. Это имя искони принадлежало всъмъ киргизамъ и, со временемъ, перешло и на русскій бездомный и бродячій людъ. Не только киргизы сами себя называютъ казаками, но и сосъдніе съ ними народы, какъ напримъръ—китайцы, бухарцы и другіе называютъ ихъ также сло-

вами: хасакъ, кайсакъ и т. под., откуда и произошло болъе върное название киргизовъ — «киргизъ-кайсаки».

Въ началѣ XIII столѣтія изъ-за горъ Алатау показались несмѣтныя монгольскія орды подъ предводительствомъ Чингисъ-хана, разрушавшія все на своемъ пути и наводнившія вскорѣ всю аралокаспійскую низменность. Здѣсь монгольскій элементъ почти совершенно поглотилъ мѣстныхъ жителей. Однакоже, казаки, слившись съ монголами, не образовали изъ себя цѣльнаго новаго парода, а остались, по прежнему, разрозненными, независимыми племенами, сохраняя свой прежній бытъ и свои привычки. Этому много способствовалъ обычай монголовъ—не нарушать независимости покоренныхъ ими народовъ. Они дали только каждому киргизскому роду своего правителя, особое названіе и знакъ (тамгу), для отличія отъ другихъ родовъ.

Русскія літописи въ первый разъ упоминають о киргизахъ въ 1537 году.

Петръ Великій первый обратиль вниманіе на этоть народь. Онъ называль казацкую орду «ключем» и ератами ко всюмя азіатскими странами и землями» и считаль присоединеніе киргизовь къ Россіи необходимымь для утвержденія нашего вліянія и торговли въ Средней Азіи, а чрезь нее и въ Индіи. Съ этою цѣлью, Петръ Великій даль порученіе бывшему въ персидскомь походѣ старшему переводчику, изслѣдовавшему пути въ Индію, Тевкелеву, постараться, «не смотря на великія издержки, хотя бы до милліона», присоединить киргизовь къ русскому подданству. «Но за смертію Петра Великаго, виды и намѣренія его въ этомъ отношеніи оставались забытыми до 1730 года, когда одинь изъ хановъ киргизскихъ, тѣснимый сосѣдними джунгарами, калмыками, и особенно башкирами, просиль защиты Россіи, отдаваясь въ ея подданство. Послѣ переговоровъ, веденныхъ по этому поводу тѣмъ же Тевкелевымъ, значительная часть «казаковъ» признала свою зависимость отъ Россіи.

Съ того времени, многочисленные киргизские роды, побуждаемые внутренними смутами и раздорами, одинъ за другимъ, переходили въ русское подданство. Но вражда между ними, бунты и даже набъги ихъ на русскія пограничныя линіи не прекращались до последняго времени, чему въ особенности много способствовало враждебное Россіи вліяніе Хивы и другихъ независимыхъ среднеазіатскихъ ханствъ, гдъ бунтовщики - киргизы всегда находили убъжище и радушный пріемъ. Хивинскіе мулям проникали съ торговыми караванами въ киргизскія степи и возбуждали кочевое населеніе во имя религіи и пророка противъ русскихъ. Эти муллы и хаджи распространили въ XVII столътіи мусульманство между всьми виргизскими племенами. Впрочемъ, утвержденію исламизма въ киргизскихъ степяхъ не мало способствовало и само русское правительство, издавая, въ теченіи XVIII стольтія, указы о постройкі мечетей въ киргизскихъ степяхъ и поставляя при нихъ указныхъ муллъ. Дёлалось это конечно, съ благой целью — содействовать распространению между киргизами мирной, осъдлой жизни; но результаты оказывались при этомъ противуположнаго свойства.....

Киргизы раздёлаются на множество племенъ. Главнымъ образомъ они дёлятся на три орды, изъ которыхъ каждая ведеть свой родъ отъ особаго родоначальника — одного изъ трехъ сыновей монгольскаго правителя Алачь-хана. На востокъ киргизскихъ степей, у сибирскокитайской границы кочуетъ такъ называемая Большая орда (Улу — юзъ); между Ураломъ и Аральскимъ моремъ обитаетъ Малая орда (Качи — юзъ), которая, въ сущности, есть самая большая. Между Малой и Большой ордой находится Средняя орда (Урта — юзъ). Отъ этихъ трехъ киргизскихъ родовъ, называющихъ себя общимъ именемъ — «казаки», значительно разнится собственно киргизское племя, кочующее со своими стадами въ Тяньшаньскихъ горахъ и извъстное подъ названіемъ «кара - киргизовъ» (черныхъ киргизовъ), «бурутовъ» или дикокаменныхъ киргизовъ (по мъсту жительства),

Внутренняя или Букеевская орда причисляется къ Малой ордъ и также носить название «казаковъ».

Языкъ киргизовъ представляетъ наръчіе тюркотатарскаго языка но съ значительной примъсью монгольскаго элемента.

У киргизовъ довольно сильно развито чувство любви къ своему родному языку и, вообще, къ своей національности и исторіи. Киргизъ, даже хорошо знающій русскій языкъ, не будетъ говорить на судѣ по русски, а объясняется съ судьями непремѣнно чрезъ переводчика.

Въ физическомъ отношении киргизовъ характеризуютъ: короткое тучное тѣло, широкое, плоское лицо, сильно выдавшіяся скулы, узкіе черные глаза, приплюснутый носъ, выдвинутый впередъ ротъ и короткая, рѣдкая бородка клиномъ. Волосы на головѣ брѣютъ, и на верхней губѣ выдергиваютъ особыми щипчиками, или подбриваютъ. Кожа самыхъ разнообразныхъ оттѣнковъ, начиная отъ смугложелтаго до чернаго цвѣта угля. Ноги у всѣхъ киргизовъ кривыя, какъ говорится, колесомъ; походка медленная, развалистая; вообще, по недостатку навыка, они неспособны къ пѣшей ходьбѣ.

За то киргизы неутомимы на сёдлё и могуть, безъ видимыхъ признаковъ усталости, скакать поль-сутокъ и болёе на перемённыхъ лошадяхъ. Киргизъ привыкаетъ къ верховой ёздё съ самаго ранняго дётства. Онъ какъ-будто приростаетъ къ сёдлу и разстается съ нимъ только въ самыхъ крайнихъ случаяхъ, когда, напримёръ, входитъ въ налатку или сидитъ въ ней. Внё юрты онъ постоянно на сёдлё. Нужно ли ему загнать отбившуюся отъ стада корову или овцу побывать у сосёда, или поговорить съ прохожимъ, — киргизъ выполняетъ все это, сидя въ сёдлё. Онъ ёдетъ верхомъ на лошади за 100—200 верстъ только для того, чтобы попить съ пріятелемъ кумыса. Ноги, кажется, совершенно излишнее для нихъ орудіе. Лошадь составляетъ какъ-бы часть ихъ организма. У киргизовъ и

пляски никакой не существуеть, хотя до музыки и пънія они большіе охотники.

Въ мъстности, гдъ расположенъ киргизскій ауль, вездь, на всемъ пространствъ горизонта, вы увидите этихъ забавныхъ центавровъ, скачущихъ или мърно двигающихся впередъ и назадъ, высоко сидящихъ на спинахъ коренастыхъ лошадокъ. Подъъхавъ ближе, различищь уродливую мъховую шапку, коротко подобранныя въ стременахъ ноги и толстую, длинную нагайку, трясущуюся въ полусогнутыхъ рукахъ всадника съ монгольскимъ типомъ лица.... Удивительно тонкій слухъ и необыкновенная зоркость глазъ—отличительная черта киргиза. Онъ ясно видитъ и слышитъ на громадныхъ разстояніяхъ. Память у него превосходная! Малъйшій знакъ на горизонтъ, чуть замътная горка, ручей, камень, дерево, слъдъ, — у него отпечатлъвается въ головъ какъ на географической картъ. Онъ вдетъ по степиза сотни верстъ всегда кратчайшимъ путемъ, не боясь заблудиться.

Физическія страданія они переносять съ непонятнымъ, дикимъ стоицизмомъ, и на ихъ бронзовыхъ, огрубѣлыхъ лицахъ едва разберешь впечатлѣнія отъ 30-ти градусовъ мороза или отъ 30 градусной жары. Голодъ и жажду они выдерживаютъ долго, териѣливо, безъ малѣйшихъ жалобъ, не выражая ничѣмъ своихъ мученій; но за то, дорвавшись до пищи, они ѣдятъ невѣроятно много, заѣдая кусками мяса такіе же куски жира и обратно.

Умъ у киргиза хитрый и лукавый; любопытства — не оберешься Новости — страсть степнаго номада. Лѣтомъ ему нечего дѣлать и онъ ѣдетъ въ степь или, лучше сказать, гуляетъ по степи. На горизонтѣ чуть замѣтно обрисуется фигура всадника.... Киргизъ посмотритъ туда сквозь свои, косо-прорѣзанные, но невѣроятно зоркіе глаза, и если его неудовлетворитъ эта рекогносцировка, онъ поскачетъ по направленію къ всаднику... «На хабаръ?» — что новаго? спроситъ онъ у него, сдѣлавъ для того карьеромъ нѣсколько верстъ Но онъ ѣхалъ не даромъ: встрѣченный киргизъ—такой же празд-

ный кочевникъ, какъ и его любопытный товарищъ-разскажетъ все, что видель особеннаго, и все, что слышаль новаго. Узнавъ другъ у друга всв новости, киргизы скачуть въ соседніе аулы, съ безкорыстной цілью — разсказать все слышанное. Не пройдеть и дня, какъ во всёхъ сосёднихъ аулахъ узнаютъ, что въ нёсколькихъ десяткахъ или стахъ верстахъ оттуда провхало столько-то всадниковъ о дву-конь; узнають съ фотографической точностью костюмъ всадниковъ, отличительные ихъ признаки; узнаютъ, что у рыжей кобылы разсвчено ухо, а у другой лошади — бълая отмътина на правой ногь; узнають тамъ же, изъ самаго достовърнаго источника, что провхавшіе всадники смотрвли какъ-то странно, что это агенты хивинскаго хана, и что старый Джеримг-падишахг\*) — «полъ государя» боленъ, очень боленъ, теперь умираетъ, и чтобы не было какой бъды отъ хановъ, имъ смиренныхъ... Подобно всёмъ жителямъ далекаго востока, киргизы страстно любять болтать о политикъ. Они, пожалуй, убьють на это целый день, разнообразя лишь изредка главную тему . какимъ-нибудь дътскимъ разсказцемъ или простодушными сплетнями про своихъ султановъ и біевъ. Принимая гостя у себя въ юртъ, киргизъ усаживаетъ его у чувала и начинаетъ разспрашивать самомальйшія подробности: кто онъ, откуда и куда едеть, зачемь, какая у него есть родня, что стоить лошадь, одежда, сбруя, оружіе, что слышаль, кого встратиль? и т. д. и т. д., Бойкая рачь киргиза готова длится два-три часа сряду. Слушать гостя сбъгается иногда весь ауль, и чёмъ больше гость краснобанть, тёмъ слушатели приходять въ большій восторгъ.

Вообще говоря, это народъ добрый, наивный и, въ тоже время, плутоватый, смълый — съ азіатами и проникнутый благоговъй – нымъ страхомъ къ русскимъ. Увидавъ русскаго, киргизъ становится пасмуренъ и неразговорчивъ, но, познакомившись съ нимъ поближе,

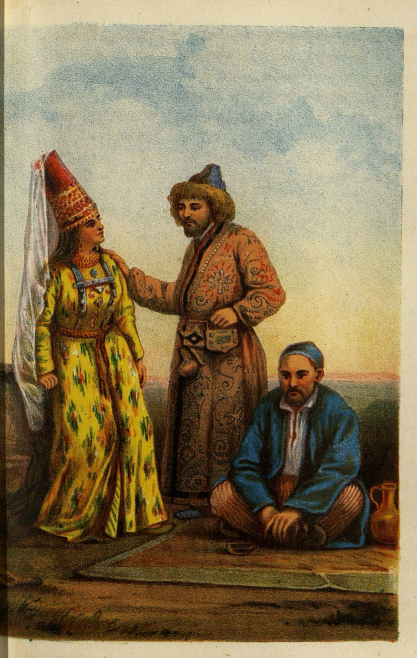
онъ часто дёлается его закадычнымъ пріятелемъ. Всёхъ, кто изучаль жизнь киргизовъ, вёроятно, поражали ихъ превосходныя семейныя качества. Едва ли кто нибудь видёлъ, чтобы киргизъ билъ свою жену или дётей. Особенно они нёжны къ дётямъ. Поэтому столь прославленная склонность киргизовъ къ убійству и хищничеству едва-ли составляетъ ихъ врожденное качество: это, скорёе случайный порокъ, обусловленный ихъ прежнимъ кочевымъ бытомъ. Но, какъ всё неразвитые народы, киргизы вспыльчивы; ссоры и драки между мужчинами повторяются очень часто, такъ что трудно встрётить хотя одного человёка безъ знаковъ на лицё вли головё полученныхъ въ какой нибудь стычкъ.

Самая ужасная и господствующая изъ страстей киргизовъ — это мщеніе. Между ними никакая обида не можетъ быть заглажена иначе, какъ равною или большею обидою. Если обиженный умеръ, то право мщенія переходитъ къ сыну его и ближайшимъ родственникамъ, и пока родъ обиженнаго не истребится, обидчикъ не можетъ быть увѣренъ въ своей безопасности. Но и это, очевидно, есть легко-искоренимый порокъ — наслъдство прежняго степнаго самосуда, порокъ, постепенно обращающійся теперь, со введеніемъ въстени болье правильнаго суда, въ забавное сутяжничество.

Киргизы несомнънно храбры, только по своему, по степному. Они нападаютъ всегда неожиданно, врасплохъ, и при этомъ натискъ ихъ бываетъ стремителенъ: они несутся въ атаку съ гикомъ, воплемъ, дикими восклицаніями, и вдругъ вся эта буря, налетъвъ на каре, при первомъ залиъ разсыпается дождемъ во всъ стороны, и если имъ не удалось овладъть добычей съ перваго натиска, они уже не прибъгаютъ къ новымъ попыткамъ.

Одну изъ самыхъ привлекательныхъ чертъ киргизскихъ нравовъ составляетъ гостепримство. Кто бы ни прівхалъ къ киргизу, по двлу-ли, или просто шатаясь праздно изъ аула въ аулъ, можетъ всегда разсчитывать найти у него самый радушный пріемъ. Всякій,

<sup>\*)</sup> Такъ называють киргизы генерала Кауфмана.



К И Р Г. И З Ы.



БАШКИРЫ.



ищущій гостепріимства, называеть себя «джолаучи» (провзжающій) и имъетъ право войти во всякую юрту. Слъзая съ лошади и удерживая поводъ въ рукъ, «джолаучи» садится сперва на землю, подлъ двери юрты. Хозяинъ обязанъ выйдти и попросить его въ себъ въ кибитку. Если джолаучи прівхаль ночью, то хозяйка обязана встать, развести огонь и накормить прівзжаго. Богатый киргизъ ставить нарочно для гостей отдъльную кибитку и держить при ней особую прислугу. Принявъ гостя у себя въ юртъ и предложивъ ему самое почетное мъсто за чуваломъ, подлъ сундуковъ, обвъщанныхъ коврами или росписными кошмами, киргизъ усердно принимается угощать его. Онъ накладываетъ на ладонь своей левой руки, до оконечности четырехъ пальцевъ, кучку бишь-бармаку, кусочковъ говядины съ саломъ, и пятымъ пальцемъ искусно вдвигаетъ ихъ въ разинутый роть гостя. Это знакъ особенной почести, какой удостоивается только почетный гость, отличаемый, обыкновенно, по внёшнему виду, т. е. по платью. Гость, съ своей стороны, долженъ отплатить хозяину и всёмъ присутствующимъ такою же любезностью и, въ знакъ особенной въжливости, посылаетъ иногда нъсколько кусочковъ говядины женъ киргиза, сидящей поодаль, за сундуками и мъшками съ имуществомъ. Послѣ этого хозяинъ подаетъ гостю ковшъ съ кумысомъ; гость прихлебываетъ изъ него и передаетъ остатки хозяину--это тоже знакъ благовоспитанности со стороны гостя. Разспрашивать «джолаучи» о новостяхъ можно только накормивъ его; поэтому проважій, насытившись, складываетъ руки и принимаетъ спокойную позу, показыван этимъ, что онъ сытъ и готовъ сообщить все, что делается на беломъ свътъ.

Киргизъ скоръе самъ подвергнется опасности, нежели допуститъ ее до своихъ *кунакое* (гостей), кто-бы они ни были. Подъ защитою этого гостепріимства, наши промышленники могли и въ прежнее время вести торговыя дъла даже внутри степей. Сами киргизы, разсчитывая на гостепріимство соплеменниковъ, отправляются въ са-

мую дальнюю дорогу безъ всякихъ запасовъ для себя и для лошади Въ этомъ случаъ они гарантированы строгимъ судомъ бія за всякое нарушеніе правилъ гостепріимства.

Киргизы вообще понятливы и воспріимчивы. При первомъ удобномъ случав они скоро выучиваются русскому языку. Но наслідіе отцовъ и дідовъ—пастушескій быть—составляеть почти непреодолимое препятствіе къ переходу ихъ къ осідлой, гражданской жизни.

Жизнь киргизовъ, изъ поколенія въ поколеніе, обусловливалась средствами ихъ существованія -- скотомъ. Скотъ даваль и даеть имъ все: пищу, одежду, матеріалъ для жилища и деньги. Понятно, слвдовательно, что киргизъ привыкъ ценить свой скотъ наравне съ жизнью, и что даже и мърою служить ему тотъ же скотъ (въ торговив единицею цвиности служить у нихъ баранъ, соответствующій одному рублю). «Малъ джанъ аманлы?» какъ состояние скота и души? обращаеть киргизъ обычное привътствіе знакомому и незнакомому, азіату и европейцу. И замічательно, скоть у него поставленъ ранъе души. Только получивъ удовлетворительный отвътъ на вышеприведенный вопрось, вопрошающій еще разъ спрашиваеть: «бала аманъ ба?» здорово-ли семейство? Встрвчаясь на дорогв, киргизы привътствують другь друга: «ать лау амань-ба?» хорошоли провожаещь лошадь?.. Скоть вездв у нихъ на первомъ планв. Чье-либо богатство киргизъ опредъляетъ числомъ лошедей или овецъ. «Большой человъкъ, хорошій человъкъ, много имъетъ денегъ - тысяча лошадей будеть! у говоритъ киргизъ про своего знатнаго родовича, ударяя сильно на а тамъ, гдв мы ставимъ о. Почемъ покупаль бязь (бумажная матерія) въ нынёшнемъ году? спросите вы у киргиза. — «За барана давалъ зимою купецъ штука (т. е. бязи)».

Понятно, что киргизъ, обязанный многимъ въ своемъ существованіи скоту, и дорожащій имъ выше всего, подчиняетъ всѣ условія своей жизни соображеніямъ о прокормленіи и размноженіи своихъ

стадъ. Потребность находить для нихъ кормъ заставляетъ киргиза кочевать.

По самымъ умъреннымъ вычисленіямъ оказывается, что для такого огромнаго количества скота, какое необходимо киргизамъ въ ихъ быту, не нашлось-бы подходящихъ пастбищъ и не хватило-бы ни чьихъ рукъ для заготовленія съна, чтобы продержать весь этотъ скотъ на готовомъ корму цълый годъ, или даже одну только зиму! Каждый мало-мальски зажиточный киргизъ, живущій только «безъ нужды», держитъ нѣсколько сотенъ головъ крупнаго и мелкаго скота, а самые богатые считаютъ свой скотъ не головами, а стадами, косяками и табунами! Понятно, что такія стада въ состояніи вытравить въ нѣсколько дней самое тучное и обширное пастбище, а удержать ихъ на болѣе или менѣе долгое время на одномъ мѣстѣ значитъ обречь ихъ на вѣрный голодъ и вымираніе. Если-же присоединить къ этому многочисленность киргизскихъ семействъ, то будетъ совершенно понятно, почему этимъ кочевникамъ необходимо приволье, обширныя, пространныя степи.

Что-же касается до природы той м'встности, которую занимаетъ изстари киргизское племя, то характеръ ея тоже неминуемо приводить скотовода къ кочевому образу жизни.

За недавно упраздненною, сибирско-оренбургскою пограничною линіею, «широко пораскинулась» настоящая, безграничная, киргизская степь. Ровно, непривътливо, однообразно идетъ она къ югу, на многія сотни верстъ, лишенная, лътомъ, отъ палящихъ 40-градусныхъ жаровъ, почти всякой растительности, и окованная, впродолженіи долгой зимы, 30-градусными морозами.

Изръдка только встрътится въ степи такой ручей, въ омутахъ котораго вода держится даже лътомъ, — и куда какъ ярка покажется зелень вокругъ его, по сравненію съ бурою, высохшею травою степи. Только тутъ и можно встрътить людей и животныхъ. Здъсь мъстность оглашается криками и говоромъ, а за предълами

ея, гдъ солнце жгло и убило растенія, лежитъ пустыня, тихая, безмольная, едва обитаемая низшими животными. Въ центральныхъ-же частяхъ степи вся почва состоитъ изъ песку или красной глины, пропитанной солью.

Только на востокъ и юго-востокъ киргизская степь упирается въ высокіе горные хребты: Тарабагатайскій и Алатау, увънчанные въчными снъгами и изръзанные роскошнъйшими долинами и склонами. Понятно, что киргизы, кочующіе близь этихъ горъ, высоко цънятъ горныя долины, какъ отличныя мъста для кочевокъ. Но и этихъ роскошнъйшихъ пастбищъ слишкомъ мало для громадныхъ стадъ киргизскаго народа, да и мъста эти, по высотъ ихъ положенія, далеко не всегда бываютъ доступны для кочевокъ, такъ какъ глубокіе снъга и страшные морозы царствуютъ здъсь въ продолженіи всей зимы.

Вышеупомянутая измѣнчивость и непостоянство степной природы и разбросанность на огромныхъ разстояніяхъ удобныхъ для пастбищъмѣстъ, невольно заставляютъ киргиза-скотовода, даже владѣющаго незначительнымъ количествомъ скота, переходить съ нимъ вътеченіи года съ мѣста на мѣсто.

Но не нужно думать, чтобы кочевникъ-киргизъ вполнъ и слъпо подчинялся окружающей его природъ. Напротивъ, онъ пользуется ею по извъстному, обдуманному плану, съ глубокимъ и върнымъ разсчетомъ, по выработанной многими поколъніями системъ. «Дерево стоитъ на одномъ мъстъ и питается тъмъ, что вокругъ его находится, а вольная птица летитъ туда, гдъ ей лучше», говоритъ киргизская пословица.

Прежде всего киргизу необходимо для его многочисленныхъ стадъ выбрать «зимовку»—кзеу. Выборъ зимовки требуетъ большаго знанія. «Кзеу» должна заключать въ себъ мъстность луговую и степную, такъ какъ верблюды и бараны ъдятъ сухую, пропитанную солью, солонцеватую траву, а лошади и коровы любятъ чернотравіе; при этомъ, нужно еще наблюдать, чтобы зимовка не могла быть за-

носима слишкомъ глубокимъ снѣгомъ, или покрываема гололедицею, такъ какъ скотъ, въ этомъ случаѣ, не въ состояніи будетъ добывать себѣ подножный кормъ; съ этою цѣлью киргизъ выбираетъ мѣстность покатую къ сторонѣ господствующихъ вѣтровъ, которые сдували-бы излишній снѣгъ и т. д. Вирочемъ, нужно замѣтить, что скотъ у киргизовъ, подобно имъ самимъ, какъ нельзя болѣе принатуренъ къ степи; дикій пылъ, неустрашимость и невѣроятная выносливость — составляютъ отличительныя качества ихъ лошадей, верблюдовъ, воловъ и барановъ. Пользуясь этимъ, киргизъ иногда ловко обходится съ зимовкою, хотя-бы она и неудовлетворяла всѣмъ требованіямъ настояще «кзеу»; онъ на одно и то-же пастбище пускаетъ сперва лошадей, которые срываютъ верхушку травы; потомъ ходитъ здѣсь рогатый скотъ, который довольствуется серединою растеній, затѣмъ тутъ-же пасутся бараны, съѣдающіе остатки травъ.

Какъ только весеннее солнце сгонить снъга, киргизъ поднимаетъ свою юрту, «ломаетъ» ее, навыючиваетъ со всъмъ имуществомъ на верблюдовъ, и, въ сопровождении чадъ и домочадцевъ, начинаетъ кочевать, т. е. отыскивать мъста для корма скота или «лътовки». Придя на какое-либо мъсто, онъ занимаетъ его до тъхъ поръ, нока окрестная трава не будетъ вытравлена скотомъ. Подвигаясь, такимъ образомъ, впередъ, всегда по дугообразной линіи, для того, чтобы не пришлось послъ идти по вытравленной дорогъ, киргизъ къ зимъ ворочается другими путями назадъ, къ «зимовкъ».

Понятно, что величина кривой, описываемой въ кочевкахъ киргизомъ, зависитъ отъ изобилія подножнаго корма на лётовкахъ и отъ многочисленности его стадъ. Богатые киргизы въ теченіи года дёлаютъ со своими стадами болѣе 2,000 верстъ! Но чёмъ бёдные киргизъ, тёмъ круги, описываемые его стадами во время лётовокъ будутъ менѣе. Тѣ-же киргизы, которыхъ имущество состоитъ всего изъ нѣсколькихъ головъ скота, такъ называемые досетаки, «лежащіе», остаются круглый годъ на мѣстѣ. Киргизскія семьи никогда не кочують одиноко, а всегда цѣлыми родами. При патріархальномъ складѣ жизни, киргизы помнять самое дальнее родство, и считають близкимъ человѣкомъ каждаго, кто, по степной, очень сложной и подробной генеалогіи, происходить оть одного съ ними родоначальника. Родственныя узы, сплочивая многолюдные роды въ одно цѣлое, даютъ имъ средства охраняться общими силами противъ грабежей и отгоновъ скота со стороны сосѣдей (баранта). Съ другой стороны, необходимость не группироваться на одномъ мѣстѣ, чтобы не вытравливать кормъ для скота, заставляеть кочующіе аулы одного и того-же рода раздвигаться настолько широко, насколько это нужно для стадъ. Такимъ образомъ, киргизскій родъ, начавшій кочевать, двигается по степи широкою линією, которая раздвигается или укорачивается, смотря по обилію подножнаго корма.

Теперь въ степи установилось неписанное, но признаваемое всѣми кочевниками право извѣстныхъ родовъ на опредѣленныя зимовки и на опредѣленное направленіе лѣтнихъ кочеваній. Но въ прежнее время, въ особенности за обладаніе хорошею зимовкою, происходили кровопролитныя стычки между разными родами.

«Зимовки» избираются киргизами преимущественно въ степяхъ. Раннюю весну и позднюю осень, т. е. самое дождливое время года, они проводять также въ степи. Лътомъ-же они, обыкновенно, стоятъ лагеремъ въ горахъ, и тутъ, во время самыхъ сильныхъ жаровъ, поднимаются иногда до уровня снъговой линіи.

Кочевой быть киргизовь, какъ и всякій другой патріархальный быть, лишенный высшаго государственнаго или общественнаго строя, держится родовыми бытоми, въ которомь слабое, неразвитое племя полудикарей находить для себя твердую опору и почерпаеть иногда неистощимую силу и живучесть. Чтобы понять, что такое киргизскій роди и что значить для кочевника родовая община, пеобходимо привести здёсь нёкоторыя изъ главныхъ черть ея.

Прежде всего, необходимо замѣтить, что киргизы дѣлятъ себя на два сословія: акъ-сіюкъ—«бѣлая кость», и кара-сіюкъ—«черная кость». «Вѣлою костью» величаютъ себя султаны и манапы, т. е. начальники киргизскихъ волостей и предводители родовъ, производящіе себя отъ потомковъ великаго завоевателя, Чингисъ-хана. «Черною костью» именуется остальной киргизскій людъ, т. е. чернь, неимѣющая ясныхъ доказательствъ своего прямаго происхожденія отъ великаго завоевателя.

У киргизовъ раздѣляются на роды или образуютъ родовыя группы собственно только «бѣлая кость», султаны (у казаковъ) и мананы (у кара-киргизовъ). Народъ-же, «черная кость», только принимаетъ на себя родовое названіе того манапа или султана, подъ покровительствомъ котораго онъ находится или чью власть признаетъ.
Случается, что отдѣльныя семейства переходятъ отъ одного манапа
къ другому, и въ этомъ случаѣ они мѣняютъ названіе своего рода.
Но такіе случаи, нужно замѣтить, бываютъ очень рѣдки, такъ какъ
киргизы крѣпко держатся своего рода; даже плѣнные киргизы сохраняютъ названіе своего рода, который часто замѣняетъ для нихъ
собственное имя.

Начальникомъ рода (союза дальнихъ родственниковъ) служитъ султанъ или манапъ, званіе котораго получается по праву рожденїя.

Прочность родоваго союза основывается прежде всего на общности экономическихъ интересовъ всѣхъ сородичей. Связь между членами одного и того же рода, въ экономическомъ отношеніи, самая тѣсная. У киргизовъ владѣніе землей общинное. Каждый родъ и отдѣль имѣютъ свой опредѣленный участокъ; на этомъ пространствѣ каждый изъ родовичей можетъ имѣть свои пашни, лѣтовки и зимовки; но родъ ревниво слѣдитъ за тѣмъ, чтобы никто изъ другаго отдѣла не занималъ ихъ земель. Особенно жаркіе споры бывали у нихъ изъ за-зимовокъ.

Общинный характеръ родоваго союза проявляется также въ склад-

чинахъ сородичей на нъкоторыя общественныя нужды и увеселенія. Такъ, знаменитыя киргизскія тризны по умершемъ отбываются всегда цълымъ родомъ; даже нъкоторыя изъ свадебныхъ увеселеній справляются на счетъ всего отдъленія.

Въ частности, родъ служитъ для киргизъ прибъжищемъ во всъхъ несчастіяхъ и бъдахъ. Родъ даетъ ему безопасность отъ враговъ; въ случав обиды кого нибудь изъ родовичей, за него вступается весь родъ (посредствомъ баранты), или же въ лицв родоправителя.

Въ случав голода, падежа скота, неурожая и тому подобныхъ несчастій, киргизъ также получаетъ помощь отъ своего рода: ему даютъ нъсколько барановъ, лошадей, коровъ, или «капъ» (2-3 пуда) хлъба. То же бываетъ при уплатахъ штрафовъ по ръшеніямъ біевъ, т. е. судей когда приговоры ихъ оказываются обременительными для отдъльнаго лица. «Кунъ» или выкупъ за преступленіе, совершенное однимъ родовичемъ, всегда выплачивается цълымъ родомъ. Если убійство совершитъ султанъ или манапъ, то «кунъ» платится за него также всъмъ родомъ, по раскладкъ на кибитку.

Иногда случается, что при перекочевкахъ съ зимовокъ на лѣтовки, когда приходится проходить земли чужихъ родовъ, киргизъ отстаетъ отъ своихъ, или его задерживаетъ на дорогѣ между чужими какое нибудь несчастіе. Въ такомъ случаѣ, киргизъ шлетъ о томъ извѣстіе къ родовичамъ, и получаетъ отъ нихъ помощь, которая заключается, напримѣръ, въ присылкѣ выючнаго скота, что и даетъ ему возможность снова присоединиться къ своимъ.

Родовой, общинный духъ проникаетъ даже въ частныя отношенія киргизовъ. Сколько бы одноаульцевъ ни пришло въ кибитку киргиза, въ какое-бы то ни было время, всякій получаетъ отъ него по кусочку баранины или другаго яства, и это не по требованію извъстныхъ правиль гостепріимства, а по праву родства. Бъдняки, въ праздничные дни, присутствуютъ при убоъ скота богатаго родовича, при этомъ получаютъ отъ него небольшія части баранины и другія яства; час-

то они сопровождають богатаго кочевника при его вывздахъ, какъ рой пчель свою матку, и въ этомъ случав содержатся на его счеть.

Родовая связь у киргизовъ весьма сильна. Киргизъ ръдко сознается въ преступленіи, хотя бы улика была на лицо, въ полной увъренности, что его одноаульцы скоръе согласятся сложиться и заплатить за хищничество «кунъ», чъмъ выдать родича-преступника. Киргизъ не имъетъ права даже взять жену изъ своего рода, такъ какъ это считается уже кровосмъщеніемъ. При сборищахъ киргизовъ на праздники, всъ однородцы считаются какъ бы за одного человъка—одни хозяевами, а прочіе-гостями. При этомъ, самыми почетными изъгостей считаются, обыкновенно, наиболье удаленные роды, такъ какъ право гостепріимства распространяется преимущественно на чужихъ, постороннихъ людей.

Дорожа своимъ родомъ, киргизъ питаетъ къ нему безграничное почтеніе въ лиць всьхъ представителей его. Нигдь ньть такого глубокаго повиновенія и уваженія въ старшимъ въ род'в, какъ у киргизовъ. Особенно характерно проявляется это уважение въ случаяхъ полученія киргизомъ какой нибудь экстраординарной прибыли чрезъ личную доблесть. Такъ, отправляясь на охоту артелью или обществомъ, киргизы всегда отдаютъ лучшаго звъря или лучшую птицу изъ пріобрътенной добычи старшему изъ участвовавшихъ на промыслъ; но если встрътится имъ, на возвратномъ пути, еще более старый родовичь, то получившій лучшую часть добычи должень отдать ее встретившемуся родовичу. Точно также, полученный на бъгахъ, въ борьбъ или на другомъ какомъ нибудь состязании призъ никогда не присвоивается себъ побъдителемъ, а отдается старшему въ его родъ. Побъдитель на скачкахъ отдаетъ старшему родовичу не только самый призъ, но и лошадь, выигравшую оный. Этимъ киргизы какъ бы хотятъ возвратить роду часть той помощи, какую они получають чрезъ него.

При всемъ томъ, у киргизовъ нътъ оффиціальнаго неравенства.

Даже султаны и манапы, чтобы не оскорбить народнаго чувства, принимають всёхъ одинаково. Киргизъ идеть къ высшему себя по сословію или по службё свободно, входить въ его кибитку и располагается какъ ему удобнёе: на корточкахъ, полулежа на локтё, либо избираеть себё изголовьемъ колёни сосёда,—и говоритъ при этомъ обо всемъ, какъ равный съ равнымъ.

Такова родовая связь киргизовъ и ея сила. Опираясь на родовое начало, на содъйствіе встать родичей и на дъятельную помощь, поддержку, киргизъ дълается хозяиномъ въ пустынъ, среди многочисленныхъ враждебныхъ племенъ, и можетъ даже богатъть здъсь и размножаться. Родовая связь даетъ ему возможность быстро сплотиться и давать немедленный отпоръ всякому враждебному дъйствію со стороны окружающихъ хищническихъ племенъ. Но за то, внъ родовой связи, кочевникъ какъ-то теряется, обезличиваются и мало по малу становится совершенно безпомощнымъ. Киргизъ, почему-либо отбившійся отъ своего рода, быстро бъдньетъ, «Трудно жить между чужими», говорятъ киргизы. Родовой, общинный союзъ—это сила, на которой только и можетъ держаться кочевой бытъ ихъ.

Что касается до дикости нравовъ и хищничества, то все это едва ли можно считать послёдствіемъ родовой сплоченности киргивовъ. И то и, другое есть скорфе необходимый результатъ ихъ пастушескаго кочеваго быта. Въ прежнее время хищничество составляло почти единственное средство, съ помощью котораго полудикарь-кочевникъ, не имъвшій понятія о трудь, могъ поправлять свое разстроенное хозяйство и даже размножать свои стада. Такое средство заключалось въ знаменитой «баранты», удержавшейся нынътолько въ самыхъ отдаленныхъ, глухихъ частяхъ киргизской степи.

Впрочемъ «баранта» была простымъ хищничествомъ только по отношеню въ неодноплеменникамъ. Относительно же одноплеменниковъ «баранта» есть, скоръе, довольно сложный степной законъ, обставленный многочисленными условіями и оговорками, и основанный на обычномъ прав'в.

Сущность баранты заключается въ хищническомъ отгонъ скота или табуна лошадей, соединенномъ, очень часто съ разграбленіемъ аула. Киргизъ, потерпъвшій отъ кого нибудь обиду или оскорбленіе, старается набрать себъ дружину и отправляется съ нею на поискъ. Барантовщики высматривають стада непріятельскія, подкрадываются къ нимъ въ ночное время, и внезацию, воровски, съ дикимъ пронзительнымъ визгомъ, кидаются на табуны и угоняють ихъ къ своимъ жилищамъ. Такъ барантовали малыя партіи. Но часто наб'вги производились несколькими стами и даже тысячами наездниковъ, т.е. цёлыми родами. Въ этомъ случав баранту назначаетъ родоначальникъ. Нападение совершается открыто, въ знойный полдень или на разсвътъ, когда все спитъ или отдыхаетъ, для того чтобы застать непріятеля врасилохъ. Грабительству тутъ ніть преділа! Изступленные, полунатіе, съ дикими воплями, они истребляли все и не давали пощады ни полу, ни возрасту. Юрты разграблялись, скотъ угонялся, а люди и настухи избивались.

Навздники, отличившіеся на барантв удальствомъ и храбростью пріобрѣтали весьма почетное названіе — «батырей». При дѣлежѣ захваченнаго на барантв имущества, «батыръ» получалъ большую часть, даже не дожидаясь общаго дѣлежа, производившагося по извъстнымъ правиламъ между всѣми родичами.

Такъ какъ для кочевника скотъ есть все, то нанесеніе вреда послѣднему составляетъ самое высшее оскорбленіе для киргиза, оскорбленіе, которое, въ свою очередь, даетъ и ему право барантовать противъ оскорбителей. Вслѣдствіе этаго, барантовщики подвергаются такому же раззоренію отъ ограбленныхъ, составляя, такимъ образомъ, взаимною барантою, длинную цѣпь злодѣйствъ, раззорительныхъ для народа и ведущихъ за собою опустошеніе цѣлыхъ ауловъ.

Баранта прекращалась только зимою; но съ наступленіемъ

весны, удальцы снова садились на коней и толпами муались на грабежь, вооруженные пиками и «чеканами» (топорами на длинныхърукояткахъ)...

Энергическія д'виствія нашего правительства уничтожили среди степей этоть ужасный обычай, немало способствовавшій вырожденію кочевыхь племенъ. Но въ отдаленныхъ пограничныхъ м'встахъ обычай этоть еще им'веть между киргизами своихъ почитателей.

Своеобразный взглядъ кочевника на способъ пріобрътенія имущества не менъе характерно проявляется въ другомъ, противуноложномъ барантв, обычав, такъ называемомъ «тамырствв» (обычай дружиться, отъ слова «тамыръ» — другъ). Обычай этотъ удержался въ полной силъ до настоящаго времени. Желающіе подружиться обнимаются другъ съ другомъ чрезъ обнаженную саблю, держа ее на груди, причемъ даютъ клятву быть навсегда въ дружбъ. Дружба эта заключается, главнымъ образомъ, въ томъ, что каждый изъ двухъ тамыровъ имъетъ право во всякое время прівхать къ другому тамыру и объявить ему калау, т. е. свой выборъ: это значитъ, что все, чтобы онъ ни выбралъ, тамыръ обязанъ отдать ему. Преимущественно «калау» падаетъ на хорошихъ скакуновъ, беркутовъ, ястребовъ, борзыхъ собакъ, ковры, мъха и т. под. Если послъдуетъ отказъ въ выдачв калау, то дружба разрывается, и никогда и ничёмъ уже не можетъ быть возобновлена. Последствіемъ этого бываетъ баранта, угонъ лошадей и убійства. Чтобы избіжать всіхъ этихъ непріятностей, киргизы прибъгають къ нъкоторымъ уловкамъ: выдавъ «калау», киргизъ, по праву тамырства, старается поскор ве объявить свой выборъ, падающій часто на тотъ же самый предметь, а иногда и на болъе цънный... Кто въ этомъ случат перехитритъ другъ друга, тотъ и остается въ выгодъ... Таковъ обычай тамырства!

Къ числу оригинальныхъ обычаевъ, рисующихъ наклонности «степняка-кочевника» относится также соколиная охота, перенятая у киргизовъ ради забавы и нашими старинными князьями и боярами. «Соколиная охота» не составляетъ для киргизовъ промысла или занятія, которому они предавались бы отъ нужды; напротивъ, охота эта составляетъ, по большей части, времяпрепровожденіе богатыхъ киргизовъ, ихъ національное, обычное развлеченіе отъ монотонной жизни пастуха-кочевника, — развлеченіе, которому праздный апатичный азіатъ предается со всею пылкостью хищника... Поэтому и можно сказать, что «соколиная охота» составляетъ скорѣе народный обычай, нежели промыселъ киргизовъ.

Для каждаго звъря у киргизовъ имъется особая охотничья птица, такъ что ихъ насчитывается до семи породъ. Напримъръ, на волковъ и лисицъ киргизы ходятъ съ беркутами; на горныхъ козъ, драхвъ и лебедей охотятся съ соколами; съ помощью ястребовъ бъютъ утокъ, гусей, стрепетовъ, и проч.

Сами киргизы рѣдко занимаются дрессировкой для охоты хищныхъ птицъ; эту черную работу исполняютъ, обыкновенно, наши волжскіе татары и башкиры. Татаринъ по цѣлымъ недѣлямъ носитъ хищную птицу на палкѣ по зарямъ, не кормитъ и не даетъ ей спать, надѣваетъ ей на лапы ремни, завязываетъ колпачкомъ глаза и продолжаетъ эти экзекуціи до тѣхъ поръ, пока птица совсѣмъ перестанетъ дичиться и станетъ по первому зову прилетать къ рукѣ за кускомъ. Тогда татаринъ или башкиръ везетъ птицу въ степь и продаетъ киргизу.

Киргизъ дорого даетъ за охотничью птицу. Хорошій беркутъ цѣнится въ 5—6 верблюдовъ, соколъ—въ 1 или 2 верблюда, ястреба и копчики — дешевле.

Замвиательна любовь кочевника къ этимъ воздушнымъ, пернатымъ хищникамъ. Киргизъ уже не мучаетъ птицу; черезъ двв - три недъли хищникъ возмужаетъ у него, — перья покроются глянцемъ и глазъ «заиграетъ»... Киргизъ кормитъ его вдоволь, холитъ, гладитъ его, носитъ по степи, словомъ возится съ нимъ, какъ нянька. И

птица, въ свою очередь, не остается равнодушной къ своему патрону.

Но высшее наслаждение для киргиза начинается тогда, когда онъ отправляется съ своимъ орломъ или беркутомъ на охету. Предъ этимъ онъ дня 2 - 3 совствъ не кормитъ птицу. Заттивъ киргизъ съдлаетъ свою коренастую лошадку, садится верхомъ, помъщаетъ рядомъ, на лукъ, голоднаго хищника, накрывъ ему глаза колпачкомъ, — и оба катаются по степи... Завидитъ кочевникъ лису или сайгака, сейчась же сдернеть колпакъ съ пернатаго хищника, приподниметь на рукъ такъ, чтобы онь видъль звъря — и пускаеть на свободу... Тяжело взмахнеть крыльями проголодавшійся орель, и пойдеть на кругахъ, все выше и выше... Киргизъ глазъ съ него не спускаетъ. Но вотъ «пернатый хищникъ» нацълилъ на звъря, и, сложивъ крылья, стрелой падаетъ внизъ... У киргиза замеръ духъ! Но берукть уже сдёлаль свое дёло: запустивь когти одной лапы въ голову лисицы, а котти другой—въ ея крестецъ, беркутъ выклевываетъ ей глаза и сильными ударами клюва въ голову убиваеть ее или ослабляетъ настолько, что восхищенный киргизъ, примчавшись во весь духъ, безъ труда уже доканчиваетъ поражение звъря. Послъ этого кочевникъ не налюбуется на своего «пернатаго товарища», холить, гладить его и даеть ему лучшій кусокь изь добычи, кусокь лисьей печени...

О хорошей, удалой птицѣ молва пробѣгаетъ по всей степи. Киргизы ѣдутъ за 100 — 200 верстъ и больше, чтобы посмотрѣть на нее, полюбоваться ея удалью, какъ она лисицъ и волковъ матерыхъ хватаетъ, словно зайцевъ, и душитъ въ когтяхъ... Удивленію ихъ нѣтъ конца! За то и хозяинъ цѣнитъ такую птицу дороже своего скота и жилища...

Киргизы охотятся на звърей и съ борзыми туркменскими собаками («тазами»); но собаки эти дурно содержатся и вовсе не воспитываются для охоты. Вышеописанныя наклонности киргизовъ составляють, конечно, крупные пороки, но, во всякомъ случав, не прирожденные имъ, а наввянные прежнимъ хищническимъ бытомъ, — пороки, подъ вліяніемъ русской цивилизаціи, все болве и болве сглаживающіеся и даже совсвиъ исчезающіе. Въ настоящее время, киргизъ-кочевникъ въ сущности, уже выродился и имветъ больше задатковъ для мирнаго гражданскаго развитія, нежели для хищническаго быта. Правда, познанія и навыкъ киргизовъ къ гражданской жизни еще не на столько велики, чтобы они могли тотчасъ же перейдти къ ней; но этого, конечно, нельзя и требовать отъ нихъ; хорошо уже и то, что въ нихъ есть несомнённые задатки для постепеннаго перехода къ слёдующей, высшей степени цивилизаціи.

Свѣдѣнія киргизовъ касаются, главнымъ образомъ, узкой сферы пастушескаго быта. Киргизъ знаетъ на небѣ Полярную звѣзду (темиръ-казыкъ — желѣзный гвоздь), которая указываетъ ему дорогу въ степи, Большую Медвѣдицу, по которой онъ опредѣляетъ время ночи, Венеру (караванъ - джылдызъ — звѣзду каравановъ), подымающую его въ дальній путь. Знаетъ также привычки и свойства своихъ животныхъ и разныя благопріятныя и неблагопріятныя условія кочевокъ.

Но, кромѣ того, киргизамъ извѣстны и многія изъ условій осѣдлаго быта. Киргизъ умѣетъ приготовить себѣ всѣ вещи, нужныя для домашняго обихода. Всякому матеріалу, который даетъ
имъ скотъ, оои могутъ придать форму, удобную для личнаго употребленія. Они умѣютъ валять кошмы и войлоки, ткать армячину,
выдѣлывать кожи, мѣха, замшу, приготовлять «сабы» (кожанные
мѣхи для храненія кумыса), «чембары» (кожаные штаны), «яргаки»
(шубы изъ телячьихъ шкуръ), «турсуки» и «бурдюки» (мѣшки изъ
конскихъ и овечьихъ кожъ), «кебежи» (сундуки изъ сырыхъ коровьихъ
кожъ), шить сапоги и платье, дѣлать арканы, конскую сбрую, молоть муку и проч., и знакомы отчасти съ кузнечнымъ, плотничнымъ

и красильнымъ мастерствами. Остальныя же вещи, какъ-то: домашнюю посуду, разныя матеріи и металлическія вещи — они получають, по большей части, изъ Россіи и среднеазіатскихъ ханствъ. Но и вышеперечисленныхъ ремеслъ и свёдёній киргизовъ достаточно, чтобы составить прочное основаніе для ихъ дальнёйшаго гражданскаго развитія.

Къ хлебонашеству виргизы пока переходять только вследствие крайней необходимости, потерявши, напримъръ, весь свой скотъ и сдълавшись «джетаками (лежащими, некочующими) Такихъ обездоленныхъ кочевниковъ, вслъдствіе прежней баранты и разныхъ стихійныхъ бъдствій, весьма часто посъщающихъ киргизскую степь, накопилось уже множество, и они, волей-неволей, образовали особый классъ-«игинчи» - пахарей. Понятно, что положение этихъ подневольных нахарей не могло сделаться особенно завиднымъ. Во первыхъ, для истаго киргиза, «игинча» — пахарь — слово презрительное, означающее самаго последняго, самаго низкаго человека. Одно уже это обстоятельство не можетъ служить особеннымъ поощреніемъ для киргиза къ земледельческому труду. Къ тому же киргизы едятъ хлъба мало и неохотно, и потому самые «закромы хлъба» также не могуть для нихъ представлять особенной прелести. Сверхъ того, неумънье взяться за дъло, отсутствие навыка къ земледълию и вообще привычки къ труду, и, наконецъ, постепенное распаденіе, вследствіе новыхъ условій жизни, родоваго общественнаго быта, — все это ставить пахаря-киргиза въ самое ужасное положение. Покопавшись коекакъ вмъсто сохи допотопной лопатой у своей пашни, и оросивъ ее, по обыкновенію всёхъ среднеазіатцевъ, тощимъ каналомъ (сарыкомъ») \*), киргизъ-«игинчи» больше уже не знаетъ никакихъ заботъ

<sup>\*)</sup> Искусственно проведенная вода составляеть для осёдлыхъ среднеазіатцевъ, всяёдствіе особыхъ условій природы, такой же источникъ благосостоянія, какъ скотъ у кочевниковъ. Владёть большимъ «арыкомъ» — ирригаціоннымъ кана-



киргизскій султанъ, его жены и павецъ.

о своей землѣ, и, предоставивъ все дѣло собственному его теченію, едва успѣваетъ собрать даже затраченныя сѣмена. Селится онъ также на манеръ своихъ отцовъ и братьевъ кочевниковъ — въ кибиткахъ. Но юрта не домъ; она не предназначалась для земледѣльца и въ высшей степени непрактична для жизни на мѣстѣ. Оттого грязь, нечистота, холодъ, повсемѣстныя лохмотья и вѣчные больные, — вотъ обыкновенные аттрибуты некочующихъ киргизовъ или «джетаковъ».

Многіе изъ этихъ «игинчи» или пахарей доходили до такой крайности, что продавали своихъ дѣтей въ азіатскихъ владѣніяхъ за какой-нибудь «капъ» хлѣба, чтобы только имѣть возможность продлить свое существованіе. Образовавъ особый, довольно многочисленный классъ нищихъ (байгушей), они ходили толпами по нашимъ линейнымъ селеніямъ, городамъ и крѣпостямъ, въ грязныхъ рубищахъ, съ дѣтьми—большею частью—нагими, выпрашивая милостыню, или же пускаясь въ хищничество. Въ настоящее время, «байгуши» нанимаются въ работу къ русскимъ земледѣльцамъ, а также занимаются на заводахъ и пріискахъ, или же служатъ въ пастухахъ (кончи) у богатыхъ киргизовъ.

Нътъ никакихъ причинъ думать, чтобы подобное положение киргизовъ—пахарей было естественнымъ, необход имымъ послъдствиемъ перехода ихъ къ осъдлому быту. Существуетъ, безъ сомивнія, множество условій, при которыхъ и кочевникъ можетъ сдълаться — и дълался — прилежнымъ, зажиточнымъ земледъльцемъ. Но, во всякомъ случаъ, несчастный нримъръ «игинчей», служа какъ бы подтвержденіемъ взглядовъ кочевниковъ, не особенно располагаетъ послъднихъ

домъ, для азіата-земледѣльца значить быть богатымъ. Вслѣдствіе этого, самое землевладѣніе въ Средней Азіи основано на правѣ «оживленія», т. е. по мѣстному закону, только тотъ имѣетъ первоначальное право на обладаніе землей, кто ее оросилъ, оживилъ. Этотъ взглядъ отчасти проникъ и къ киргизамъ.

именика предметова. Такама образомъ, мотроблюски и бъдик.

къ подражанію имъ. И д'яйствительно, жизнь большинства кочевниковъ, по сравненію съ положеніемъ пахарей, представляется просто раемъ.

Въ торговать киргизы также не принимаютъ непосредственнаго участія, хотя сношенія ихъ съ Россіей и азіатскими странами про- изводятся довольно дѣятельно, конечно азіатскимъ способомъ — съ номощью верблюдовъ или посредствомъ, такъ-называемыхъ, «каравановъ». Драгоцѣнныя качества верблюда, этого «корабля пустыни», даютъ возможность переходить съ товаромъ даже безводныя и безтравныя пустыни киргизскихъ степей. Караванные пути пересѣкаютъ киргизскую степь во всѣхъ направленіяхъ, съ юга на сѣверъ и съ востока на западъ. Когда ѣдешь по степи, то на сѣрожелтой ея поверхности пути эти вездѣ раскинулись темными лентами, проторенными колытами верблюдовъ и тяжелыми колесами азіатскихъ товарныхъ арбъ.

Многіе изъ киргизовъ разводять верблюдовъ спеціально для караваннаго найма; богатые кочевники держать съ этой цёлью соть по пяти верблюдовъ. Вожаками верблюдовъ въ караванахъ или «чапарами» служатъ также киргизы. Вожаки, или чапары, въ караванъ подчиняются обыкновенно «караванъ-башё» (караванному старшинё), избираемому изъ среды купечества. Караванъ-баша разбираетъ распри между чапарами, принимаетъ нужныя мёры для безопаснаго слёдованія каравана, развёдываетъ о киргизскихъ родахъ, кочующихъ близь дороги —дружественные они, или враждебные, и по общему совёщанію съ чапарами, располагаетъ ходомъ каравана, назначаетъ ночлеги и остановки.

Движеніе каравана въ степи представляетъ чрезвычайно оригинальную картину. Верблюды, навьюченные разнымъ товаромъ, идутъ обыкновенно, одинъ за другимъ, гуськомъ, или, по караванному выраженію, «ниткой». Для этого ихъ привязываютъ однаго къ другому посредствомъ особыхъ уздечекъ, состоящихъ изъ веревочки, прикръпленной въ концамъ маленькой палочки или кости, продътой въ носовой хрящъ верблюда. При остановкъ на кормежку нужно только потянуть верблюда за эту уздечку, и онъ тотчасъ становится на кольни; въ это время безъ труда снимаютъ съ него вьюкъ, а самаго его пускаютъ на подножный кормъ. Утромъ, по слову: «чокъ»! верблюдъ опять становится на кольни и даетъ класть на себя ношу въ особую раму, прикръпленную къ его спинъ и общитую войлокомъ.

Поставляя верблюдовъ подъ караваны и служа вожаками ихъ, виргизы въ самой торговяв не принимають никакого участія. Караваниная торговля почти вся находится въ рукахъ среднеазіатскихъ купцовъ и отчасти русскихъ. Въ торговомъ отношении киргизъ вависить отъ другихъ. Более всехъ прижимаютъ киргизовъ туркестанскіе жители — сарты. Сарть, какъ бы онъ ни быль богать, непременно торгашь въ самомъ дурномъ смысле этого слова. Будучи дъятеленъ по натуръ, онъ неутомимъ въ надуваніи ближняго и въ накапливаніи денегь. Трусливый по характеру, сартъ не побоится рисковать своею жизнью, если этотъ рискъ дастъ ему барышъ. Совершенно равнодушно отправится онъ съ караваномъ черезъ всв среднеазіятскія трущобы и пустыни въ Москву, Нижній Новгородъ, Семиналатинскъ, или въ Индію, зная хорошо, что трущобы эти и пустыни заселены кругомь хищными племенами, у которыхъ грабежи почти единственное средство къ существованію. Понятно, что для такихъ отважныхъ барышниковъ, каковы сарты, болже другихъ добродушный и наивный — киргизскій народъ представляетъ неистощимый источникъ наживы. Ежегодно, вивств съ приходомъ киргизскихъ родовъ на зимовки, у богатъйшихъ ауловъ непременно появляется переносная юрта прикащика какого нибудь сарта. Раздавая свой товарь, приготовленный на киргизскую руку, подъ барановъ и скотъ будущаго приплода, прикащикъ беретъ за свой товаръ въ несколько разъ дороже его настоящей цвны. Распродавъ въ кредитъ товаръ, прикащикъ спокойно возвращается къ хозяину съ отчетомъ, такъ какъ онъ знаетъ, что долги почти никогда не пропадаютъ за киргизами. Къ осени, этотъ долгъ сберется по ауламъ, и гурты скота, полученнаго отъ киргизовъ, пригоняются въ мъста жительства сартовъ для нагула.

Не мудрено, что сами киргизы не принимаютъ никакого участія ни въ торговлъ, ни въ промышленности, и не хлопочутъ много ни о какихъ перемънахъ въ быту или улучшеніяхъ. Потребности кочевника чрезвычайно просты и однообразны. Незначительный капиталь въ скотъ, напримъръ, 200-250 барановъ, съ пропорціональнымъ количествомъ коровъ и лошадей, делаетъ жизнь киргиза совершенно счастливою. Киргизъ счастливъ, если у него есть скотъ для прокориленія, кибитка для защиты отъ непогоды, постель для сна и жена для услуги. При подобномъ состояніи, даже прихотливый киргизъ можетъ удовлетворить всёмъ своимъ потребностямъ. Привольно беззаботно ему живется тогда! Онъ весель и гордъ, любуясь своими жирными баранами и десяткомъ — другимъ маленькихъ, горбоносыхъ, кадыкастыхъ лошадокъ. Кругомъ его раздолье, такое же широкое, какъ мать его — степь. Если же состояніе его будетъ выше, то у киргиза всетаки не явится ни одной новой потребности; онъ станетъ только вздить на хорошей лошади, вивсто посредственной; станетъ покупать ташкентскія или китайскія свдла, вивсто грубыхъ и жесткихъ киргизскихъ; заведетъ двв «сабы», вмісто одной; убереть внутренность юрты тикеметами (росписными кошмами и коврами) витсто простыхъ кошемъ; однимъ словомъ, количество потребностей останется тоже, но, съ увеличениемъ его состоянія, киргизъ станеть улучшать только качество потребляемыхъ предметовъ. Такимъ образомъ, потребности и бъдныхъ, и богатыхъ кочевниковъ почти однъ и тъ же; удовлетворяются же онъ, смотря по состоянію, съ большею или меньшею прихотливостью. Киргизъ, главнымъ образомъ, заботится о томъ, чтобы его состояніе позволяло ему продолжать кочевой образъ жизни и чтобы, въ противномъ случав, не обратиться — чего боже упаси — въ «джетака» или пахаря.

# том былими, а замого — сери жилиж рада. Чагараль, или верхній помень от виденти пом

Становища или аулы киргизовъ стоять въ степи чрезвычайно редко одинъ отъ другаго, такъ что по жилищамъ кочевниковъ путешественникъ не можетъ определить направление своего пути, какъ по нашимъ селеніямъ. Лишь въ кои-въки доберешься въ необозримой степи до такой прогалины или ложбины, гдв вблизи ручья невысыхающаго и лътомъ, прячась за «борханомъ» (бугромъ) и тростниками, пріютились эти невзрачные аулы, состоящіе изъ сплотившихся группами юртъ, покрытыхъ потемнъвшими войлоками. Непривычному человъку юрты, съ перваго раза, покажутся кучками насыпной земли. Замътить такой ауль издали чрезвычайно трудно. Гораздо скорње можно добраться до него по особенному аульному запаху. Воздухъ вокругъ жилища кочевника пропитанъ запахомъ скотскаго навоза. Въ чистомъ степномъ воздухъ далеко слышенъ этотъ характеристическій запахъ, перемѣшанный съ гарью, выдавая тъмъ присутствіе аула, хотя бы онъ и быль спрятанъ за камышами и прогадинами.

Первое живое существо, которое увидишь, приближаясь къ аулу, это верблюды, пасущіеся на солонцеватыхъ, повидимому совершенно безплодныхъ степяхъ. Медленно подниметъ верблюдъ свою голову съ земли и его умные глаза выразятъ нелоумъніе при видъ людей, непохожихъ на тъхъ, которыхъ онъ зналъ до сихъ поръ. Увидя, что эти люди приближаются къ нему, онъ сдълаетъ неловкій скачекъ въ бокъ и, судорожно согнувши свой жалкій хвостъ, побъжитъ по равнинъ, нескладно сгибая свои мозолистыя ноги и ныряя всёмъ корпусомъ въ воздухъ...

Въ ближайшихъ къ аулу частяхъ степи, раскинулись стада барановъ, будто разсыпанныя по ней кучи камешковъ. А еще ближе къ аулу—пасутся лошади и рогатый скотъ.

Около самыхъ юртъ бродятъ худыя, злейшія собаки, съ стоячими ушами, кидающіяся съ остервененіемъ на всякаго человівка, непохожаго на киргиза. Нъкоторыя изъ нихъ, забравшись въ середину какого нибудь остова павшаго животнаго, съ сердитымъ ворчаньемъ обгладаваютъ на немъ бахромки мяса... Заслышавъ провзжихъ, онъ съ недоумъніемъ выберутся изъ костяка и вспугнуть тъмъ цълую стаю сорокъ и другихъ пернатыхъ спутниковъ степняка - кочевника. Гдв нибудь въ сторонв, на «барханв», сидить огромной орель - стервятникъ, гордо слъдящій за провзжими. Женщины киргизки повыльзутъ изъ юрть, въ своихъ высокихъ головныхъ уборахъ изъ грубаго коленкора. Прикрывъ глаза рукою, онъ будутъ стоять у юртъ и смотръть съ тупымъ вниманіемъ на пробзжающихъ до техъ поръ, пока те не пропадуть за горизонтомъ. Совершенно голыя, до невфроятности грязныя, вывалявшіяся въ навоз'в діти. сидъвшіе, пока путешественники были недалеко, внутри юртъ, пугливо забившись по угламъ, теперь выбъгутъ въ степь, замахаютъ руками, закричать, запищать и пошлють вслёдь за путешественниками стаю волкообразных собакъ, съ поднятою на спинъ шерстью. Сами же хозяева кибитокъ, пожилые киргизы, праздно снующіе верхомъ взадъ и впередъ вокругъ ауловъ, завидевъ путешественника, непременно поскачуть къ нему на встречу, чтобы спросить: «что на свътъ новаго»?

Каждый ауль состоить изъ десяти или иятнадцати юрть, расположенныхъ неподалеку одна отъ другой и занятыхъ семействами кровныхъ родичей. Первое мъсто занимаетъ юрта главы аула—отца или дъда—кровныхъ родичей. Рядомъ съ его юртой помъщаются юрта бай-баче, т. е. его первой жены и такая же юрта для токелъ («безрогихъ», т. е. неимъющихъ вліянія на мужа—младшихъ женъ).

Всф дфти живутъ въ кибиткахъ своихъ матерей. Взрослые же сыновья имфють каждый свою юрту. Какъ только сынъ женится, ему сейчасъ ставятъ отдѣльную юрту, недалеко отъ отца, и надѣляютъ его скотомъ, вычитая при этомъ, уплаченный за его жену калымъ: чѣмъ больше у него женъ, тѣмъ меньше у него имущества; но онъ очень часто дополняетъ его барантой. Каждый изъ женатыхъ сыновей ставитъ подлѣ своей юрты, въ свою очередь, кибитки для своихъ женъ и т. д. Все это расположено группами по строгому порядку старшинства членовъ рода, огорожено общей тростниковой загородкой и составляетъ «аулъ». Начальникъ его есть старшій между кровными родственниками, — ихъ отецъ или дѣдъ. Скотъ всѣхъ членовъ аула насется вмѣстѣ, на общемъ пастбишѣ.

Рядомъ съ этимъ ауломъ помѣщается другой подобный же аулъ, члены, котораго состоятъ въ близкомъ родствѣ съ членами перваго. Дальше располагается третій аулъ, члены котораго также находятся въ родствѣ съ двумя первыми, и т. д. Нѣсколько такихъ ауловъ, связанныхъ близкимъ родствомъ и имѣющихъ каждый свои стада и табуны, составляютъ вмѣстѣ «улусъ», начальникомъ котораго служитъ «аксакалъ», т. е. старшій во всемъ союзѣ близкихъ родственниковъ.

За нѣсколько верстъ отъ этого улуса располагается другой подобный же улусъ, всѣ члены котораго состоятъ въ дальнемъ родствѣ съ членами перваго улуса. Нѣсколько такихъ улусовъ вмѣстѣ составляютъ отдѣльный родъ, кочующій по степи широко-раздвинувшейся липіей, и состоящій подъ главенствомъ султана или манапа.

Переносное жилище киргиза «кибитка» или «юрта» (уй) въ высшей степени приспособлено къ его походной жизни и напоминаетъ собою остовъ животнаго, или, върнъе, грудную клютку.

Каждая юрта состоить изъ деревяннаго остова и войлочной по-

крышки. Остовъ, въ свою очередь, заключаетъ въ себъ три части; верхиюю, нижнюю и среднюю.

Деревянный остовъ, для прочности, обтягиваютъ сверху веревочками и широкими тесьмами. Затъмъ его покрываютъ кошмами, лътомъ бъльми, а зимою—сърыми, въ два ряда. Чагаракъ, или верхній кругъ, остова имъетъ отдъльную покрышку изъ особой кошмы; онъ составляетъ дымовое отверстіе въ юртъ (тюндюкъ) и служитъ въ тоже время вмъсто окна.

Вполнъ собранная юрта, покрытая кошмами и обтянутая веревочками и тесьмами, стоить такъ прочно, что если встать на нее взрослому человъку, то она не покачнется, и ее можно свободно переносить съ мъста на мъсто, нисколько не нарушая взаимнаго отношенія частей.

Разбирается юрта еще легче. Ее разъединяють на составныя части, навьючивають на верблюдовь и, такъ сказать, «по суставамь» перевозять на новое мъсто.

Юрта, занимающая, сравнительно, ничтожное пространство (3—4 сажени въ поперечникъ и 2—3 сажени въ вышину) должна вмъстить въ себъ всъ необходимые въ домашнемъ быту покои: столовую, гостинную, спальную, кладовую и проч. Поэтому, здъсь все разсчитано, соображено, всему опредълено свое мъсто, какъ въ пчелиномъ ульъ; каждая вещь, каждый членъ семейства или гость знають, гдъ ему състь или лечь. Оттого, въ сравнительно ничтожномъ помъщении юрты, небогатый киргизъ ухитряется перъдко помъститься съ двумя женами, со всъми ихъ семействами и домашнимъ скарбомъ, и тутъ-же собирается иногда до 50 человъкъ гостей.

При входъ въ юрту, на первомъ планъ, составляющемъ ея заднюю часть, бросаются въ глаза въ порядкъ уложенные сундуки и кожанные тюки, завернутые въ ковры или узорчатыя кошмы («тикеметы»). Тамъ сложено все богатство киргиза, и по количеству этихъ сундуковъ и тюковъ можно съ перваго раза составить върное поня-

тіе о состояніи хозяина. Передъ этими сундуками всегда сидитъ самъ хозяинъ или сидятъ почетные гости. Середину юрты занимаетъ очагъ.

Лѣвая сторона ея завѣшана пологомъ, который на день подбирается за «ууки», а почью опускается, отдѣляя, такимъ образомъ, спальню хозяина отъ домочадцевъ и гостей. Тутъ помѣщается деревянная, изрѣдка желѣзная кровать, или просто постельные войлоки, убираемые на день куда-нибудь въ уголъ. Правая сторона юрты загорожена стѣнкою или ширмою, сплетенною изъ особаго растенія, называемаго «чіемъ» (родъ соломы). ППирма эта непремѣню вышита разноцвѣтною шерстью или шелкомъ. За этою ширмою помѣщается кладовая. Тамъ хранятся всѣ продовольственные запасы и домашняя посуда. Мясо сырое и копченое виситъ тутъ-же на стоячихъ желѣзныхъ палкахъ съ крючками, или просто на сучковатыхъ шестахъ. Вѣшаютъ мясо высоко, оберегая его отъ собакъ, которыхъ киргизы никогда не кормятъ.

Между кладовою и стѣнкою изъ сундуковъ и тюковъ, въ самой задней части юрты, у небогатыхъ киргизовъ номѣщается, обыкновенно, жена хозяина, ея дочери и маленькія дѣти.

Полъ юрты весь устилается войлокомъ или пестрыми кошмами.

Внутренняя сторона юрты, для украшенія, обшивается иногда кусками сукна, расположенными симметрически въ видъ своеобразныхъ узоровъ. «Чагаракъ» или деревянный кругъ вверху юрты и косяки дверей также украшаются красками, ръзьбою, костью, мъдью и зеркальцами.

Внѣшняя сторона юрты, въ видѣ украшенія, обкладывается по краямъ кусками кошмы, обшитой сукномъ.

Дверь юрты закрывается, обыкновенно, опускнымъ войлокомъ. Дверь эта носитъ характерное названіе: ишт кирт мест, т. е. «собака не войдеть».

Одежда киргизовъ не сложна. Киргизъ носитъ распашную ру-

башку изъ «бязинной» (бумажной) матеріи, чамбары, т. е. штаны изъ козлиной или овечьей кожи; кожаные са поги, шитые жилами, на одной подметкі, безъ рантовъ и безъ стелекъ, съ двойными деревянными каблуками Поверхъ рубашки надіваютъ халатъ изъ желтой или сёрой армячины. Опоясываются ремнемъ съ мідными или серебрянными бляхами; къ нему привішиваютъ кожанную сумку (калму), въ которой хранится огниво и рогъ (насымъ) съ нюхательнымъ табакомъ. На бритой голові носятъ тюбетейку, сверхъ которой надіваютъ конусообразную, войлочную шляпу, съ загнутыми вверхъ полямн.

Зимою носять овчинныя шубы и *яргаки*, т. е. халаты изъ козлиной или телячьей шкуры, шерстью вверхъ; грудь оставляють по большей части открытою. Вмёсто шляпь надёвають *малахаи*, т. е. овчинныя, крытыя сукномъ, конусообразныя шапки съ полями, загнутыми спереди вверхъ, а сзади—опущенными внизъ.

Національное вооруженіе киргизовъ составляють: пика, «чеканъ» (топоръ на длинной рукояткъ), лукъ со стрълами, кривая сабля и изръдка старинное ружье съ фитилемъ.

Одежда богатыхъ киргизовъ сохраняетъ, въ сущности, тотъ-же покрой, но блещетъ серебромъ, золотомъ, шелкомъ, галунами, бархатомъ, дорогими мъхами, сафьяномъ и т. п. роскошью. При этомъ киргизы страстно любятъ чины, ордена и жалованные кафтаны.

Женщины киргизскія въ одеждѣ немногимъ разнятся отъ татарокъ. Дѣвушки киргизскія (кызъ) заплетаютъ волосы въ мелкія косички, соперничая ихъ количествомъ, и носятъ на головѣ шапочки или фески. Замужнія-же киргизки (катимъ) заплетаютъ волосы въ двѣ косы, которыя распускаютъ по плечамъ, обвертывая ихъ иногда бязью, т. е. бѣлою бумажною матеріею. Головной уборъ замужней женщины состоитъ изъ конусообразной шапки, вышиною въ полъаршина, называемой дысмелукъ. Уборъ этотъ накрывается сверху кускомъ бѣлаго коленкора, концы котораго висятъ сзади; спереди-

же, на лбу, джавлукъ вышивается шелкомъ или унизывается корольками, зивевиками, бусами и т. п.

Остальной костюмъ киргизокъ почти совершенно такой-же, какъ и у татарокъ. Даже бълила, румяна и сурьма получаются ими, въроятно, изъ одного источника съ послъдними.

Пища кочевника весьма неприхотлива. Не смотря на многочисленныя стада, какими располагаеть онь, мясо, противъ всякаго ожиданія, не составляеть его обыденнаго кушанья и лишь изрѣдка появляется на столѣ только болѣе зажиточныхъ киргизовъ. Даже баранину ѣдятъ ежедневно лишь самые богатые изъ кочевниковъ, Конина-же составляетъ рѣшительно для всѣхъ ихъ лакомство. Мясо верблюдовъ ѣдятъ еще рѣже, такъ какъ рѣжутъ ихъ только въ случаѣ неизбѣжной ихъ смерти, напримѣръ, вслѣдствіе старости болѣзни, увѣчья и т. п.

Такая воздержность кочевника отъ употребленія мясной пищи весьма понятна. Скоть нужень ему не столько для пищи, сколько для удовлетворенія всёхъ потребностей дочеваго быта. Скоть служить киргизу не столько своимъ мясомъ, сколько своею кожею, шерстью и волосомъ. Изъ кожъ киргизъ готовить себъ платье и почти всю свою домашнюю утварь, а шерсть служить у него главнымъ матеріаломъ для постройки жилища и, кромъ того, идеть ему также на платье и на разныя другія домашнія принадлежности, замъняя подъ-часъ дерево, пеньку, ленъ и пр. Чтобы удовлетворить всёмъ этимъ потребностямъ, кочевникъ долженъ тщательно беречь и размножать свой скотъ, а отнюдь не истреблять его, и киргизъ хорошо понимаетъ, что съёшь онъ лишняго барана или лошадь изъ своего стада, то какъ разъ придется ему обратиться въ «джетака» или пахаря.

Вотъ почему главную пищу киргизовъ составляетъ молоко и — что всего неожиданиће — просо. Эти два вещества киргизы употре-

бляютъ въ разнообразныхъ формахъ, какъ нельзя болѣе принаровленныхъ къ ихъ походной, кочевой жизни.

Изъ молока, преимущественно овечьяго или козьяго, киргизы приготовляють курт, т. е. сыръ, довольно питательный, но очень сухой и твердый, некрошащійся и непортящійся, занимающій очень мало мъста, однимь словомъ, весьма удобный для дороги. Изъ просяной поджареной муки киргизы готовять себь толканг, т. е. болтушку съ водою. Одна — двъ горсти такой муки, разбавленныя водою, достаточны въ день для одного человъка. Выпивъ такой болтушки, киргизъ считаеть себя совершенно сытымъ.

Національный киргизскій напитокъ составляеть знаменитый кумысъ, приготовляемый изъ нобыльяго молока. Едва ли кто такъ умъетъ приготовлять кумысъ, какъ киргизы, чему не мало способствують раздолье киргизскихъ степей и качество ихъ скота. Предназначенное для кумыса молоко сливають сперва въ кожанный мешокъ (сабу), гдв оно, въ течении нъсколькихъ дней, тщательно и часто взбалтывается особой палкой — «пекенемъ». Для закваски, въ новую сабу кладутъ копченную лошадиную жилу; старая же обдержанная саба сама по себъ служить закваской для молока. Отъ частаго взбалтыванія и закваски, молоко постепенно приходить въ броженіе, и въ конців концовъ получается напитокъ, чрезвычайно питательный, освъжающій и слегка опьяняющій. Киргизы употребляють кумысь въ огромномъ количествъ, какъ русскіе пьють брагу. Изъ коровьяго молока киргизы приготовляють айрана, тоже родъ кумыса, но далеко уступающій посл'яднему по качеству. Въ большомъ также употребленіи между ними арака, перегнанная изъ кумыса водка и, наконець, буза, брага изъ просяной муки.

Чай пьють только очень богатые киргизы. Но для гостей нацитокъ этоть считается необходинымь угощеніемь. Въ томъ и другомъ случав къ чаю подають достарханъ— сладости, главнымъ образомъ орвхи, миндаль, фисташки, кишмишъ и немного сахару. Все это разсыпается на полотенце, состоящее изъ куска полотна, ситцу или канауса.

Кирпичный чай гораздо болъе распространенъ между киргизами, нежели обыкновенный, и они пьютъ его совершенно также, какъ и сибирскіе татары.

Киргизы всё мусульмане, на сколько это совмъстно съ ихъ любовью къ свободё и страстью къ пастушеской жизни. Они исповъдуютъ магометанскую вёру сунитскаго толка, но въ нихъ незамётно фанатизма и нетерпимости, присущихь усерднымъ послёдователямъ корана. По роду ихъ кочевой жизни, они и мечетей держатъ немного, да имъ рёдко приходится и молиться въ нихъ. Въ званіе ахуновъ, имамовъ и муллъ киргизы избираютъ, обыкновенно, казанскихъ татаръ, или сартовъ, которыхъ утверждаетъ въ этихъ должностяхь оренбургскій муфтій.

Объ руку съ муллами у киргизовъ есть и баксы, истолкователи судьбы, представители прежнихъ върованій въ добрыхъ и злыхъ духовъ, и чуть ли послъдніе не пользуются у нихъ большимъ уваженіемъ по сравненію съ первыми. «Баксы» занимаются ворожбою леченіемъ. Главнымъ орудіемъ, при этомъ, служитъ у нихъ музыкальный инструментъ, родъ скрипки съ разными металлическими побрякушками, изъ котораго они извлекаютъ смычкомъ дикіе звуки, распъвая непонятныя слова и вызывая духовъ, причемъ кривляются, какъ шаманы, бросаются въ огонь, тычутъ себя ножами.

Вообще, въ киргизскихъ обычаяхъ и повърьяхъ можно до сихъ поръ замътить слъды шаманства, когда-то распространеннаго во всей съверной полосъ Азіи. Киргизы досель поклоняются видимымъ предметамъ изъ міра физическаго. Уединенно стоящее въ степи дерево, гигантскій камень, одиноко выдвинутый на необозримой равнинъ, горная пещера съ ключемъ чистой воды, могилы «батырей», все это служитъ у нихъ предметомъ поклоненія. Ни одинъ киргизъ не проъдетъ мимо могилы «батыря», не слъзши съ коня и не отправивши

намаза, причемъ оставляетъ обитающему тутъ духу какую нибудь умилостивляющую жертву, лоскутъ одежды, либо хоть клокъ конскихъ волосъ, привъшивая это на воткнутыхъ вокругъ кольяхъ.

Обряды же собственно мусульманскіе, какъ то посты, молитвы, омовенія, посъщеніе Мекки—исполняются ими не такъ охотно.

# Образъ жизни, праздники и обряды.

Киргизскій день начинается съ восходомъ солнца. Едва блеснетъ первый лучь свѣта, какъ мулла, или кому случится проснуться раньше, затягиваеть азант (призывъ на молитву). Сейчасъ же открываются двери всѣхъ юртъ и проснувшіеся обитатели идутъ къ водѣ для совершенія «намаза». Послѣ омовенія читается первая молитва въ юртѣ или на дворѣ. Жены обязаны къ этому времени убрать постели, развести огонь и приготовить завтракъ, который состоитъ, большею частью, изъ «кужи», просяной похлебки. Если средства позволяютъ, то прибавляютъ въ котелъ съ кужей — молока, курдючнаго сала, конской колбасы или айрану. Если есть остатки отъ ужина, то они подаются тутъ же. Вообще киргизъ любитъ въ это время поѣсть плотно.

По окончаніи завтрака, вымывъ руки и погладивъ себя по бородів, со словами Алла-акт-берт, всі встають и каждый идеть къ своему ділу: женщины доять скоть предъ угономь его въ поле, мужчины же, по обыкновенію, идуть гулять. Подоивъ скоть и отпустивъ его въ поле, женщины принимаются готовить запасы провизіи—айранъ, кумысъ и проч. Діти въ это время собирають дрова и носять воду. Молодыя дівушки готовять себі приданое, валяють кошмы, вышивають по нимъ разные узоры, снують тесьмы. Вообще киргизскимъ женщинамъ гулять некогда, а потому въ аулів днемъ різдко слышны разговоры или півсни.

Въ такихъ занятіяхъ проходитъ весь день, прерываемый изрѣдка молитвами, которыя совершаютъ только мужчины. Обѣденнаго времени у киргизовъ не полагается, за отсутствіемъ обычая объдать. Это время сутокъ они проводятъ большей частью въ дорогѣ или перекочевкахъ, и потому привыкли въ продолженіи дня удовлетворять свой голодъ по дорожному, хотя бы и находились на мѣстахъ стоянокъ. Кто захочетъ поѣсть или, вѣрнѣе, заморить голодъ, тотъ самъ угощается въ юртѣ, въ кладовой, гдѣ находится постоянный запасъ разной провизіи: кужи, айрана, кумысу, бузы и проч.

Киргискій ауль оживаеть только къ вечеру, когда скоть пригоняется домой. Какъ только пригоняють барановъ, хозяйка съ дочерьми входить въ свои стада и на глаз опредъляет, весь ли скотъ дома. Ошибки въ этомъ случав очень редки. Затемъ начинають доить овець, коровь, козъ и проч. Сначала подпускають къ маткамъ сосуновъ, для того чтобы они отсосали; послъ этого, прячась за сосуновъ, идутъ сами киргизки съ кожанными подойниками и, быстро оттолкнувъ сосуна, принимаются за доенье. Но молока киргизы получають мало. Даже коровы приносять имъ гораздо больше пользы, какъ рабочій и выючной скоть. Киргизъ не можеть не вздить верхомъ, -- это его привычка, потребность, какъ у осъдлаго жителя-ходить пъшкомъ. Поэтому бъдные киргизы, за неимъніемъ лошадей, очень часто кочують на коровахь, вздять верхомь на нихъ и, кром'в того, питаются ихъ молокомъ. Но при этомъ, разум'вется, самымъ полезнымъ и необходимымъ для кочевника животнымъ остается всетаки овца, которая его кормить, одеваеть и даеть матеріаль для жилища за атнеотот котоминици инишнок обоп са

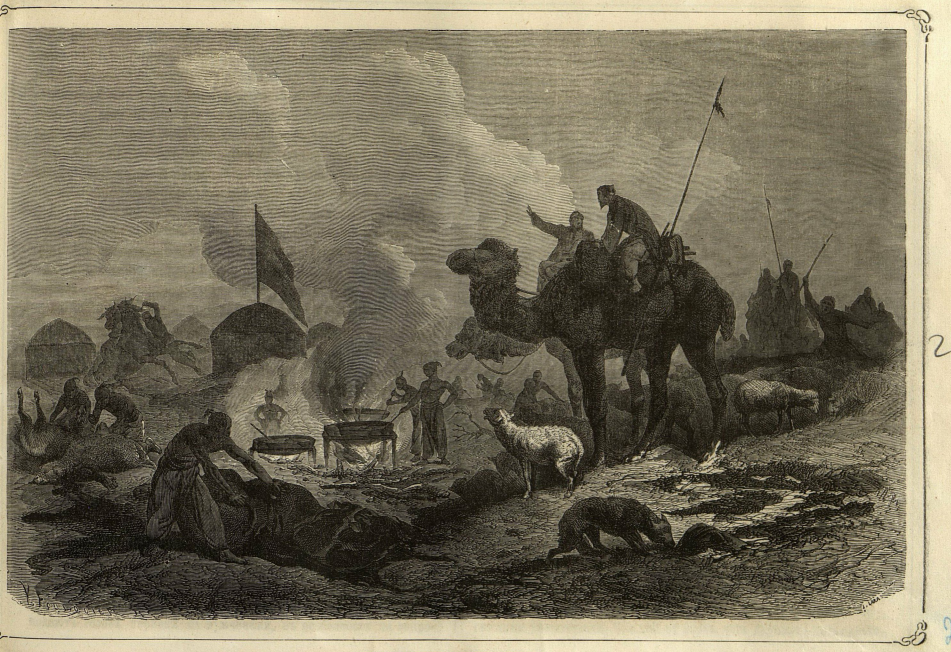
По уборкъ скота, вся семья приступаетъ къ ужину, который состоитъ изъ той же «кужи», иногда съ небольшимъ количествомъ сала. Если при этомъ случится киргизу ъсть мясо, то онъ тщательно обгладываетъ каждую косточку, такъ что послъ киргиза и собакъ нечъмъ поживиться. У богатыхъ киргизовъ подается чашка съ мяснымъ бульономъ; ее подаютъ сначала старшему, и отъ него она обходитъ уже всю собравшуюся публику. Затъмъ слъдуютъ кумысъ и айранъ, и наконецъ читается бата — пожеланіе хозяину всего хорошаго.

Хотя ужинъ этимъ совершенно заканчивается, но долго еще видны огни чрезъ «тюндюки» и слышны говоръ и пъсни изъ ауловъ. Во всъхъ юртахъ ведутся разговоры, разсказываются сказки. Старики, посъдъвше въ барантахъ, вспоминаютъ о своей молодости и возбуждаютъ духъ дътей разсказами о своихъ подвигахъ. Тутъ же поются пъсни и играютъ въ разныя игры, преимущественно въ кости.

Ложатся спать около полуночи. Раньше, чёмъ хозяйка ляжеть, она обязана затушить огонь и закрыть тюндюкъ (дымовое отверстіе), чтобы нечистая сила не безпокоила обывателей.

Молодые джигиты уходять въ это время въ степь пасти табуны лошадей, которыя на ночь не пригоняются въ аулы. Скоть же, собравшійся вокругь юрть, оберегають ночью дівушки, съ помощью собакъ. Киргизка до самой заривыкрикиваеть пісни, чтобъ ими отпугивать отъ стада волковь, и нужно иміть большую привычку, чтобы заснуть подь этоть крикъ и пісни.

такимъ образомъ, вся тяжесть ежедневныхъ работъ лежитъ у киргизовъ на женщинѣ, всегда грязной и еще болѣе неопрятной, чѣмъ ея мужъ. Киргизка съ дѣтства пріучается ѣздить верхомъ на лошади и должна потомъ справлять всю свою жизнь за мужчину всѣ домашнія работы. Вьючить юрты, ставить ихъ, готовить кушанья, кормить дѣтей, доить скотъ и смотрѣть за нимъ, общивать семью, — все это лежитъ на обязанностяхъ женщины. Киргизы-мужчины ничего недѣлаютъ. Только во время кочевокъ они отыскиваютъ мѣста для лѣтовокъ, да пасутъ изрѣдка лошадей въ отгонныхъ табунахъ; все же остальное время проводятъ въ гуляною по степи. Проснувшійся мужъ потребуетъ ѣсть; поѣсть — сядетъ на лошадь, возьметь ястреба или ружье, и отправится на охоту или поѣдетъ къ сосѣду въ



KUPPUSCKIE HOXOPOHЫ.

гости. А въ это время, жена, хотя бы и беременная, должна разобрать юрту, навьючить ее на верблюдовъ, разсадить на выоки дътей, и, прицъпивъ животныхъ другъ къ другу, кочевать съ этимъ караваномъ на новое мъсте, гдъ спять ей же придется развыючить, поставить юрту и приготовить всть проголодавшемуся мужу, который какъ разъ поспъетъ домой къ тому времени, когда все готово. Переночевавъ, мужъ опять отправляется гулять по степи, въ надеждъ натолкнуться на какое-нибудь развлеченіе, въ родъ свадьбы, разбора дълъ біемъ, поминокъ, драки и т. под. На свадьбъ онъ посмотритъ на игры, на судъ онъ послушаетъ, на поминкахъ перепадетъ ему что-нибудь отъ угощеній, а въ дракт онъ приметь чью-нибудь сторону. Или вспомнить онь какое-нибудь старое дело съ товарищемъ, гдъ послъ баранты его обдълили, и отправится къ бію взыскивать недоданное. Однимъ словомъ, киргизъ найдетъ себъ развлеченіе. Жена же его не можетъ оторваться отъ юрты; уйди она — и все хозяйство киргиза пропало.

Такая жизнь легла тяжелымъ бременемъ на женскую половину киргизскаго парода. Киргизка въ 25 лътъ уже старуха. Вообще, она занимаетъ въ жизни кочевниковъ гораздо низшее мъсто въ сравнени съ мужчиною. Жена ъсть отдъльно отъ мужа, который посылаетъ ей остатки съ своего стола. За убійство женщины «кунъ» платится вдвое менъе.

Не смотря на это, киргизскія женщины не проводять жизни взаперти, подобно прочимъ своимъ единовъркамъ. Киргизка пользуется полною свободой, не удаляется отъ мужчинь и не закрываетъ себъ лица. Цъня заслуги и познанія женщинъ въ хозяйствъ, мужчины предоставляютъ имъ главное распоряженіе въ домъ и очень часто сами прибъгають къ ихъ совътамъ. Вслъдствіе этого, киргизская женщина играетъ большую роль не только какъ полная хозяйка дома, но и какъ членъ общества. На сходкахъ киргизовъ женщины подаютъ голосъ наравнъ съ мужчинами, въ особенности по вопросамъ, касающимся общественныхъ нуждъ. Иногда даже мнѣніе женщинъ имѣетъ нѣкоторое преимущество надъ мнѣніемъ мужчинъ.

Народныя празднества у киргизовъ, исключая религіозныхъ мусульманскихъ праздниковъ, всъ имъютъ основаніе свое въ пастушескомъ кочевомъ бытъ и довольно многочисленны, такъ какъ у киргизовъ даже важные случаи изъ частной жизни богатаго кочевника празднуются всенародно, цълыми родами. Главныя изъ киргизскихъ народныхъ празднествъ справляются ранней весною, по случаю выступленія съ зимовокъ на лътовки, и поздней осенью, когда киргизы ръжутъ скотъ и заготовляютъ мясо для домашняго обихода на зиму.

Въ день выступленія съ зимовокъ на кочевки, съ восходомъ солнца, всв молодые люди аула, нарядившись въ праздничное платье, садятся на лучшихъ коней, выбираютъ молодую, красивъйшую женщину и вручають ей знамя, состоящее изъ шеста съ привазаннымъ къ нему цвътнымъ платкомъ. Женщина или дъвушка слъдуетъ съ этимъ знаменемъ верхомъ на лошади, впереди каравана, къ избранному мъсту кочевки, въ сопровождении толпы юношей и дъвицъ, при пъсняхъ, скачкахъ и разныхъ играхъ. А за ними тянутся навьюченные верблюды съ юртами и пожитками, и гонять стада скота, разсыпаннаго по степнымъ равнинамъ. Достигнувъ мъста первой лътовки, пожилыя киргизки начинають устанавливать юрты, а молодежь снова принимается за скачки, бъги, борьбу и прочія національныя киргизскія увеселенія, которыя будуть описаны ниже. Діти, въ это время, ходять по юртамь, поздравляя хозяевь съ наступленіемь весны, за что имъ даютъ кусочки курту, баранины и другихъ явствъ. Вообще праздникъ этотъ напоминаетъ татарскій «сабанъ».

Поздней осенью, когда киргизы уже возвратились на мѣста зимовокъ, они назначаютъ день, когда рѣжутъ скотъ и приступаютъ къ заготовленію мяса на зиму. Это обстоятельство сопровождается народнымъ празднествомъ, скачками, борьбой и прочими киргизскими увеселеніями. Каждый въ этотъ день зарѣжетъ хоть одного барана. Вѣдные, у которыхъ нѣтъ скота, пристроиваются къ богатымъ и всегда получаютъ отъ нихъ небольшія части мяса. Мясо, собранное въ этотъ день, обыкновенно солять, коптять, дѣлаютъ изъ него колбасы и проч. Все, заготовленное такимъ образомъ, носитъ названіе сугумъ, часть котораго каждый долженъ отдать султану или манапу. Каждый родъ отбываетъ эту повинность по раскладкѣ народомъ на кибитку. Во время лѣтнихъ перекочевокъ, султаны также получаютъ шибагу (вареное мясо) со всѣхъ ауловъ, лежащихъ на пути ихъ перекочевокъ.

Народныя виргизскія празднества сопровождають также, какъ уже было упомянуто выше, всѣ болѣе или менѣе важные случаи изъ частной жизни каждаго киргиза, начиная съ факта его рожденія и кончая похоронами и поминками.

Роды женщины у киргизовъ обставлены варварскими условіями. Киргизка работаетъ до самыхъ родовъ. Въ случав же трудныхъ родовъ, киргизы бросаютъ въ огонь кусокъ бараньяго жиру и, пока онъ горитъ, молятся Богу, чтобы онъ обдетчилъ страданія роженицы. Если случается при этомъ обморовъ, то киргизы бьютъ палками сначала по кибиткв, гдв лежитъ больная, а потомъ ударяютъ нвсколько разъ ее самою, чтобы выгнать изъ нея албасты – басу — злаго духа. Или выбираютъ для этого лошадь съ свътлыми глазами, приводятъ ее въ кибитку и наклоняютъ мордой къ больной, чтобы напугать этимъ злаго духа. Иногда прибъгаютъ и къ мусульманскимъ амулеткамъ, т. е. исписаннымъ какой нибудь молитвой изъ корана бумажкамъ, которыя проглатываютъ вмъстъ съ водою. Во время самыхъ родовъ, роженицу привъшиваютъ за мышки къ тюподоку (дымовому отверстію) для того, чтобы роды были легче. Всякая старуха считается при этомъ знающей акушеркой.

Если родится мальчикъ, то родители устроиваютъ праздникъ, въ которомъ принимаетъ участіе весь аулъ; праздникъ сопровождается, обыкновенно, скачками, борьбою и прочими киргизскими увеселеніями. Въ случав же рожденія цввочки празднества не бываеть, такъ какъ, по понятіемъ киргизовъ, дввочки не приносять счастія въ жизни. «Долго соль не береги, говоритъ киргизская пословица, — обратится въ воду; долго дочь не держи — обратится въ рабыню».

Имя новорожденному даетъ мулла. Прежде ребенокъ получалъ, обыкновенно, языческое имя своего родителя или какого нибудь близкаго родственника, прославившагося храбростью или навздничествомъ. Но въ послъднее время все чаще и чаще стали встръчаться между киргизами имена мусульманскихъ святыхъ, благодаря усилившемуся вліянію муллъ.

Новорожденнаго киргизы купають ежедневно въ соленой водѣ, послѣ чего каждый разъ натирають его масломъ или бараньимъ саломъ. Это дѣлается для того, чтобы окрѣпли суставы малютки. Особенно оберегають его отъ дурнаго глаза, и каждая киргизка знаетъ множество средствъ противъ этого. По прошествіи 40 дней, рубашку, которую не снимали съ ребенка съ самаго дня его рожденія, снимають и надѣвають на шею собаки для того, чтобы собака, съѣдая жирную, засаленную рубашку, приняла на себя и всѣ будущія болѣзни ребенка.

Не раньше, какъ чрезъ годъ по рожденіи, ребенку брѣютъ голову и обрѣзаютъ ногти. Когда ребенку минуло два-три года, его уже начинаютъ забавлять верховой ѣздой, устраивая для этого на сѣдлахъ удобные ящики, называемые «культурмарчь» или «ачамай». Лѣтъ 7 или 12 мальчика обрѣзываютъ, послѣ чего устраивается праздникъ съ неизбѣжными скачками, борьбою и проч.

Невъстъ для своихъ сыновей киргизы высватываютъ въ то время, когда послъдніе лежатъ еще въ люлькъ. Вообще, для киргиза емборъ свата гораздо важнъе, чъмъ выборъ невъсты. На ея лъта и красоту не обращаютъ особеннаго вниманія, лишь бы сватъ былъ богатъ и хорошъ. При этомъ зажиточный киргизъ старается всегда породниться съ равнымъ себъ по роду и знатности; напримъръ, «бъ-

лая кость» не женится на «черной». Выбравъ себъ по сердцу киргиза, у котораго есть дочь, киргизъ, отецъ жениха, развъдываетъ предварительно о его намъреніяхъ и затъмъ уже посылаетъ къ нему сватовъ. Чъмъ богаче отецъ жениха, тъмъ онъ больше долженъ послать этихъ сватовъ; иногда ихъ отправляется цълая свита, человъкъ изъ 10 или 15-ти.

Отецъ невъсты принимаетъ ихъ съ нъкоторой церемоніей, лътомъ — въ отдъльной кибиткъ, въ нъкоторомъ разстояніи отъ аула, а зимою — въ юртъ сосъда, но никогда у себя дома. Этотъ пріъздъ сватовъ называется кудатусерт. Сваты должны условиться съ отцомъ невъсты о калымъ.

«Калымъ» (выкупъ жениха за невъсту) сохранился въ киргизскихъ степяхъ въ первобытномъ видъ. Цъна его основана на «кунъ», на платъ за убійство женщины.

При заключеніи условія о «калымѣ», лошади очень часто вамѣняются баранами и тогда каждая лошадь считается за 6 барановъ. Самое условіе скрѣпляется батой (молитвой), т.е. всѣ присутствующіе проводять руками по лицу. Иногда «бату» прочитываеть приглашаемый на этоть случай мулла.

По заключени условія о калымѣ, отець невѣсты устроиваеть для сватовъ праздникъ съ неизбѣжными скачками, бѣгами и прочими играми, на которыя сходятся его знакомые и родственники, а прешмущественно женщины и дѣвущки, каждая съ своими запасами провизіи.

Черезъ нъсколько времени по приглашенію особыхъ кудачакручи (сватовъ приглашателей), отправляются къ отцу жениха сваты со стороны отца невъсты за полученіемъ части условленнаго калыма. Въ день пріъзда этихъ сватовъ отецъ жениха устраиваетъ имъ праздникъ, но не такой шумный, какъ въ аулъ отца невъсты, потому что, какъ говорятъ киргизы, — «невъста еще у отца». Подарки со стороны отца жениха бывають также не очень богаты, такъ какъ ему приходится еще уплачивать часть калама.

Чаще всего случается, что въ этотъ прівздъ сватовъ уплата кальма совсвиъ не производится, такъ какъ отецъ жениха, основиваясь на киргизской пословицв: «все, что получаешь, есть богатство, а все, что отдаешь, есть несчастіе» и ссылаясь на разныя неблагопріятныя примъты, отдълывается только тъмъ, что отдариваетъ сватовъ за подарки его сватамъ.

Обмѣнявшись, такимъ образомъ, подарками, родители спокойно ждутъ, когда ихъ дѣти достигнутъ совершеннолѣтія, т. е. 12—15 лѣтняго возраста. Въ слѣдующую затѣмъ весну, женихъ, въ сопровожденіи человѣкъ 4 или 5 своихъ сверстниковъ, ѣдетъ въ аулъ невѣсты. Онъ везетъ за собою часть калыма и подарки.

Не довзжая до аула, гдв живеть его невъста, женихъ, по крайней мъръ, за четверть версты сходить съ лошади, которую и отправляеть съ товарищами въ аулъ, самъ же остается въ степи. Товарищи его, объявивъ въ аулъ о прівздъ жениха, передаютъ лошадь дъвушкъ, родной сестръ невъсты или близкой ея родственницъ, которая впослъдствіи получаеть за это подарокъ отъ жениха, называемый аттъ-банляръ, т. е. за привязку лошади.

Узнавъ о прівздв жениха, женщины и дввушки аула, исключая близкихъ родственницъ невъсты, вывзжають верхами встръчать жениха, захвативъ съ собою съвстные припасы.

Между тьмь, въ ауль невъсты, на значительномъ разстояніи отъ ея юрты, ставять для жениха отдъльный «кошт», т. е. небольшую походную кибитку. Женщины приводять сюда жениха уже послъ заката солнца, такъ какъ въ ауль невъсты онъ не можетъ показываться днемъ. По понятіямъ киргизовъ, молодой человъкъ долженъ совъститься того, что онъ женихъ. Войдя въ свою кибитку, женихъ дълаетъ женщинамъ новые подарки — чатырто-байгазы, за приго-

товленіе кибитки. Въ тотъ же вечеръ онъ посылаєть отцу невъсты за воспитаніе дочери, лучшую изъ своихъ лошадей, а матери, за вскориленіе невъсты, лучшаго верблюда — сутс-аки (плата за молоко).

Первый входъ жениха въ кибитку невъсты называется исыкаачу — «открыть двери». Войдя въ кибитку, женихъ дълаетъ три
раза «тажимъ» (поклонъ): первый — умершимъ праотцамъ невъсты,
второй — главъ дома, третій — матери невъсты. Затъмъ женихъ
садится у двери, не доходя до очага, подлъ котораго помъщается
мать невъсты; она справляется у жениха о состояніи его «скота и
души», потомъ даетъ ему молока и, съ словами: «дъти играйте и веселитесь», уходитъ въ свое отдъленіе за сундуки и тюки. Войдя за
занавъсъ къ своей невъстъ, женихъ здоровается съ нею, говоря
исент-сычь— «здорова-ли?» Невъста нъкоторое время должна молчать, чтобы дать случай женщинъ, находящейся при ней, получить
отъ жениха подарокъ, называемый суйлестру, т. е. за принужденіе
къ отвъту. Вслъдъ за тъмъ другая женщина получаетъ отъ него
подарокъ тюсент-салу, т. е. за приготовленіе постели. Послъ этого
жениха и невъсту оставляютъ въ покоъ.

На слѣдующій день женихъ потихоньку уходить изъ юрты невѣсты въ свою палатку, но немного спустя, женщины опять приводять его въ юрту невѣсты, и такъ продолжается 7 дней.

Возвратившись послѣ этого въ аулъ своего отца, женихъ, чрезъ нѣсколько времени, опять ѣдетъ съ товарищами къ своему будущему тестю за окончательнымъ полученіемъ невѣсты. На этотъ разъ, кромѣ условленной части калыма, женихъ везетъ съ собою кошмы для юрты, лошадь для угощенія и два верблюда: бикъ-якши и якъ-якши, т. е. по верблюду въ голову поѣзда съ приданымъ невѣсты и въ заключеніе его. Однако, и въ этотъ пріѣздъ жениху не скоро удается получить невѣсту. Чтобы подольше попировать на его счетъ, свадьбу откладываютъ со дня на день, отговариваясь него-

товностью приданаго. Иногда приходится жениху отдуваться своимъ карманомъ цёлый мёсяцъ. Наконецъ, въ послёдній день предъ выдачей невёсты, назначается свадебный пиръ — той. Въ немъ принимаютъ участіе родственники и знакомые жениха и невёсты. Празднество сопровождается угощеніемъ, нёснями, скачками, борьбой и прочими увеселеніями. Для пёсенъ дёвушки усаживаются полукругомъ, а противъ нихъ становятся джигиты, выбирая каждый ту, которая ему нравится. Сначала поетъ мужчина, восхваляя въ импровизаціи свою возлюбленную. Ему отвёчаетъ дёвушка, также импровизируя. Когда одна пара кончитъ, начинаетъ пёть другая. Гости расходятся поздно ночью. Въ этотъ вечеръ, на невёсту, виёсто обычной фески, надёваютъ женскій головной уборъ — «джавлукъ».

На утро молодые увзжають въ ауль отца жениха. Ихъ провожають мать и брать невъсты. При этомь невъста везеть съ собою приданое, размъры котораго зависять или отъ особаго уговора съ отцемъ жениха, или соотвътствують цънности калыма, но всегда, впрочемъ, бывають меньше послъдняго.

Пока молодые вдуть съ приданымъ, отецъ жениха выставляетъ въ своемъ аулв богато убранную юрту и готовится встрвчать гостей. Молодая, войдя въ юрту, беретъ кусокъ сала и бросаетъ въ отонь чтобы онъ ярче горвлъ; затвмъ всв усаживаются, кромв отца жениха, который не долженъ входить въ юрту молодыхъ. Сама молодая помвщается за занаввской и принимаетъ отъ родственниковъ и знакомыхъ жениха подарки и сама ихъ отдариваетъ. Послв этого гостямъ подаютъ «достарханъ», угощеніе изъ разныхъ сладостей. У дверей юрты рвжутъ, въ это время, барана, голову котораго вносятъ въ юрту и выбрасываютъ чрезъ «тюндюкъ» (дымовое отверстіе), чтобы дымъ хорошо выходилъ. Въ заключеніе начинается пиръ, въ которомъ принимаютъ участіе родственники и одноаульцы жениха. Празднество сопровождается неизбъжными скачками, борьбой, бъгами

и проч., и продолжается иногда три дня, послъ чего молодой окончательно поселяется въ кибиткъ своей жены.

Религіозная сторона погребенія у киргизовъ общая для всѣхъ мусульманъ и обусловливается законамъ ислама. Обычная же сторона киргизскихъ похоронъ имѣетъ свои церемоніи.

Какъ только умеръ киргизъ, всё родственники выходятъ изъ кибитки и поселяются въ отдёльной юртё. О смерти киргиза извёщаютъ по всёмъ сосёднимъ ауламъ чрезъ нарочныхъ гонцовъ, и всякій обязанъ пріёхать въ аулъ, гдё жилъ умершій, чтобы отдать ему послёдній долгъ. Для этого въ аулё умершаго выставляется особая юрта, куда и кладутъ тёло покойнаго, предварительно обмывъ его и завернувъ въ бёлую бязь.

Жены умершаго собираются въ сосёднюю юрту; онт надтваютъ особый головной уборъ съ чернымъ цокрываломъ, обозначающимъ трауръ, и садятся спиной ко входу въ юрту. Тутъ начинается вой со всевозможными причитаньями. Въ знакъ особой печали, вдовы царанаютъ себт щеки до крови, что дълается оченъ ловко и безъ мальтий жалости къ своей собственной особт. Женамъ умершаго номогаютъ въ причитаньяхъ прибывшія женщины съ дтыми. Каждая, ни съ кты не здороваясь, спокойно входитъ въ юрту и тотчасъ присоединяется къ общему вою. Въ то время, когда женщины, въ юртт вдовъ, плачутъ и рвутъ себт щеки, вст прибывшіе мужчины заходятъ въ кибитку, гдт лежитъ умершій, и, совершивъ надъ его ттомъ молитву, молча собираются также въ особой юртт. Когда гости собрались и все уже готово къ погребенію, тто умершаго кладутъ на чистую кошму и въ сопровожденіи муллы, родственниковъ и знакомыхъ несутъ къ могилт. Въ аулт остаются только женщины.

Хоронятъ покойниковъ по близости воды, на дорогахъ, для того, чтобы пріятели, родные и почитатели могли чаще имѣть случай исполнить молитву надъ умершимъ. Самое погребеніе совершается по мусульманскому закону. Но въ то время, когда начнутъ зарывать

твло умершаго, родственники его, по киргизскому обычаю, принимаются рвать на небольше куски заранве заготовленныя матеріи такъ, чтобы всвмъ хватило по куску. Какъ только могила зарыта, всв садятся вокругъ ея и читаютъ бату, по окончаніи которой сидятъ нвъкоторое время спокойно, въ ожиданіи джартыши — (раздачи кусковъ). Вслвдъ затвмъ каждый получаетъ, сообразно его званію и состоянію, известный кусокъ матеріи. Надъ могилой, послв этого, ставятъ памятникъ. Ведные люди складываютъ просто призму изъсырца или изъ глины, а богатые ставятъ дорогія постройки изъжженаго кирпича, въ видв квадратныхъ или конусообразныхъ склеповъ съ отверстіемъ на верху, на подобіе юрты. Съ могилы всв вдутъ обратно въ аулъ умершаго, гдв происходитъ угощеніе. Женщины угощаются отдвльно; вдовы же не имѣютъ права не только всть, но даже и угощать другихъ, и вдятъ только ночью.

Но главная почесть покойнику отдается въ самый большой киргизскій праздникъ, въ день *аша* — тризны, которая справляется ровно черезъ годъ послъ смерти.

Все время между смертью и «ашемъ», киргизы употребляють на разныя приготовленія къ тризнѣ. Прежде всего, со дня смерти покойнаго, на кибиткѣ его выставляется бѣлый флагъ, если умершій быль мужчина, и черный, если—женщина, и этотъ флагъ не снимается въ продолженіи всего года. Затѣмъ, всѣмъ любимымъ лошадямъ покойнаго подрѣзываютъ хвосты и пускаютъ на цѣлый годъ въ пастьбище, предназначая ихъ на закланіе въ день «аша».

Весь этотъ годъ, до самаго дня «аша», жены покойнаго обязаны поддерживать свои щеки въ окровавленномъ видѣ. Онѣ должны также аккуратно начинать и оканчивать каждый день, въ продолженіи всего года, воемъ и причитаніемъ, въ чемъ имъ всегда находятся усердныя помощницы. Плачъ этотъ имѣетъ характеристическій напѣвъ, такъ что, слыша его, всегда узнаешь, гдѣ живетъ вдова.

Особенно заботятся киргизы объ угощении въ день аша. Хлопоты

объ этомъ продолжаются цёлый годъ, такъ какъ тризна обходится очень дорого и приготовленія къ ней весьма сложны. Хорошій «ашъ» стоить отъ 30 до 40 тысячъ рублей, и на него собирается до 15 тысячь народа! Чтобы принять, увеселить, а главное — накормить мясомъ всю эту толпу, въ особенности съ такимъ желудкомъ, какъ у киргизовъ, нужно употребить для этого не мало хлопоть и заручиться огромными средствами. Между темъ тризна неизбежна. Ею определяется слава умершаго и уважение къ нему. О большихъ ашахъ говорятъ нъсколько леть, слагають про нихъ песни и вообще прославляють, умершаго и его родственниковъ. Какъ же уклониться отъ подобной чести, хотя бы и пришлось посл'я этого развориться? Къ счастію киргизовъ, тризна у нихъ составляетъ, если не національ ное торжество то, во всякомъ случав, родовое празднество. Поэтому, въ издержкахъ и приготовленіяхъ къ киргизскому ашу принимаетъ участіе, обыкновенно, весь родъ покойнаго. Каждый родовичъ обязанъ хоть разъ въ годъ посътить юрту умершаго для совершенія баты, а главное, долженъ привезти съ собой подарокъ, сообразный съ достоинствомъ умершаго. Не прівхать — значить нанести кровную обиду всему роду. До исполненія киргизомъ этого обычая, никто изъ родственниковъ покойнаго не можетъ посъщать его. Если какая нибудь крайность помъшаеть быть на батъ самому, то онъ долженъ послать для этого другаго киргиза и передать черезъ него подарокъ.

Подъвзжая къ аулу умершаго, исправный киргизъ посылаетъ когонибудь впередъ извъстить семейство умершаго, что онъ прівхаль прочитать бату. Одинъ изъ семейства выходитъ встрвчать прівзжаго, а женщины, пріодъвшись, садятся въ юртв, по обвимъ сторонамъ входа, и начинаютъ плачъ, продолжая его до тіхъ поръ, пока гость не исполнитъ баты и не уговоритъ ихъ замолчать. Послв этого, онъ вручаетъ семейству подарокъ, халатъ, кусокъ матеріи, лошадь, корову, верблюда, или барана и т. под. Все это собирается и хранится отдъльно и должно быть употреблено на предстоящій ашъ. За мѣсяцъ или за два до аша, родственники умершаго разсылаютъ приглашеніе родамъ, непремѣнно чрезъ ихъ вождей, принять участіе въ тризнѣ. Въ тоже время приступаютъ къ выбору мѣста для сбора гостей, сортируютъ скотъ для угощенія и для разныхъ призовъ, опредѣляютъ заранѣе роль каждаго отдѣла и подъ - отдѣленія въ родѣ, а также мѣру и характеръ участія ихъ въ расходахъ на тризну. Затѣмъ приступаютъ къ устройству самаго празднества. На мѣстѣ, избранномъ для отправленія аша, ставятъ почетнымъ гостямъ отдѣльныя юрты, число которыхъ доходитъ иногда до 1000. Остальные же гости должны размѣститься въ кибиткахъ прикочевавшихъ родовъ. При этомъ, для порядка, заранѣе опредѣляютъ: какіе отдѣлы и подъ - отдѣленія какихъ гостей принимаютъ, такъ что уже каждый заранѣе знаетъ свое мѣсто.

Всв юрты размъщаются по огромному кругу. Въ серединъ ставять палатку, гдв каждый изъ гостей, въ теченіи аша, обязань прочитать бату по умершемъ. Невдалекъ отъ этой палатки, ставять другую большую юрту, надъ которой выставляють флагь умершаго и въ которой помъщается старшая жена покойнаго, съ ея дътьми. Она должна выть и причитать здёсь и утромъ, и вечеромъ. По друтую сторону молитвенной палатки ставится юрта безъ знамени, для младшихъ женъ покойнаго. Въ объихъ этихъ юртахъ поселяются также родственницы женъ, размъщаясь по родству съ ними. Обыкновенно, объ юрты раздъляются на двъ половины: открытая предназначена для вдовъ и старыхъ женщинъ, а молодыя и дъвушки пом'вщаются за перегородкой. Женщины живуть въ этихъ юртахъ во все время аша, занимаются разговорами и помсгаютъ вдовамъ причитывать и плакать, когда тѣ устануть. Если у умершаго есть взрослая дочь, то она поетъ пъсню, разсказывая въ ней болье замъчательные случаи изъ жизни умершаго. Мужчины размъщаются по юртамъ почетныхъ гостей и по кибиткамъ прикочевавшихъ киргизовъ, группируясь по родамъ отдёламъ и подъ-отдёленіямъ.

Праздникъ аша продолжается семь дней.

Первые шесть дней, всё помъстившіеся не въ палаткахъ почетныхъ гостей, а въ кибиткахъ прикочевавшихъ родовъ, питаются чёмъ Богъ послалъ. Почетнымъ же гостямъ отпускаютъ для ежедневнаго продовольствія на каждую юрту по два барана въ день. Болье почетнымъ присылаютъ, кромё того, рису, чаю, орёховъ, кумысу и проч., одёляютъ ихъ также кониной, такъ какъ это мясо считается лакомствомъ. Въ последній же день аша, въ счеть собранныхъ подарковъ продовольствуется уже весь народъ, т. е. не только живущіе въ выставленныхъ юртахъ, но и тё, которые живутъ по кибиткамъ прикочевавшихъ ауловъ. Для прокормленія ихъ заготовляютъ варенное мясо еще до наступленія аша; варятъ мясо въ теченіи нёсколькихъ дней. Обыкновенно приходится рёзать 20 — 30 лошадей и до 1000 барановъ. Заготовленное такимъ образомъ мясо сохраняется до седьмаго дня аша и роздается наканунѣ, вечеромъ шестаго дня.

Кром'в угощенія, во время аша каждый день бывають какія-нибудь игры, состязанія, скачки, и, наконець, въ утро посл'єдняго, седьмаго дня, ашъ завершается большой скачкой-байгой, которая собственно и составляеть славу тризны. Состязанія, въ теченіи аша, идуть въ такомъ порядк'в:

*Первый день*, обыкновенно, проходить въ сборѣ и размѣщеніи гостей.

Во второй день назначается стръльба въ ямбу, китайскую монету. Ямба привязывается за три нитки къ верхушкъ трехъ-саженной мачты. Всадники должны сбить ямбу пулею или стрълою на полномъ скаку. Сбившій ямбу, получаеть ее въ призъ себъ, при восклицаніяхъ народа.

На тремій день устроивается скачка трехъ-лѣтнихъ лошадей (пунаковъ). Скачутъ дѣти на разстояніи 20-30 верстъ. Призовъ выставляется 9, большею частію мелкихъ; первый призъ состоитъ,

обыкновенно, изъ верблюдовъ; послъдній—изъ двухгодовалаго жеребенка. Въ тотъ же день устраивается кызъ-качаръ-«скачка за дъвушкою». Молодыя дъвушки и молодые джигиты собираются групнами верхомъ на коняхъ. Одна изъ лучшихъ наъздницъ выскакива етъ и мчится впередъ; за нею гонится избранный товарищами лучшій джигитъ. Если онъ успъетъ догнать красавицу, то цълуетъ ее, усаживаетъ къ себъ на лошадь и тихимъ шагомъ возвращается съ нею обратно, при общихъ восторженныхъ привътствіяхъ. Если же погоня его не удалась, то дъвушка, доскакавъ до барьера, быстро поворачиваетъ назадъ, и тогда лихой джигитъ долженъ, въ свою очередь, поскоръе спасаться отъ нея; ловкая наъздница, догоняя джигита, что есть силы бъетъ его нагайкой, и иногда, при общемъ восторгъ присутствующихъ, сбиваетъ ему шапку. Послъ этого, провалившагося джигита прогоняютъ съ поля состязанія нагайками.

Ві четвертый день происходить союшь-поединокъ на пикахъ. Для поединка выбираются два ловкіе джигита, непрем'вню изъ различныхъ родовъ и неродственники между собою. Соперники надъвають на себя кольчугу, нъсколько халатовъ, голову обвязываютъ платками, и, такъ какъ побъда доставляетъ славу всему роду побъдителя, то имъ даютъ самыхъ лучшихъ лошадей. Бойцы вооружаются длинными шестами съ тупымъ концомъ. Народъ размъщается вокругъ, оставляя арену для бойцовъ, которые выважаютъ на нее съ противуположныхъ сторонъ. Цёль поединка — выбить противника изъ съдла; но такъ какъ киргизы всв отличные навздники, то дъло это трудное. Поэтому, соперники наровять или убить одинъ другаго, или нанести противнику такой ударъ въ бокъ или лицо, чтобы ему уже нельзя было драться. Если же при этомъ у однаго изъ бойцовъ выбыють глазь, то это ничего, дозволяется перевязать глазь и, если боецъ желаетъ, можетъ снова вступить въ бой. Отказъ въ этомъ равносиленъ пораженію. Ярость и азартъ бойцовъ въ поединкъ на пикахъ всецвло сообщаются зрителямъ, страсти родовъ разгораются,

и тутъ достаточно малъйшаго повода, чтобы вызвать всеобщую свалку въ народъ. Побъжденнымъ въ поединкъ считается только убитый или выбитый изъ съдла. Призомъ за такую битву служитъ 1 верблюдъ и 8 лошадей, но большею частію 2 или 3 верблюда. Въ тотъ же день происходитъ иногда борьба киргизскихъ батырей. Два силача выходятъ въ однихъ шароварахъ, перетянутыхъ кушаками, и измъривши другъ друга глазами, схватываются. Иногда одинъ удачный пріемъ ръшаетъ борьбу. Но неръдко силы у обоихъ равныя. Поэтому борцы долго ходятъ, перегибая одинъ другаго. Между тъмъ толна подстрекаетъ ихъ всякаго рода насмъшками, похвалами, крикомъ, гиканьемъ. Тогда-которыйнибудь изъ борцовъ, уловивъ удобную минуту, отбрасываетъ противника въ сторону, или, приподнявъ, осадитъ такъ кръпко, что заставитъ его упасть. Иногда побъжденный и послъ этого не сдается, и тогда оба противника валяются по землъ, покуда который нибудь не осилитъ.

Вз пятый день происходить скачка четырехъ-лѣтнихъ лошадей. Призы небольшіе. Разстояніе до 50 версть въ оба конца. Въ тотъ же день повторяется иногда кызг-качарт—скачка за дѣвушкой.

Шестой день весь проходить въ приготовленіяхъ къ большой скачкъ—«байгъ», и въ назначеніи призовъ, число которыхъ бываетъ обыкновенно 15. Вечеромъ, какъ уже было упомянуто, роздаютъ вареное мясо народу.

Седьмой день составляеть сущность ата и обходится дороже всёхъ дней. Въ этотъ день призы назначаются огромные. Иногда одинъ первый призъ состоить изъ слёдующихъ предметовъ: краснаго товару на 100 рублей, 30 верблюдовъ, 100 лошадей, 30 коровъ и 500 барановъ. Нерёдко для перваго приза выставляется цёлая юрта, убранная коврами и телковыми тканями, и при ней 500 куницъ и 300 лошадей. Бываютъ и такія байги, на которыхъ первый призъ состоитъ изъ 100 верблюдовъ; 100 лошадей, 100 коровъ, 100 арановъ, 100 рублей, 100 кокановъ, 100 артинъ сукна, 100 ар

шинъ шаи (канауса) и 100 концовъ маты. Слъдующіе призы изъчисла 15 значительно меньше. Послъдній призъ составляють 2 или 3 лошади. Такая непомърная разница между первымъ и прочими призами заставляетъ всъхъ бить на первенство и прибъгать съ этой цълью ко всевозможнымъ уловкамъ.

Киргизы готовять лошадей къ байгѣ З и 4 мѣсяца. Все это время ихъ поять лошадинымъ молокомъ, кормять только овсомъ, туго стягиваютъ животъ, окутываютъ теплой войлочной попоной, чтобы возбудить испарину, и ежедневно, утромъ и вечеромъ дѣлаютъ имъ проѣздки. Для этого мальчики лѣтъ 9—10 скачутъ на нихъ, съ каждымъ днемъ увеличивая разстояніе. Эти же мальчики учавствують потомъ и въ самой байгѣ, въ качествѣ наѣздниковъ. Имъ кладутъ, вмѣсто сѣдла однѣ попоны, и чтобы мальчикъ могъ вынести весь карьеръ, его перетягиваютъ кушакомъ крестообразно.

Во избъжаніе путанницы при раздачъ призовъ, разстояніе назначають огромное, отъ 80-100 версть въ оба конца. При этотъ скачка происходить не по кругу, а въ прямомъ направленіи, по степной дорогъ. Число участвующихъ скакуновъ всегда произвольно.

Скачка верхъ наслажденія для киргиза! Онъ смотрить на нее съ лихорадочнымъ напряженіемъ. Хозяину также лестно отличиться скакуномъ. Молва о хорошей лошади разносится далеко по степи. Да и по самому свойству киргизскаго быта, бъгунцы имъютъ у нихъ важное значеніе и неръдко выручаютъ киргиза изъ опасности, спасая ему жизнь. Поэтому понятно то лихорадоччное нетеривніе, съ какимъ всъ киргизы ждутъ байги.

Въ назначенный часъ, завъдующій байгой — «гайдавши», имъющій при себъ на всякій случай нъсколько перемънныхъ лошадей и наблюдающій за правильностью скачки, подаетъ сигналъ сбора, разъъзжая передъ зрителями и трубя въ «сурну», деревянную трубу съ ръзкимъ, невыносимымъ звукомъ. Когда наъздники собрались, они проъзжаютъ разъ или два передъ зрителями, которые любуютея скакунами и предсказывають имъ успѣхъ или неуспѣхъ, но при этомъ пари никогда не держатъ. Затѣмъ по знаку «гайдавши», всѣ бѣгунцы крупной рысью отправляются до заранѣе выбраннаго мѣста, съ котораго долженъ начатся бѣгъ. Мѣсто это назначается въ разстояніи 40-50 верстъ, такъ что лошадямъ приходится пробѣжать въ одинъ пріемъ, туда и обратно, отъ 80-100 верстъ! Достигнувъ назначеннаго мѣста «гайдавши» устанавливаетъ бѣгунцовъ рядомъ и наблюдаетъ, чтобы не выѣхалъ кто-нибудь впередъ; затѣмъ пускаютъ всѣхъ бѣгунцовъ разомъ...

Едва только завидить толпа мчащихся всадниковь, какъ приходить просто въ изступленіе! Крики или, лучше сказать ревъ оглушительный наполняеть воздухъ и разносится далеко по степи!

Но при всей замвчательной выносливости и неутомимости киргизскихъ лошадей, только немногіе скакуны могутъ выдержать эту необычайно дикую скачку на такомъ огромномъ разстоянии. Вольшая часть лощадей гибнеть, не проскакавь и половины разстоянія до флага. А если которыя и приходять, то лучшія только легкой рысью, а прочія — шагомъ. Случается, что навздники идутъ пвшкомъ и погоняютъ лошадь, лишь бы она добрела до цели... Можетъ быть ни одна лошадь и не доскакала бы до нея, если бы, по киргизскому обыкновенію, имъ не помогли и не дотащили до флага. Чтобы выиграть первый призъ, киргизы прибъгаютъ ко всевозможнымъ уловкамъ, даже къ насилію. Особенно популярнымъ средствомъ въ этомъ случав считается кутерьма. Человъкъ 20 родственниковъ хозяина лошади вывзжають верхомь на встречу ей, версть за 20 — 30 отъ флага, и, выждавъ своего протеже, на всечъ скаку снимають съ него мальчика, чтобы облегчить лошадь; затъмъ человъкъ иять подхватываеть ее за чумбуры (арканы), и, скача впереди тянуть ее за собою, а остальные родственники, следуя съ боку, понуждають лошадь впередъ крикомъ, визгомъ и нагайками. Такимъ образомъ, въ скачкъ, мало по малу, принимаетъ участіе почти весь

собравшійся народъ; одни скачутъ, чтобы помочь лошади дотащиться до мѣста, другіе это дѣлають изъ любопытства, и какъ тѣ, такъ и другіе сопровождають скачку пронзительнымъ крикомъ, визгомъ, гиканьемъ, гамомъ...

Если впереди скачеть одна лошадь, безъ этихъ провожатыхъ, то ее, не стъснясь, останавливаютъ, мальчика сбиваютъ, а иногда даже убиваютъ.... Однимъ словомъ, принимаются всъ мъры, законныя и незаконныя, чтобы только выиграть первый призъ! За то многія изъ доскакавшихъ до флага лошадей падаютъ тутъ же, другія едва волочатъ ноги... По обычаю, существовавшему до занятія края русскими, было принято давать призъ, даже если лошадь сама и не дошла до флага, а привезли ее голову...

Этой скачкой завершается ашь, и гости уже прямо ѣдутъ по домамь, не заѣзжая въ юрты. Случается, что наслѣдники покойнаго, воздавъ ему честь, возвращаются домой нищими.

Музыка киргизовъ почти вся заключается въ «сурнѣ», деревянной трубѣ, имѣющей величину и форму кларнета, въ узкій конецъ которой вставляется гусиное церо. Этотъ инструментъ, издающій пронзительный звукъ, употребляется по большей части въ дорогѣ; кромѣ того есть струнный инструментъ, въ родѣ нашей балалайки. На войнѣ и барантѣ «сурна» замѣняетъ сигнальный рожокъ. Богатыя киргизы непремѣнно имѣютъ каждый своего сурнчайи, который разгоняетъ ихъ думы, наигрывая пѣсни о славныхъ подвигахъ ихъ самихъ и ихъ предковъ.

Пъсни киргизскія, распъваемыя чрезвычайно монотоннымъ и тоскливымъ голосомъ, состоятъ обыкновенно изъ импровизацій, въ которыхъ разсказывается о подвигахъ батырей, о взаимныхъ распряхъ киргизскихъ племенъ и родовъ, о свободъ, о завоеваніяхъ русскихъ и т. под.

ments steen era he uponsnoanti grpanite merit, tennifi.

46

ноподдру компон помочения акторы, жестане, ихинальности яклоном наподания инсервения пробрам изменения принципальности и пробрам и принципальности и пробрам и принципальности и принципальност

а той сторов этих вирия, которая обращева их двери, на осовиних в устроениях в на замя подмосиких, заходится подвижная,

# СРЕДНЕАЗІАТСКІЕ НАРОДЫ.

Оканчивая этнографическіе очерки народовъ Россіи, нельзя не сказать нѣсколько словъ о тѣхъ среднеазіятскихъ народахъ, которые нынѣ, при движеніи Россіи въ глубь Средней Азіи, дѣлаются нашими непосредственными сосѣдями и частью составляютъ подданныхъ нашего Туркестанскаго края.

Вухара и Хива суть два главные центра гдъ группируются эти народы, составъ которыхъ весьма разнообразенъ. Население этихъ двухъ ханствъ самое смъщанное и состоитъ главнымъ образомъ изъ киргизъ, персіянъ, туркменъ, сартовъ или таджиковъ и узбековъ. Мы остановимся только на двухъ послъднихъ типахъ.

#### LIV. ТАДЖИКИ.

Таджики, живущіе у насъ, сосредоточены главнымъ образомъ въ Заравшанскомъ округѣ; о нихъ то мы и будемъ говорить.

Таджики имъютъ три названія: общее — «таджикъ», частное для выходцевъ изъ Мерва — «тадъ» и бранное «сартъ», или «сасыкъ-сартъ»

Названіе таджикъ туземцы производять отъ *тадже* и *ли*, т. е. коронованный; слѣдовательно это названіе они получили еще въ отдаленныя времена, когда ихъ цари носили *корону*. Туркмены называють таджиковъ тадъ.

Объясненія туземцевъ слова «сартъ» состоитъ изъ уподобленій сравненій съ разными ругательствами. Сартъ значитъ: баба, трусъ, барышникъ и проч. «Сасыкъ-сартъ» (тухлый сартъ) кричитъ каракалиакъ, бранясь съ таджикомъ. Во время войны, при осадѣ городовъ, узбекскіе наѣздники, подскакивая къ стѣнамъ и махая плетью, кричатъ: а-е-и сартъ! съ прибавленіемъ другихъ бранныхъ словъ, которыми такъ богатъ ихъ лексиконъ. Наконецъ, узбекъ рѣдко когда скажетъ: таджикъ, а всегда: «таджикъ-сартъ», при чемъ слово сартъ выговоритъ съ особеннымъ, язвительнымъ выраженіемъ. Сами узбеки говорятъ: «таджика мы называемъ таджикомъ, когда ѣдимъ съ нимъ, а сартомъ — когда бранимъ его».

Городъ есть настоящее мъстожительства таджика, и только въ городъ таджикъ въ своей сферъ. Это стремление таджиковъ къторговымъ и промышленнымъ центрамъ вытекаетъ изъ склада ихъ характера, изъ природной ихъ любви къ торговлъ, мелкому барышничеству, къ суетливой жизни. Но если таджикъ по своей натуръ горожанинъ и стремится поселиться въ городахъ, то съ другой стороны ему въ этомъ часто мъшаютъ чисто физическія условія: недостатокъ мъстъ внутри городовъ и сплоченность узбекскаго населенія кругомъ городскихъ стънъ-извить. Эти условія привели къ тому, что азіятскіе города застроены весьма тісно, такъ что домъ давить домъ и даже при весьма плохихъ строительныхъ матеріалахъ дома выростаютъ двухъ этажные, дворы бываютъ самыхъ микроскопическихъ разивровъ, а о площадяхъ — и помину нътъ! Если смотрыть на азіятскій городъ сверху, то кажется, что плоскія крыши его строеній сливаются, примыкають одна къ другой, образують одну сплошную крышу города. Окончательный недостатокъ мысть

для построекъ въ городъ заставляетъ таджиковъ, помимо ихъ собственнаго желанія, селиться въ кишлакахъ и въ этомъ случав они избираютъ для своихъ поселеній мъста ближайшія къ городамъ, большимъ караваннымъ дорогамъ и базарнымъ мъстамъ или кръпостцамъ, имъя въ виду, при первой представившейся возможности переселиться въ городъ или его предмъстье.

Таджики одинаковы только по своимъ духовнымъ качествамъ. Туземцы говорятъ совершенно върно: «всякій городъ имъетъ своихъ таджиковъ, такъ вкоренилось въ нихъ что они всегда называютъ себя по городамъ. Если спросить узбека: кто онъ такой, то онъ отвътитъ: я узбекъ, ктай, катаганъ и т. п. Таджикъ же на такой вопросъ скажетъ: я бухарецъ, ташкентецъ, ходжентецъ, самаркандецъ и проч., но не скажетъ или въ ръдкихъ случаяхъ скажетъ: я таджикъ. Въ Средней Азіи принято, ввелось въ обычай, что если кто называетъ себя по имени города, то онъ таджикъ.

Таджики Заравшанской долины не выражають собою какой нибудь установившійся типъ. Племя таджикское, если можно такъ выразиться, безлично, или лучше сказать, замѣтно выражаетъ въ себѣ типы всѣхъ племенъ, населяющихъ округъ, такъ что сказать: типъ таджика такой-то, нѣтъ никакой возможности. Помѣсь, называемая таджиками, отражаетъ въ себѣ типы: узбекскій, татарскій, еврейскій, цыганскій, даже славянскій, арабскій, персидскій, индійскій и у нея только одно общее—это духовная сторона: къ какому бы племени ни относился таджикъ по лицу, онъ всегда и прежде всего торговецъ, легковѣрный и въ извѣстныхъ положеніяхъ—трусъ. Въ Заравшанскомъ округѣ очень много пришлыхъ таджиковъ изъ Ташкента, Ходжента, Кокана, Маргелана, Андиджана, Карши, Гиссара, Бухары; короче сказать почти изъ всѣхъ городовъ Средней Азіи стекались таджики при заселеніи округа послѣ послѣдней катастрофы (120 лѣтъ тому назадъ случившейся). Всѣ эти пришлые, имъм свои типичные отпечатки, столкнувшись въ округъ, перемъщались между собою и еще болъе усложнили теперешній типъ таджика. Онъ не поддается обрисовкъ нъсколькими чертами, а иногда и совершенно въ нихъ теряется.

Однако, не смотря на все вышесказанное, при достаточно внимательномъ наблюдении таджиковъ долины округа, они могутъ быть отнесены къ двумъ, весьма характернымъ группамъ. Въ одной изъ нихъ преобладаетъ кровь узбекская; въ другой кровь остальныхъ народностей Средней Азіи. Таджики второй группы — цвътъ населенія округа; по лицу и вообще по всему телосложенію, а также и по уму они стоять выше всёхъ остальныхъ его народностей. Въ ней преобладають люди съ нъжными, правильными, чисто европейскими чертами лица, легкаго, граціознаго, но не сильнаго тёлосложенія; съ цвътомъ лица бълымъ, съ чуть замътнымъ оттънкомъ смугловатости; съ глазами большими, продолговатаго разръза, черными и только весьма ръдко голубыми. Волосы у нихъ по преимуществу черные, но встрвчаются, хотя и весьма редко, рыжіе (наверно помесь съ евреями или казанскимъ татариномъ). Ихъ брови бываютъ прямыя, точно подведенныя. Борода густая, формы отъ окладистой до того, что называется клиномъ. Что касается до формы носа, то онъ лучше всего даетъ понятіе къ какой ном'вси, европейской, авганской и проч., принадлежитъ таджикъ и переходитъ отъ чисто орлинаго до формы носа, е которомъ говорять, что онъ «топоромъ».

Еврейскія и персидскія черты преобладають въ этой группѣ, особенно въ Самаркандѣ, такъ какъ въ Самаркандѣ много евреевъ и персіянъ, съ которыми таджики весьма охотно вступаютъ въ бракъ. Кромѣ того, молодые евреи, вслѣдствіе особыхъ причинъ, въ прежнее время добровольно или по принужденію, обращались въ мусульманство, причисляя себя къ таджиксому племени: еврей мусульманинъ самъ себя называетъ таджикомъ; также называютъ его и прочіе мусульмане.

Совершенно не то мы видимъ въ первой группъ. Членовъ ел составляютъ по преимуществу таджики деревень, окруженныхъ узбекскими деревнями. Эти таджики вполнъ поглощены узбекской средой; они слились съ узбеками земледъльцами и главнымъ занятіемъ самихъ ихъ служитъ земледъліе; первый беретъ себъ въ жены дочь втораго и обратно. Языкъ персидскій, какъ роскошь при подобной обстановкъ, почти соворшенно изгнанъ изъ семействъ таджиковъ этой группы.

Кровь монгольская, какъ кровь сильнейшаго народа, стала на столько преобладающей надъ арійской въ этой группъ, что нужно много наблюдательности, чтобы отличить такого таджика отъ узбека. Однако на сколько бы ни обузбечился, если можно такъ выразиться, таджикъ, ни одинъ родъ, ни одно отдъление узбековъ не признаетъ его за своего, за узбека, но всегда отличитъ его названіемъ таджикъ, а подъ худую руку—сарть. Утерявъ свой арійскій складъ лица, таджики деревень удержали нъкоторые изъ обычаевъ и занятій, свойственных всёмъ вообще таджикамъ и охоту къ торгашеству. Узбекъ при первой возможности обзаведется скотомъ, перейдеть въ степь къ своимъ родичамъ и будеть кочевать. Таджикъ узбекъ, скопивъ деньги, въ большей части случаевъ, дълается джалябъ-сатаромъ (перекупщикомъ, кулакомъ), а потомъ и саудагаромъ (купцомъ); пріобрътеть въ городъ или городскомъ предмъсть завчонку и прибавить къ своему имени эпитеть «бай» (богатый, значительный).

Узбекъ не охотно ткетъ; онъ выдълываетъ мату, бузь, и ръдко — алачу. Таджикъ узбекъ мату и бузь почти не ткетъ; онъ берется за выдълку болье цънныхъ матерій, требующихъ большаго искуства; онъ производитъ: адрясъ, аладу, каламу и хосу хорошаго достоинства. Первый, говоря вообще, не любитъ пляску бачей: второй, и съ лицомъ узбека, поклонникъ базымовъ и бачей. Точно также узбекъ не любитъ муллъ и не посылаетъ — развъ при исключитель-

ныхъ обстоятельствахъ—своихъ сыновей въ медресе. Для таджикаузбека мулла всегдашняя мечта, онъ на муллу смотритъ какъ на саудагара своего рода, и очень хорошо понимаетъ, что съ этимъ званіемъ. связано тунеядство, зашибаніе ни за что денегъ, а потому при первой возможности отсылаетъ своего сына въ медрессе.

Таджики принадлежать къ сунитскому толку, къ которому по крайней мъръ оффиціально, принадлежить вообще все населеніе округа, исключая евреевъ.

Среднеазіятцы, чемь более учены, темь более фанатичны и темь менъе понимаютъ истинное значение религии. Смыслъ названия «ученый среднеазіятець» будеть объяснень въ своемь мість. Также сльдуетъ разъяснить, что слъдуетъ подразумъвать подъ выражениемъ «фанатизмъ» въ примъненіи къ среднеазіятцу. Ошибется тоть, кто выраженіе: религіозный «фанатизм» среднеазіятца» пойметь въ обыкновенномъ, принятомъ всеми значении. Фанатизмъ, какъ безкорыстная религіозная ненависть къ другому испов'вданію и строгое последование своему изъ одного принцица, если и присущъ некоторымъ мусульманамъ округа, то не иначе, какъ въ видъ исключенія; такія особы и вообще во всёхъ странахъ составляють редкость; тымь болье въ Средней Азіи. Вообще же таджикъ только кажется фанатикомъ въ тъхъ видахъ, чтобы можно было поставить себя на ту точку, въ глазахъ другихъ, съ которой уже легко будетъ ему достигнуть доходнаго мъста и эксплуатировать грубость и невъжество толны. Для такихъ таджиковъ религія и деньги — синонимы. Они только надъвають на себя маску фанатизма, но даже сами не върять, чтобы они и въ заправду могли быть фанатиками; върнъе сказать, они не понимають фанатического состоянія человъка. Бывшій рыяный антагонисть русских во имя вфры, получивъ отъ нихъ доходное мъсто или подачку деньгами, становится ихъ защитникомъ передъ другими одинаковыми съ нимъ фанатиками. Онъ разъясняетъ имъвъчемъ суть дъла, а они съ своей стороны хорошо его понимаютъ и

начинають заискивать расположение невырных, чтобы тоже не упустить возможности чёмь нибудь отъ нихъ попользоваться.

Въ округъ религіозность есть профессія; чистое поклоненіе идеямъ Магомета не существуетъ въ массъ, муллы же, казіи, богачи и монахи смотрять на религіозность, какъ на средство къ обогащенію, пріобратенію почета, а потому исполняють требованія своей вары исключительно наружно, на показъ другимъ — передъ толной. Истинно-правовърный всегда съумъетъ выбрать мъсто для молитвы и исполненія религіозныхъ обрядовъ посреди народа. Чёмъ моднёе мізсто, тъмъ онъ долъе будетъ совершать намазъ. Мусульмане такое новедение молящихся объясняють подаваниемъ примъра другимъ. Такое объяснение при всей несостоятельности самаго принципа, могло бы быть върно, если бы усердный богомолецъ, стоящій передъ толной, не получаль за свою набожность матеріальнаго вознагражденія, если бы онъ заранве не зналь, что его ханжество доставить ему почетъ, мъсто, въсъ его мнъніямъ и тому подобныя выгоды, и если бы онъ также усердно молился и безъ свидътелей. А онъ все это знаеть и внъ толпы забываеть о молитвъ, если же и совершаетъ ее, то какъ скучную обязанность, спъща сократить трату на нее времени...

Масса таджинскаго народа не религіозна; она равнодушно относится къ постановленіямъ своей религіи, избътаетъ намазовъ, хожденія въ мечеть, если видитъ, что отъ такого образа дъйствія не пострадаетъ матеріально.

Но если толна отличается такими, нерелигіозными наклонностями въ своей совокупности, если эти наклонности находятся въ ней, какъ присущія массъ, то, съ другой стороны, эта же самая толна требуетъ отъ каждаго своего члена порознь полной религіозности и не терпить отъ нихъ никакихъ упущеній въ отношеніи въры. Масса не прочь уклониться отъ хожденія въ мечеть (что уже доказывается, помимо прямаго наблюденія, существованіемъ раисовъ), не посылать

своихъ дѣтей въ махтабъ-хана, имѣть противузаконную связь съ женой своего сосѣда или бачею, не совершать омовенія и проч. Но если одинъ изъ ея членовъ попался въ одномъ изъ подобныхъ проступковъ и наказанъ за него, то вся масса будеть указывать на внновнаго пальцами, считать самымъ негоднымъ своимъ членомъ, невѣрнымъ. Попался—слѣдовательно виновенъ; тайна, лицемѣріе въ большомъ ходу у туземцевъ. Имамы разсказываютъ слѣдующее: «до прихода русскихъ, когда существовала должность раиса, въ мечеть ходило изъ 30 прихожанъ 15—20; съ занятіемъ же округа русскими и съ уничтоженіемъ раисовъ, изъ такого же числа прихожанъ являются въ мечеть на молитву 5 или много — много 10, и то исключительно старики. Духовно-полицейская власть уничтожилась — прекратилось и хожденіе въ мечеть.

Тоже самое слъдуеть сказать и объ уменьшени учениковъ въ махтабъ-хана, а извъстно, что обучение дътей у мусульманъ признается дъломъ религи. Теперь уже, говорятъ жители, можно не посылать дътей въ школу, не тратиться на ихъ обучение.

На духовенство таджикъ смотритъ, какъ на людей, живущихъ его трудомъ, обзываетъ его неприличными именами, но въ присутствии духовныхъ лицъ показываетъ по большей части глубокое къ нимъ уваженіе.

По базарамъ шляются проповъдники, ораторы; они разсказывають передъ народомъ исторіи про святыхъ, про разныя ихъ чудеса, совершаемыя этими святыми даже въ настоящее время, и проч. Между подобными проповъдниками есть обладающіе увлекательнымъ красноръчіемъ. Но для таджика совершенно все равно, какъ бы разсказчики ни говорили: хорошо ли, дурно ли,—а всегда наберется вокругъ его значительная толпа. Въ кругу этой толпы, жестикулируя и крича, расхаживаетъ разсказчикъ, иногда съ плачемъ разсказывая что нибудь очень трогательное изъ жизни святаго. Таджики слушаютъ, внимательно смотрятъ на жестикуляцію разсказчика, но

какъ только дёло приходить къ концу, толпа рёдёеть, и разсказчику зачастую приходится конецъ передать пустому пространству.

Дѣло въ томъ, что проповѣдники—о чемъ народъ хорошо знаетъ — оканчиваютъ свой разсказъ или проповѣдь обращеніемъ къ карману слушателей, что не по душѣ таджикамъ; они слушаютъ разсказчика — это правда, но смотрятъ на него, какъ на гаера, помогающаго имъ веселѣе и безплатно убивать свободное время.

Особенно таджики не любятъ монаховъ, мюридовъ и ихъ главу ишана. Тъмъ не менъе и чернь, и муллы, и купцы жаждутъ выразить ишану публично свое расположение и преданность. Поклониться ишану, услышать отъ него привътъ себъ при другихъ, считается верхомъ благополучія для правовърнаго.

Когда до взятія Самарканда ученики медрессе (муллы) и духовенство подняли крики, призывая народъ вступить съ кафирами русскими въ священную борьбу, начали подстрекать самаркандцевъ, слъдовательно, по преимуществу, таджиковъ, къ поголовному вооруженію, то самаркандскій бекъ приказалъ своимъ сарбазамъ усмирить оружіемъ этотъ священный пылъ духовенства. Сарбазы перекололи на дворъмедрессе Тилла-Кары болье 200 защитниковъ въры, а народъ не только не защищалъ ихъ, но смъялся надъ ними и кричалъ: «наши муллы хотъли сдълаться сильными». По азіятски быть сильнымъ и грабить, почти синонимы.

Самыя священныя мѣста Самарканда и его окрестностей находятся въ невообразимомъ запущении. О благолѣпіи ихъ никто не заботится. На каждое, почему либо священное для мусульманина мѣсто, сами мусульмане смотрятъ, какъ на статью дохода. У гробницъ святыхъ до тѣхъ поръ только живутъ его потомки или монахи, пока она приноситъ прибыль, привлекаетъ поклонниковъ; изсякнетъ доходъ—исчезли и охранители гробницы.

Деньги, жертвуемыя на исправленіе и поддержку зам'вчательныхъ м'встъ, идутъ въ карманы т'вхъ, кому ихъ дали. Ходжа-Ахраръ

(мечеть и медрессе) по общему увъренію мусульманскихъ ученыхъ округа, владъла святынею, кораномъ Османа; листы этого корана омочены кровью халифа, убитаго въ то время, когда онъ читалъ этотъ коранъ. Преданію нельзя върить \*). Но невъримъ мы европейцы, мусульмане же не имъютъ и тъни сомнънія въ подлинности и священности ходжа-ахрарскаго корана. И тъмъ не менъе муллы этого медрессе, не задумываясь, продали свою святыню за 100 рублей, да еще въ придачу къ нему (100 рублаже показалось имъ очень большою платою за коранъ Османа) дали другой, небольшой коранъ, написанный тоже куфическими буквами и на кожъ газели.

Самаркандцы считаютъ на своихъ кладбищахъ болѣе 6000 святыхъ; однако ничего у нихъ не содержится въ такомъ запустѣніи, такъ небрежно, какъ наполненныя прахомъ святыхъ кладбища; они даже не огорожены; нечего и говорить, что они не посѣщаются съ религіозною цѣлью.

Г. Гребенкину, у котораго мы заимствуемъ это описаніе, приходилось слышать слідующее разсужденіе таджиковъ: «вы русскіе, сильніве насъ и если бы приказали намъ перемінить віру, то мы должны были бы исполнить ваше приказаніе. Мусульманство между нами введено тоже силой. Нашъ народъ податливъ; развіз муллы не были бы согласны на переміну віры; на то они много учились, мусульманство даетъ имъ хліботь. Но вы оставили намъ нашу віру и за это мы вамъ благодарны».

Всё роды д'ятельности, им'яющіе м'ясто въ округ'я, не только знакомы таджикамъ, но, въ большинств'я случаевъ, им'яютъ въ нихъ лучшихъ представителей, а по н'якоторымъ изъ своихъ отраслей вм'яст'я съ т'ямъ и единственныхъ. Мы разберемъ таджика какъ землед'яльца, ремесленника, торговца и ученаго.

Таджики, будучи разбросаны по различнымъ местностямъ округа,

<sup>\*)</sup> На коранъ впрочемъ видно что-то похожее на слъды крови.

занимаются всёми отраслями земледёлія: они хлёбопашцы, садоводы, огородники и скотоводы. Но во всёхъ этихъ случаяхъ они, при первой выдавшейся возможности, только предприниматели, затрачивающіе капиталъ, а не непосредственные дёятели и не работники. Они сознаютъ матеріальную выгоду владёнія землею и занятіе земледёліемъ, но сосредоточивать свои силы исключительно на немъ, видёть все свое богатство только въ землё— несообразно съ ихъ натурой, требующей большаго круга дёятельности и обладающей разносторонними способностями. Трудъ пахаря не подъ силу горожанину, да и таджикъ деревни не всегда самъ пашетъ.

Имъя возможность дешево пріобръсть работника изъ узбековъ, таджикъ всю тягость полевыхъ работъ сваливаетъ на него и на женъ, а самъ руководитъ ими и занимается посторонними дълами. Самъ таджикъ обработываетъ землю только въ крайнемъ случаъ, когда у него мало земли. Между ними тоже есть безземельные, но мы не знаемъ примъра, чтобы таковые таджики нанимались для земляныхъ работъ: они обыкновенно дълаются садовниками, конюхами, водовозами, прикащиками, мастеровыми, ремесленниками или мелкими торгашами, съ основнымъ капиталомъ въ рубль или два.

Въ Средней Азіи вообще нътъ фабрикъ и заводовъ, нътъ мастерскихъ на широкую ногу, съ затратою большаго капитала на постройку зданія, пріобрътеніе машинъ и наемъ управляющихъ и т. п. Здъсь всякое ремесленное производство ограничивается, сравнительно, микроскопическими размърами, разбивается по рукамъ, не сгруппировывается въ одномъ мъстъ.

Большая часть ремеслъ округа сосредоточивается въ рукахъ таджиковъ: они имъютъ въ своихъ мастерскихъ больше рабочихъ и больше машинъ, нежели другіе народцы; кромъ того они не имъютъ, по нъкоторымъ ремесламъ, не только соперниковъ, но и подражателей изъ другихъ народностей. Какъ ремесленники, таджики выказываютъ себя положительно способнымъ народомъ и, что весьма

важно, у нихъ замътно желаніе усовершенствовать свои работы, перенимать лучшіе пріемы, инструменты и подражать хорошимъ образцамъ.

Если дать таджику-устт (мастеръ) образецъ извъстному ремеслу, то онъ, не смотря на все несовершенство своихъ инструментовъ, на ихъ грубость и недостаточность, на іоту не отойдетъ отъ образца. Таджикъ перемъняетъ инструменты, манеру работы, въ немъ не замътна жилка рутинера. О дешевизнъ ихъ работы, сравнительно съ работою русскихъ мастеровыхъ, и говорить нечего. Простой деревянный шкафъ изъ тополеваго дерева, заказанный русскимъ мастеровымъ Самарканда, стоитъ 30—35 руб. Такой-же точно шкафъ, и даже болъе добросовъстно и скоръе сдъланный, у таджикскихъ мастеровыхъ обойдется отъ 15 до 20 а иногда и дешевле.

Таджики занимаются: вышиваніемъ по различнымъ матеріямъ и по кожѣ, шитьемъ платьевъ, туземной, а въ послѣднее время и европейской обуви; выдѣлкой кожъ, производствомъ сѣделъ, свѣчь и мыла, шорнымъ мастерствомъ, литьемъ вещей изъ чугуна \*); кузнечнымъ, золотымъ, серебрянымъ и мѣднымъ мастерствомъ; плотничными, столярными, токарными и гончарными ремеслами и проч.

Нѣкоторыя изъ перечисленныхъ работъ они производятъ на базарѣ, въ открытыхъ своихъ лавкахъ, другія въ домахъ. За работу они берутъ весьма мало.

Уже нѣсколько разъ мы упоминали, что таджикъ, по своей натурѣ, весьма склоненъ къ торговой дѣятельности. Онъ никогда не пропустить случая даже на время быть торговцемъ, хотя бы самымъ мизернымъ, такимъ, какой нигдѣ немыслимъ, кромѣ Средней Азіи. Купить, что называется, на грошъ товару, достать на базарѣ мѣсто и сидѣть съ своимъ грошевымъ товаромъ по цѣлымъ днямъ, выручая по нѣскольку чекъ въ сутки, это такое наслажденіе для таджи-

an Boronson of the moon any one brookers regret gives at

<sup>\*)</sup> Льють колокола (въ Каты-Курганѣ), плиты и проч.

ка, котораго не таджикъ и представить себъ не можетъ! Жена и дъти его сидять безъ куска хлъба, работаютъ на сколько хватаетъ человъческихъ силъ, а мужъ или отецъ весь заработокъ беретъ себъ, прикупаетъ на него товару и еще съ большимъ наслажденіемъ сидить надъ нимъ. Съ техъ поръ, какъ таджикъ сделался купцомъ или върнъе - торгашемъ, торговля дълается уже его маніей, а прибыли и увеличение товаровъ — исходной точкой всёхъ его помысловъ. Онъ съ нечеловъческимъ теривніемъ, чека за чекой сколачиваетъ деньги (20 к.) пускаетъ ихъ въ оборотъ, отказывая себъ совершенно во всемъ, самомъ необходимомъ. Свой трудъ онъ ставитъ ни во что. Онъ переходить съ базара на базаръ, странствуетъ по всему округу, скупаетъ на деревенскихъ базарахъ или меняетъ на свой товаръ куръ, лица, деревянныя ложки, нитки и проч., чтобы съ барышемъ на чеку или на двъ перепродать все это на городскомъ базаръ. Беретъ въ долгъ за проценты товары въ городахъ, а на деревенскихъ базарахъ перепродаетъ ихъ иногда дешевле того, за сколько самъ взялъ. Но за то на вырученныя деньги онъ на этихъ базарахъ скупаетъ по дешевымъ цвнамъ арканы, мыло, веретена и тому подобное, и за все это на городскомъ базаръ выручитъ плату за забранный въ долгъ товаръ и еще получитъ барышъ.

Такъ или иначе изворачиваясь, не жалъя себя, иногда голодая, таджикъ пробавляется съ году на годъ; изъ копъекъ дълаетъ рубли, при счастъ открываетъ свою лавочку, а не то — становится джалляпь-сатаромъ отъ значительныхъ городскихъ купцовъ; ему върятъ товару на двъсти—пятьсотъ рублей. Онъ уже носитъ товаръ не на себъ, а навьючиваетъ его на лошадь и уже не ходитъ, а разъвжаетъ по базарамъ округа, а съ теченемъ времени, сколотивъ капиталъ, прибавляетъ къ своему имени эпитетъ бай (богатый) и дълается настоящимъ купцомъ.

Большинство купцовъ округа прошли по описанной дорогѣ. Многіе изъ одержимыхъ маніею быть купцомъ кончаютъ свой вѣкъ не достигнувъ завиднаго положенія «бая»; многіе отъ усиленнаго желанія поскорѣе разбогатѣть и отъ рискованныхъ промѣновъ раззоряются въ конецъ; ихъ мѣста занимаютъ другіе, а они обращаются въ водоносовъ, мардекеровъ (работниковъ) и проч., съ затаенною мыслію опять когда нибудь быть торгашемъ.

Отличительный характеръ торговли таджиковъ — довольство весьма незначительнымъ процентомъ прибыли, быстрая гуртовая распродажа и отсутствие большихъ складовъ для товаровъ.

Купецъ-таджикъ не столько заботится о высокихъ процентахъ, сколько о быстротъ оборота капитала; въ теченіи года онъ съумъетъ обернуть его разъ десять и даже больше.

Натура таджика при всёхъ поименованныхъ родахъ дёятельности выказываетъ себя подвижной, сангвинической, суетливой и вмёстё съ тёмъ въ извёстныхъ случаяхъ лёнивой, беззаботной; обё крайности въ ней уживаются какъ нельзя лучше. Вотъ почему о таджикахъ составились два совершенно различныя миёнія между русскими Туркестанскаго края; одни говорятъ: таджикъ лёнивъ, другіе—что онъ до крайности дёятеленъ. Одни говорятъ о немъ, какъ о поклонникт всякихъ удовольствій и забавъ, другіе, какъ о человъкт скупомъ, вполнт преданномъ разсчету, дёлу. Какъ объяснить происхожденіе этой видимой разногласицы въ мнёніяхъ о таджикахъ?

Когда таджикъ не имъетъ извъстнаго занятія, не получилъ товаръ, не устроился въ томъ или другомъ отношеніи, когда онъ старается, напримъръ, что-либо пріобръсть, тогда онъ весь движеніе, весь упорная настойчивость; онъ не чувствуетъ ни устали, ни жары, ни холода, и—что особенно странно—онъ дълается безстрашнымъ, дъйствуетъ, что называется, очертя голову. Онъ пъшкомъ или верхомъ переходитъ изъ города въ городъ, изъ кишлака въ кишлакъ, имъя въ виду только ту цъль, которою онъ задался.

Но вотъ цъль достигнута; деньги пріобрътены, товаръ купленъ, сложенъ въ лавченку, осталось продать его. Тутъ таджикъ превра-

щается въ лѣниваго, неподвижнаго, совершенно апатичнаго человѣка. Съ утра и до вечера онъ, поджавъ подъ себя ноги, сидить въ своей лавченкѣ; безстрастно встрѣчаетъ и провожаетъ своихъ покупателей; глаза у него, когда нѣтъ этихъ покупателей, безцѣльно устремлены куда-то; онъ безсмысленно смотритъ въ пространство, онъ скорѣе въ такія минуты похожъ на истукана, нежели на живаго человѣка....

Таджикт, апатично сидящій въ лавкъ, рабочій, гуляющій безцъльно по улицамъ, наводять русскихъ на мысль, что таджикъ по природъ своей лънивъ. Они видять часы его отдыха, наблюдаютъ его въ то время, когда ему не для чего тратить свои силы и говорятъ: таджикъ апатиченъ, чего никогда не скажетъ тотъ, кто имълъ случай видъть таджиковъ въ рабочіе ихъ часы, въ тъ моменты, когда они еще только достигаютъ чего-либо.

Деспотизмъ управителей Самарканда, система шпіонства, введенная во всей Средней Азіи, а слѣдовательно существовавшая и въ Заравшанскомъ округѣ, произволъ людей военныхъ, чиновныхъ и особенно полицейскихъ и безпощадная казнь всякаго, на кого сдѣланъ доносъ, — все это сильнѣе всего давало себя чувствовать горожанамъ и жителямъ ближайшихъ къ городу деревень, т. е. отражалось на таджикахъ по преимуществу. Совокупность всѣхъ этихъ давленій рѣзко повліяла на складъ характера таджиковъ, на ихъ честность, нравственность, понятіе объ обязанностяхъ, на любовь къ жизни, на ихъ семейную и общественную жизнь и т. п.

Система такого давящаго управленія, въками дъйствуя въ одномъ направленіи, выработала изъ таджика личность безотчетно скрытную, подозрительную до болъзненности, дрожащую передъ властями и вліятельными людьми, хвастливую, склонную къ обману на каждомъ шагу, и при томъ какому-то дътскому обману.

Если русскій по какому-либо ділу разговорится съ таджикомъ и спросить: не можеть ли онъ, напримірь, разсказать ему сказку, до

которых в таджики охотники, то онь поклянется, что не только самъ не знаетъ ни одной сказки, но никогда, ни отъкого не слыхалъ ихъ, и даже не можетъ указать на знающаго сказки. Но когда этотъ же самый таджикъ познакомился съ русскимъ покороче, убъдился, что его разспрашивають безъ всякой задней мысли, а такъ себъ, по ихъ выраженію, «для забавы», и онъ видить что ему дають чай, да еще съ сахаромъ, тогда онъ выскажется вполиъ, къ сказкамъ прибавить кучу анекдотовь, повърьевь и даже разскажеть то, что слушателю вовсе неинтересно. Но конецъ концовъ всегда одинъ: знакомый таджикъ зачаститъ ходить, будетъ приводить своихъ пріятелей, рекомендовать ихъ съ самой хорошей стороны, самъ станетъ угощать ихъ чаемъ, совътовать имъ брать побольше сахару и прятать его въ карманы, жаловаться на казіевь, полицейскихъ и просить себъ или своему пріятелю хлѣбное мѣстечко. Имѣя тамыромъ (пріятелемъ) русскаго или туземца, но занимающаго видное мъсто, таджикъ хвастаетъ этимъ передъ своими знакомыми и приводитъ своихъ пріятелей къ тамыру собственно для того, чтобы убъдить ихъ, что онъ хорошо имъ принимается. Въ чайныхъ, на базарахъ, на гуляньяхъ онъ съ чувствомъ собственнаго достоинства громко будеть разсказывать окружающимь его и не всегда даже ему знакомымъ, какъ онъ запросто въ этотъ день пришелъ къ своему высоконоставленному другу, какъ тотъ бросился къ нему на встрвчу, началь его обнимать и не зналь, гдв бы усадить его, чвив бы получше угостить. Прощаясь же, онъ очень упрашиваль почаще къ нему заходить. Окружающіе слушають разсказчика съ завистью; въ ихъ глазахъ онъ становится лицемъ, котораго расположение следуетъ заискивать и знакомство съ которымъ становится деломъ хорошимъ, пожалуй — и прибыльнымъ. Разсказчикъ даетъ пищу толкамъ и пересудамъ, его начинаютъ мътить на вакантное мъсто и проч.

Вы идете по базару, васъ окружаетъ толна; съ крикомъ, съ подталкиваніемъ протискивается замѣтившій васъ вашъ тамыръ, протягиваетъ вамъ обѣ руки, захватываетъ ими вашу и вы чувствуете, что онъ нарочно дольше удерживаетъ ее въ своихъ. Это онъ дѣлаетъ не безъ цѣли; онъ потомъ будетъ говорить: «видѣли, какъ обрадовался мнѣ тюря, какъ онъ сжалъ мнѣ руки и не выпускалъ ихъ, не хотѣлъ меня отпустить отъ себя». Сказавъ вамъ два три слова, таджикъ пріятель объявляетъ вамъ, что у него много дѣла и что онъ, вслѣдствіе этого, дольше не можетъ оставаться съ вами. Эта фраза произносится громко и служитъ для окружающихъ неопровержимымъ фактомъ, что онъ съ русскимъ тюрей находится на короткой, пріятельской ногѣ; иначе онъ долженъ былъ бы ждать отъ тюри позволенія уйти.

Таджикъ льстивъ и никогда не преминстъ воспользоваться удобнымъ случаемъ, чтобы наговорить кучу комплиментовъ. Онъ говоритъ ихъ или прямо, что называется, въ глаза слушателю, или обращаясь къ постороннимъ, присутствующимъ, выражается въ третьемъ лицѣ о томъ, про кого онъ говоритъ. Любовь таджиковъ къ комплиментамъ и особенно къ вычурнымъ сравненіямъ, гиперболямъ и проч., весьма замѣчательна. Солоно иной разъ приходится нашимъ переводчикамъ....

√ Нахальство и ложь таджика, какъ и вообще средне-азіатца, переходять всё мыслимыя границы, когда онъ является свидётелемъ изъ за корысти, подкупленнымъ. Слёдователь уличить его въ одномъ несправедливомъ показаній; онъ, взамёнъ его, выставить десять такихъ же ложныхъ показаній, и если слёдователь или вообще разбирающій дёло будетъ на столько опытенъ, что постарается съ помощью другихъ свидётелей, различными сопоставленіями фактовъ и сторонъ дёла доказать, что и эти десять показаній тоже невёрны, то онъ выдвинетъ цёлую батарею новыхъ, приметъ присягу въ неподложности ихъ и проч. Ложный свидётель будетъ извертываться путать все дёло до тёхъ поръ, пока не выяснится, что онъ подкупленъ и зачастую за двадцать, за сорокъ копёскъ. Какъ только убё-

дился онъ, что разбирающему дѣло извѣстно о его подкупѣ, онъ спокойно самъ сознается въ томъ и даже объявитъ, что онъ бишара, не имѣетъ на что купить себѣ лепешку, а потому хотѣлъ ложнымъ свидѣтельствомъ заработать немного денегъ.

На ложныхъ свидътелей большинство туземцевъ смотрять какъ на своего рода промышленниковъ, желающихъ трудомъ заработывать хлъбъ. На нихъ не показываютъ пальцами ихъ товарищи. Они — торговцы—и больше ничего!

Жизнь ближняго таджики (тоже следуеть сказать и о другихъ народцахъ округа) ставять туземцы ни во что. Убить человека, а потомъ мучиться угрызеніями совести—немыслимо для всёхъ таджиковъ вообще. Точно также таджики и на убійцу не смотрять, какъ на человека, унизившаго себя этимъ поступкомъ. Зарезать барана, зарезать человека — для нихъ все равно. Безъ нужды никто не станетъ резать барана, следовательно темъ более человека, — такъ разсуждаютъ среднеазіятцы. Палачъ, на рукахъ котораго при бекахъ не высыхала кровь, пользовался отъ всёхъ почетомъ, и всё считали за честь держать эти руки въ своихъ рукахъ.

Видъ постоянной рѣзни, бывшей при эмирскомъ правленіи, видъ крови, труповъ съ перерѣзанными горлами до того пріучилъ таджиковъ къ насильственной смерти, такъ это сдѣлалъ необходимымъ въ ихъ глазахъ, что они потеряли всякое поползновеніе къ борьбѣ за жизнь; для таджика борьба немыслима, когда разъ уже стало ему извѣстно, что его зарѣжутъ. Никто, кромѣ развѣ дикихъ американскихъ воиновъ апаховъ или японцевъ, не разстается такъ спокойно съ жизнію, какъ среднеазіятецъ. Мы видѣли, говоритъ г. Гребенкинъ, приговоренныхъ къ смерти и не замѣчали въ ихъ лицѣ ни тоски, ни страха, ничего такого, что выражало бы желаніе избавиться отъ приговора; полное равнодушіе, совершенная покорность постигшему — вотъ что отпечатлѣвается на лицѣ приговореннаго.

Но этотъ стоицивиъ, это пренебрежение къ жизни не есть слъдст-

віе глубокой вфры въ обфіцанія Магомета, не есть продуктъ мусульманства, а давняго гнета, привычки видфть убійства, насильственную смерть вокругъ себя въ теченіи многихъ лѣтъ; это отсутствіе мысли и невозможность ея зарожденія при среднеазіятскомъ управленіи, мысли о томъ, что человѣкъ владѣетъ своею жизнію и что никто не имѣетъ права отнимать ее у него. Пытки и истязанія, которыми такъ щедро угощали правовърныхъ ихъ правители, притупили у нихъ чувство, образовали сильную волю, научили скрывать въ самихъ себя мученія физической боли: къ чему ихъ обнаруживать, когда извѣстно, что окружающіе могутъ только смѣяться надъ страдающими, но не сочувствоватъ имъ!

Мы видъли раненныхъ, изувъченныхъ язвами; одинъ взглядъ на раны и язвы этихъ несчастныхъ леденилъ чувства европейцевъ. Но больные относились къ своимъ ранамъ и язвамъ, какъ фельдшера на перевязочномъ пунктъ относятся къ ранамъ жертвъ человъческаго самодурства — войны. Они безстрастно ощупывали разможженныя свои руки и ноги, грубо разворачивали раны и говорили: «не заживетъ!» Ни стона, ни признака страданія не написано было на ихъ лицахъ. Одно только можно подмътить на лицахъ такихъ несчастныхъ: это злость на что-то вообще, но ни на что въ частности.

То, что сдълало таджика легко смотрящимъ на свою жизнь, терпъливо переносящимъ физическую боль и устранило отъ него душевныя страданія, то самое образовало изъ него труса, неспособнаго сознательно хладнокровно смотръть въ лице смерти, когда есть выборъ: оставаться на мъстъ или бъжать подальше отъ опасности. Примъръ нашихъ войнъ въ Средней Азіи достаточно убъждаетъ насъ, что таджикъ трусъ. Трусомъ его обзываютъ и узбеки, въ сущности такіе же трусы. Названіе сарто, которое узбеки презрительно бросаютъ въ таджика, объясняется ими, какъ равнозначущее съ словомъ баба. Сами таджики говорять про себя слѣдующее: «мы не любимъ войну, мы имѣемъ дома, землю, лавки; мы работаемъ и можемъ быть сыты своими трудами. Война насъ разоряетъ. Узбеки—дѣло другое! Они тогда только и сыты, когда ведутъ войну; война дѣлаетъ бѣднаго богатымъ и обратно. Наконецъ, мы не знаемъ: за что намъ должно драться съ другими? «Политика, подобно войнѣ, мало занимаетъ таджика, если результаты ея не могутъ отражаться на его благосостояніи; также точно онъ мало слѣдитъ и за административными перемѣнами. Для него все равно: кто бы имъ ни управлялъ, лишь бы его матеріальныя выгоды не страдали.

Вотъ почему купцы, ремесленники и прочіе производители таджики всегда будутъ на сторонъ русскихъ; они уже узнали, что подъ русскою властью они болье гарантированы отъ притъсненій, разныхъ несправедливыхъ поборовъ, вообще отъ всего, что такъ или иначе можетъ вліять на матеріальную сторону ихъ быта. Духовные же изъ таджиковъ, тоже въ силу своихъ матеріальныхъ выгодъ, всегда противодъйствовали и будутъ впредь противодъйствовать русскимъ.

Таджики такъ привыкли къ тому, чтобы надъ ними властвовали пришлые, такъ часто переходили изъ города въ городъ, изъ одной провинціи Средней Азіи въ другую, что они считають себя какимъ то наноснымъ элементомъ, оторваннымъ отъ почвы, бывшей когда-то ихъ отечествомъ; то мѣсто, на которомъ зарытъ прахъ ихъ предковъ, имѣетъ такую же цѣну въ ихъ глазахъ, какъ и то, гдѣ зарыты ихъ кровные враги. Отечество — непонятно таджику, какъ идея отвлеченная. Онъ будетъ защищать свой домъ, землю, капиталъ, можетъ быть даже жену и дѣтей отъ разграбленія непріятелемъ; но, узнавъ, что непріятель не имѣетъ желанія его грабить, какъ частнаго человѣка, что дѣло идетъ о признаніи новой власти, онъ спокойно подчиняется новому правленію и обращается къ своимъ прежнимъ занятіямъ.

Игра, пари сильно увлекають таджиковъ. Въ каждомъ городъ Заравшанскаго округа есть особые дома и переулки, куда собираются таджики для игры. Въ домахъ играютъ преимущественно по ночамъ, а въ переулкахъ — днемъ. Игроки иногда проигрываютъ все; они играютъ съ большимъ азартомъ: деньги, одежда, домашній скотъ, даже жена, сестра, дочь, сынъ все идетъ на ставку. Въ игорныхъ домахъ и мъстахъ воспитываются разбойники и воры. Играютъ въ карты, кости, четъ и нечетъ и въ другія игры.

Въ этихъ же домахъ ньютъ аракъ, покупаемый у евреевъ, мѣстное вино, бузу и отравляются куреніемъ кукнара, банга и тому подобнымъ. Впрочемъ для систематическаго отравленія куреніемъ и напитками существуютъ особыя заведенія. Около игорныхъ домовъ находятся публичные дома, дома бачей... Вообще около нихъ сосредоточиваются подонки общества.

Игорные мъста и дома служатъ притономъ не однимъ малосостоятельнымъ, но и богачамъ; однако играютъ по преимуществу молодые изъ богатыхъ. Намъ не извъстенъ ни одинъ богатый игрокъ, который былъ бы пожилыхъ лътъ. Изъ бъдныхъ же, кажется, чъмъ старъе, тъмъ онъ болъе завзятый игрокъ.

Въ игорныхъ домахъ и на игорныхъ мѣстахъ можно встрѣтить массу зѣвакъ, которые, такъ сказать, только выжидаютъ удобнаго момента, чтобы самимъ наброситься на игру, поставить свою деньгу на карту. Такіе присутствующіе иногда держатъ пари за кого нибудь изъ играющихъ и, проигравшись на пари въ пухъ и прахъ, сами начинаютъ играть.

До чета и нечета нѣкоторые изъ таджиковъ и вообще изъ среднеазіятцевъ до того пристращаются, что не могутъ пробыть минуты, чтобы не играть въ эту игру самимъ съ собою. Намъ приходилось имѣть дѣло съ такими субъектами по слѣдственнымъ дѣламъ. Сидя при допросѣ, они то и дѣло перебрасываютъ небольшіе камешки изъ одной руки въ другую и быстро сосчитываютъ что вышло: четъ или печетъ? Они точно помъщанные: на вопросы отвъчаютъ не въ попадъ, потому что не слушаютъ ничего, занимаясь игрой.

При шахматныхъ пари (въ шахматы играютъ публично) каждый изъ держащихъ пари имъетъ право предлагать свой ходъ, который вслухъ обсуживается другими. Удачный ходъ или промахъ противниковъ вызываютъ вврывы хохота, крики удовольствія, остроты, за которыми не ръдко слъдуютъ потасовки съ противной стороны.

Таджики дѣлятся на духовныхъ и свѣтскихъ. Духовное званіе или пріобрѣтается рожденіемъ (ходжи и сеиды) или должностью (казіи, муллы, имамы и проч.). Какъ тѣ, такъ и другіе ставятъ себя выше всѣхъ остальныхъ таджиковъ; они записные ханжи и имѣютъ значительное вліяніе на общественное мнѣніе. Представители ихъ держатъ въ своихъ рукахъ остальныхъ своихъ сотоварищей, знакомятся только съ богатыми купцами или важными должностными лицами и выказываютъ полнѣйшее презрѣніе къ мелкимъ торговцамъ, рабочимъ и небогатымъ земледѣльцамъ, которые за ихъ грубое обращеніе платятъ имъ наружнымъ почтеніемъ, униженіемъ себя въ глазахъ такихъ важныхъ особъ, и насмѣшками или сплетнями за глаза.

Свътская часть таджикскаго населенія имъетъ своими представителями богатыхъ купцовъ и землевладъльцевъ. Вліяніе этихъ представителей на массу опирается на болье существенное, нежели вліяніе духовенства — на деньги. Ремесленники, мелкіе торгати и земледъльцы всегда находятся въ зависимости отъ капитала. Если еще прибавить, что многіе богатые изъ купцовъ дълаютъ въ извъстные праздники угощеніе народу, томати, то станетъ очевиднымъ для тъхъ, кто хотя немного знакомъ съ средне-азіятскимъ населеніемъ, что первостепенное купечество извъстно массъ, пользуется ея расположеніемъ, а вслъдствіе этого купечество имъетъ и значительное вліяніе на весь народъ; такъ какъ въ средъ народа всегда находится много личностей, интересы которыхъ тъсно связаны съ интересами купечества, то слъдовательно всегда есть и ихъ агенты.

До занятія нами Заравшанскаго округа народъ стояль за купечество, а люди служилые (не всегда, впрочемъ) — за духовенство. Въ этой борьбъ купечеству необходимо было вести дѣло свое очень и очень осторожно: они играли съ огнемъ; противники ихъ, прикрывансь религіею, основывали свои доказательства въ пользу войны съ русскими на указаніяхъ корана и могли всякаго, открыто идущато противъ ихъ мнѣній, уличить въ измѣнѣ религіи, въ переходѣ на сторону кяфировъ. Но въ купеческой партіи сосредоточивалась вся интеллигенція Средней Азіи и всѣ капиталы, что много уравновѣшивало силы боровшихся.

Съ занятіемъ округа русскими, борьба между купечествомъ и дуковенствомъ далеко не прекратилась, а напротивъ, пріобрѣла большую энергію. Но теперь перевѣсъ видимо на сторонѣ купцевъ. Дуковенство шинитъ, изливаетъ всю желчь на русскихъ, но можетъ этимъ заниматься, такъ сказать, келейно, въ ограниченномъ кружкѣ. Народъ имъ не довѣряетъ и въ большинствѣ случаевъ радъ радехонекъ, что съ приходомъ русскихъ можетъ на нихъ меньше тратиться.

Дъти богатыхъ купцовъ и духовныхъ ръдко когда перемъняютъ профессію своихъ отцовъ. Дъти же незначительныхъ купцовъ, ремесленниковъ и земледъльцевъ при первомъ удобномъ случаъ, при достаточности матеріальныхъ средствъ и возможности получить образованіе въ медрессе, выходятъ или муллами, или муфтіями и мирзами.

Высшее духовенство и купечество, вибств съ должностными лицами составляють аристократію округа. Знакомство аристократія ведеть только со своимъ кругомъ, разбиваясь все таки на много кружковъ. Народъ аристократію знаетъ, приходитъ къ ней въ дома по дъламъ, на званыя томаши, хвастаетъ въ своей средъ знакомствомъ съ аристократіей, но въ своихъ домахъ ее не видитъ. Развъ нечаянно какой нибудь важный духовный или богатый купецъ завленный такимъ посвщеніемъ таджикъ долго, долго будетъ всвмъ разсказывать про знаменитое посвщеніе и про любезности, которыя ему говорила «особа», хотя эта особа, ради сохраненія своей важности, почти все время глубокомысленно молчала, въ любезностяхъ же разсыпался самъ осчастливленный хозяинъ. Сосвди съ завистью узнають о прівздв особы, сбвгаются во дворъ къ счастливцу, но взойти въ комнату, гдв особа сидитъ, было бы черезъ чуръ неввжливо. По этому они и ограничиваются только твмь, что сложивъ на крестъ руки на груди, подходятъ къ дверямъ комнаты, занятой особой, и кланяясь въ поясъ, произносять ассалямъ-алей-кумъ. На это особа двлаетъ чуть замътный кивокъ головою и отввчаетъ: «алей-кумъ-ассалямъ». Получивъ отвътъ, таджикъ, не разгибаясь, пятится назадъ и входить въ толиу.

Посидъвъ не много, особа уходитъ. Съ надутой важностью, медленнымъ шагомъ онъ подходитъ къ своей лошади, среди безмолвной толпы, пораженной его величемъ. Всъ кланяются ему низкими поклонами, хватаясь объими руками за животъ, какъ требуетъ среднеазіятскій этикетъ. Особа осматриваетъ присутствующихъ... Вдругъ ему почему нибудь захотълось обратить на одного изъ среды ихъ свое вниманіе; онъ дълаетъ ему кивокъ головой и протягиваетъ руку. Почтенный такою явною, публично выраженною благосклонностью, точно ужаленный, вырывается изъ толпы, сгибается въ три погибели, протягиваетъ объ руки впередъ, схватываетъ ими руку особы, прикладываетъ ее къ губамъ и ко лбу и держитъ у лба нъкоторое время. Потомъ оставивъ руку особы, онъ шепчетъ молитву и, не разгибаясь, иятится въ толпу. Окружающіе, вся толпа, смотрятъ на эту сцену съ умиленіемъ, а осчастливленнаго, когда онъ втиснется въ толпу, непремънно двое или трое потреплютъ по спинъ.

Особа подходить къ лошади и хочеть на нее садиться. Всъ бросаются къ ней: одни поддерживають его подъ руки, другіе держать стремя и вкладывають въ него ногу. Хозяинъ же лѣвой рукой держить лошадь подъ уздцы, а правой—помогаетъ особѣ сѣсть на лошадь.

Гость на лошади.

Если онъ первостатейная особа, то хозяинъ и многіе изъ присутствующихъ слъдують за его лошадью и по сторонамъ пъшкомъ, и провожаютъ такимъ образомъ почетнаго гостя до его дома. Въ противномъ случав проводы оканчиваются у угла квартала или даже въ концъ переулка того дома, который былъ посъщенъ особою. Этикетъ таджикскій не позволяетъ важному лицу вхать по городу безъ сопровожденія пъшихъ служителей, скороходовъ. Если лицо имъетъ палку, то ее несетъ главный скороходъ.

Когда высокій гость вдеть по улиць, на крышахъ домовъ стоять и отвъшивають поклоны всй желающіе въ свою очередь быть когда нибудь осчастливленными. Въ щели дверей, заборовъ, воротъ смотрить не одна пара черныхъ глазъ таджичекъ. Особа провхала, но кварталъ все еще находится въ волнени, коношится. Идутъ розсказни, подробно передается, что гость говорилъ, на кого обратилъ внимание и проч. Каждый увъряетъ, что онъ, именно смотря на него, больше нагнуль голову, дёлая поклонъ всёмъ, при чемъ даже улыбнулся, иные не нахвалятся его объемистой чалмой, увъряють, что только праведные могуть имъть такой важный видъ, какимъ Аллахъ одариль особу. Женщины — сосёдки б'ёгуть къ жен'в взысканнаго милостями особы, засыпають ее вопросами, разспрашивають: что она подсмотръла особеннаго въ важномъ лицъ и тому подобное; сообщаютъ другъ дружкъ, какъ было бы пріятно быть женой такого лица, причемъ высказывается, что жена подобнаго почетнаго правовърнаго не можеть носить ничего другаго, какъ канаусъ и матерію фаренге. Только и слышатся возгласы, да вздохи; «хаиръ, хай!...

Сыновья аристократовъ составляютъ цвётъ молодежи округа: они законодатели модъ, даютъ реномме лавкамъ, чайнымъ, парик-

махерамъ, бачамъ и проч. и проч. Они тратятъ отцовскія деньги и дѣлаютъ долги. Имъ вѣрятъ въ долгъ не меньше, чѣмъ прежде вѣрили дѣткамъ европейскихъ аристократовъ, тузовъ. Всѣ ихъ знаютъ, всѣ готовы имъ услужить, разумѣется въ надеждѣ около нихъ поживиться. Они играютъ въ разныя игры, пьютъ.

Праздникъ, для всѣхъ, и для бѣдныхъ, и для богатыхъ, для знатныхъ и для черни одинаково любезенъ: всѣ съ одинаковымъ нетерпѣніемъ поджидаютъ праздника. Къ годовымъ праздникамъ каждый таджикъ, будь онъ старикъ или мальчикъ, непремѣнно купитъ себѣ какую нибудь обнову для своего туалета; въ крайнемъ случаѣ—застежку, но все же купитъ что нибудь. А чуть позволяютъ средства, онъ обновляетъ и весь туалетъ.

Опишемъ праздничный день.

Утромъ, часовъ въ 7 таджикъ начинаетъ одъваться. Окатившись холодной водой, онъ надъваетъ чистое бълье, сурмитъ брови подводитъ глаза. Жена или сестра помогаютъ ему одъваться, прикрашиваться.

Халатъ, поясъ не такъ сильно занимаютъ таджика, какъ чалма, Онъ повязываетъ ее передъ зеркаломъ, перемѣняетъ повязку нѣсколько разъ, совѣтуется съ женой или сестрой по нѣскольку разъ, къ лицу ли ему такая-то повязка чалмы и только убѣдившись, что чалма навернута на голову совершенно къ лицу, онъ выходитъ изъ дому.

По улицамъ онъ идетъ, закинувъ голову къ верху (мы говоримъ о такомъ таджикъ, который купилъ къ празднику весь новый туалетъ), причемъ сильно размахиваетъ руками, но шаги дълаетъ маленькіе и идетъ медленно, что дълаетъ походку его неестественной и смъшной. Встръчая знакомыхъ, хуже его одътыхъ, онъ не узнаетъ ихъ и проходитъ мимо. Дороги онъ никому не уступаетъ, почему то и дъло сталкивается съ проходящими.

Выйдя изъ переулка на площадь, нашъ гуляющій таджикъ на-

пускаетъ на себя еще больше спъси, если только это возможно. Онъ заходитъ къ знакомому купцу въ лавбу, садится въ ней и посылаетъ за чаемъ въ чайную. Чай принесенъ. Таджикъ пьетъ его, презрительно посматривая на проходящихъ. Халатъ у него полусиущенъ съ плечъ, видна бълая рубашка.

Время отъ времени онъ снимаетъ чалму, потряхиваетъ тюбетейку надъ головой и опахивается рубашкой, какъ вѣеромъ: это все
дѣлается для того, чтобы показать проходящимъ, что онъ не
въ мѣру выпилъ чаю и чувствуетъ необыкновенную жару. Если
въ это время въ лавку войдутъ старыя, уважаемыя лица, онъ непремѣно выставитъ ногу и будетъ ею шевелить — неуваженіе полнѣйшее! Подобный поступокъ можетъ, по таджикскому этикету, позволить себѣ только старшій передъ младшимъ. Проходящіе разсматриваютъ нарядъ нашего гуляки, толкують о достаткахъ владѣтеля
подобнаго костюма, перебираютъ шикующаго по косточкамъ, однимъ
словомъ обращаютъ на него вниманіе, чего и добивается каждый
таджикъ. Посидѣвъ достаточно долго въ одной лавкѣ, таджикъ переходить въ другую, гдѣ повторяется тоже самое.

Также точно, съ несущественными измѣненіями, поступають и всѣ купившіе себѣ обнову, т. е. всѣ достаточные люди изъ таджиковъ. Уже подъ вечеръ, выпивъ не одну дюжину чашекъ чая, вдоволь натѣшивъ свое самолюбіе, намозоливъ своею особою глаза всѣмъ, вызвавъ достаточно зависти, показавшій себя таджикъ идетъ домой. Дома, вертясь въ своемъ нарядѣ передъ женой или сестрой, онъ съ мелочною подробностью и съ прибавленіями противъ дѣйствительности, разсказываетъ имъ: какъ онъ шелъ по улицѣ, по площади, сидѣлъ въ лавкѣ, схолько выпилъ чаю съ сахаромъ (хотя можетъ быть пилъ и безъ сахару), какъ прохожіе удивлялись ему, костюму его и важному виду, какъ онъ извѣстному лицу за то, что тотъ не далъ ему дороги, наговорилъ дерзостей и заставилъ при всѣхъ его извиняться передъ собой и проч. Жена только успѣваетъ дѣлать

возгласы: «хаиръ! хаиръ!» и временами прибавлять: «да я всегда была увърена, что ты знаешь, какъ себя держать; ты не похожъ на своихъ сосъдей». А выслушавъ все отъ мужа, она спъшитъ къ сосъдкъ, чтобы съ прикрасами передать ей невъроятно замъчательныя похожденія своего мужа. И долго послъ этого событія ни мужъ, ни жена не даютъ никому покоя своими разсказами, а имъ другіе о томъ же предметъ.

Нарядъ, одежда въ таджикской средъ играетъ весьма важную роль, служить оценкой деятельности, положенія въ обществе. Таджикъ по платью встрвчаеть, по платью же и провожаеть. Кто всегда одъвался хорошо, щеголяль своимъ платьемъ и вдругъ появился на гулянь въ старомъ, тотъ вызоветь на счеть себя со стороны его знающихъ или только видввшихъ его хотя бы одинъ разъ, самыя щекотливыя замічанія и пересуды. Сейчась же пойдуть предположенія о его мотовствъ, игръ въ карты, пьянствъ и проч. Предположение переходить въ увъренность, съ прибавлениемъ сомнъния о достоинствъ его, какъ мусульманина: «пока онъ былъ добрымъ правовърнымъ, до тъхъ поръ пророкъ былъ щедръ къ нему, не лишалъ его богатства, предохраняль отъ пороковъ», говорять досужіе языки. Воть почему таджикъ будеть отказывать себъ въ пищъ, въ поправкъ своего жилища, но постарается появляться въ людномъ мъств въ праздничные дни вь обновъ, одътымъ, не хуже того, какъ, его привыкли обыкновенно въ такіе дни вид'ять. Въ будній день за малыми исключеніями, таджикъ ходить въ отрепьяхъ.

## LV. У З Б Е К И.

THE RESERVED OF THE RESERVED BY THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

Узбекъ и киргизъ по мивнію г. Гребенкина одно и тоже, но цёльный киргизскій типъ въ Заравшанскомъ опругв встрвчается только между кипчаками и ктаями. Остальные же узбеки приняли въ себя кровь разныхъ народовъ Средней Азіи и очевидно черезъ это весьма сильно измѣнили свой первоначальный типъ.

Узи и бекъ—самъ себъ бекъ, самъ господинъ. Но такъ какъ слово бекъ не торкско-кочевое слово, то, принявъ ихъ объяснение существующаго для нихъ названия за върное, нужно допустить, что «узбеками» они назвали себя уже послъ покорения Средней Азіи. Если толкование происхождения названия «узбеки» върно, то во всякомъ случать не для настоящаго времени. Теперь узбекъ не господинъ: онъ новый рабъ тъхъ, которые пожелаютъ и съумъютъ имъ владъть.

Все матеріальное благосостояніе узбековъ находится въ рукахъ таджиковъ, индійцевъ и евреевъ.

Жизнь ихъ зависить отъ произвола бековъ-персіянъ, или хотя и узбековъ, но которые уже не признають родовой связи по племенамъ и для которыхъ торговый классъ населенія ихъ бекства дороже всего. Ихъ духовенство, ихъ грамотные, амлякдары, мирзы и проч. — это все не узбеки, или съ ръдкими исключеніями узбеки. Постоянное войско эмира состоитъ меньше всего изъ узбековъ: узбекъ, привыкшій къ лошади, въ сарбазы не пойдетъ.

Эмиръ, говорятъ узбеки, родомъ мангитъ; все это хорошо, но въ немъ узбекскаго ничего нътъ и онъ ихъ терпътъ не можетъ, какъ въ высшей степени неспокойныхъ своихъ подданныхъ.

Эмиръ смотритъ на узбековъ какъ на малыхъ, глупыхъ дѣтей; онъ знаетъ, что эти дѣти могутъ шалить, и знаетъ, какъ съ ними слѣдуетъ поступать. Чтобы они не очень разшаливались, эмиръ рѣжетъ ихъ родовитыхъ представителей и ласкаетъ второстепенныхъ.

Узбеки составляють, какъ извъстно, громадное большинство населенія Средней Азіи, а слъдовательно и нашего Заравшанскаго округа. Эмиры могуть, собственно говоря, опираться только на нихъ. Эмиры и упирались всегда на узбековъ, но для опоры выбирали только извъстные роды ихъ, болъе спокойные, не имъющіе родовитыхъ представителей.

По отношенію къ эмирамъ, узбековъ округа можно раздѣлить на всегдашнихъ сторонниковъ эмира и на постоянныхъ его противниковъ. Замѣчательно, что враги эмира — по преимуществу осѣдлые узбекскіе роды, занимающіе плодороднѣйшія мѣста округа. Тѣмъ не менѣе, покрайней мѣрѣ въ настоящее время, эти роды не могутъ быть причислены къ богатымъ. Возстанія узбековъ округа всегда были кровавы и не рѣдко весьма продолжительны. Музаффаръ усмирилъ ихъ и перерѣзалъ всѣхъ вліятельныхъ лицъ возставшихъ родовъ, не разбирая, кто правъ, кто виноватъ. Прежде узбеки имѣли весьма много крѣпостей; особенно ихъ много было у ктаевъ, кипчаковъ и минговъ. Беки такихъ крѣпостей не только дѣлали нападенія на другіе роды, но даже дрались съ такими же беками своихъ родовъ. По словамъ старожиловъ, весь Міанканъ былъ раздѣленъ на множество маленькихъ бекствъ, владѣвшихъ иногда только нѣсколькими кишлаками. Въ мирѣ они не жили между собой и не оста-





CAPTЫ.

вляли въ поков никого: ни купцовъ, ни горожанъ, ни путешественниковъ. Только и были слышны разсказы про грабежи, убійства, драку одного бека съ другимъ. Весь Міанканъ былъ наполненъ странствующими разбойниками.

Уничтоженіе произвольных в бекствъ и разрушеніе ихъ крѣностей стоило Сеиду и Насръ-Улла-хану не малых усилій: имъ приходилось строить между двумя такими курганами свой курганъ и брать бекскіе курганы приступомъ. Гарнизоны взятых врѣпостей безжалостно вырѣзывались, а самыя крѣпости, всегда построенныя на высоких в насыпных в бархапахъ, срывались. Можно насчитать до 100 крѣпостей, разрушенныхъ двумя названными эмирами.

Объ этомъ времени старожилы возстававшихъ родовъ вспоминаютъ съ содроганіемъ и страшною ненавистью къ эмирамъ бухарскимъ. Ктаи и кипчаки ненавидять эмировъ въ силу историческихъ событій; ненависть эта передается у нихъ отъ покольнія къ покольнію: разсказы матерей и отцовъ возбуждаютъ въ молодомъ покольніи желаніе, при первой же представившейся возможности, возстать противъ эмировъ. Разумъется, теперь прошло время для возстанія ктаевъ и кипчаковъ противъ бухарскихъ властителей.

На спросъ, почему узбеки считаютъ эмировъ бухарскихъ своими душманами (врагами), ктаи и другіе узбеки возстававшихъ родовъ говорятъ «эмиры всегда насъ притъсняли, дълали на насъ большіе налоги, нежели на другихъ узбековъ, ръзали нашихъ старшинъ, давали намъ сборщиковъ сартовъ или ирани», и проч. въ томъ же родъ. На самомъ же дълъ притъсненіе такихъ родовъ эмирами ограничивалось тъмъ, что имъ не позволяли житъ грабежемъ и разбоемъ, вводили среди ихъ гражданское устройство и признавали за ними столько же права, какъ и за прочими жителями Міанкана.

Родовая связь у узбековъ, на сколько можно убъдиться, ограничивается однимъ родомъ.

Болъе сильные роды удержали еще старинныя преданія о своемъ

бывшемь могуществе и, следовательно, питают в презрение въ остальнымь. Все это выражается у узбековъ въ женитьбе. Такие роды брачатся по преимуществу между собою; а если и берутъ себе женъ изъ другихъ боле низкихъ родовъ, то за то сами не даютъ своихъ девушекъ имъ. Правда и то, что если узбекъ говоритъ, что ихъ родъ не выдаетъ своихъ дочерей въ другой родъ, то такой разсказъ, вообще говоря, следуетъ отнести къ хвастовству: не выдаютъ одни богачи или родовитые, а бедняки берутъ себе женъ изъ того рода, въ которомъ ихъ продаютъ дешевле, выдаютъ же въ тотъ родъ, въ которомъ даютъ больше. У узбековъ не считается унижениемъ брать себе жену изъ низшаго рода, если у него ихъ несколько; но родовитому отдать свою дочь замужъ за субъэкта низшаго рода, да еще и ничевть не замечательнаго, положительный позоръ.

Разумъется, большой калымъ, знатность рода жениха и его богатство, — для среднеазіятца, какъ и для европейцевъ, служатъ достаточными данными, чтобы выдать свою дочь за кого угодно. Узбекскія же женщины, въ выборъ себъ мужей, не разборчивы: имъ все равно за кого бы ихъ не выдали.

Всв занятія домашнія и полевыя (въ нѣкоторыхъ семействахъ и паханье земли) лежатъ на женахъ. Они смотрять за хозяйствомъ, собираютъ топливо, приготовляютъ кизякъ, прядутъ, общиваютъ всю семью, ткутъ (подкладочное полотно—астаръ), выдѣлыватъ овчину, дубятъ кожи и красятъ ихъ, шьютъ шубы и проч. и проч. Кромѣ того и въ полевыхъ работахъ на долю женщины выпадаетъ не мало: она пашетъ, помогая въ этомъ трудѣ мужу, брату или сыну; взрываетъ текменемъ гряды въ садахъ, жнетъ, свозитъ или сноситъ снопы на хирманы (токъ), провѣваетъ ихъ. Однимъ словомъ, женщина у узбековъ—волъ, на которомъ работаютъ безъ отдыха. Хотя немножко самостоятельный мущина узбекъ старается ничего не дѣлать; онъ разъѣзжаетъ съ базара на базаръ, посѣщаетъ знакомыхъ и рѣдко бываетъ дома.

Деньги всегда у мужа. Онъ выдаетъ ихъ женъ на расходы съ большимъ разсчетомъ. Даже больше: все обыденное хозяйство обязана вести жена на свои заработки, на выручку отъ пряжи, продажи коконовъ и т. под.

Только празднества совершаются на мужнины деньги; изъ своихъ же зароботковъ жена-мать покупаетъ дътямъ обновки; отецъ заботится почти исключительно о своемъ любимомъ ребенкъ.

Самые богатые узбеки донашивають свое платье до обращенья въ лохмотья, и, доносивши до такой степени, они отдають его или работникамъ или приказывають женамъ выкреить изъ него одежду своимъ дътямъ.

Забота о дътяхъ, въ какомъ бы то ни было отношени, составляетъ для узбека послъднее дъло. Когда ребенокъ выросъ и укръпился на столько, что уже можетъ быть рабочей силой, тогда онъ становится нужнымъ въ семействъ и на него начинаютъ обращать вниманіе, т. е. наваливаютъ работу. Умъ, красота, находчивость признаются въ ребенкъ, какъ и во взросломъ, за ничто.

Рожденіе сына всегда бол'є радуеть отца. Чувства матери, кажется, лежать больше къ дочери. Въ дочери мать видить свою будущую помощницу, а отецъ смотрить на малютку-сына какъ на будущаго своего работника

Особенной любви между родителями и дѣтьми не существуетъ. Матъ и отецъ зачастую подвергаются побоямъ сыновей; ругательства самыя пошлыя, какъ со стороны сына, такъ и со стороны дочери, никто изъ узбековъ отцовъ и матерей не считаетъ предосудительными.

Если у узбека нѣсколько женъ, то онъ старается держать ихъ отдѣльно одна отъ другой, не въ силу предписанія корана, котораго онъ не знаетъ, да и не старается знать, а потому, что, въ большинствѣ случаевъ, физически невозможно держать ихъ въ смежныхъ комнатахъ. Живя нераздѣльно, онѣ каждый день будутъ драться и

какъ кошки царапать другъ другу лицо. Еще въ худшемъ положени бываетъ мужъ, если всв его жены имъютъ дътей: тогда къ дракамъ благов фрных в его часто присоединяются драки ихъ детей, и выходить адъ, а не семейная жизнь. Однако семейныя несогласія, о которыхъмы сейчасъ говорили, происходятъ не отъ ревности, какъ съ перваго раза можно подумать, такъ какъ о ревности азіатки не им'ютъ никакого понятія: ревность въ европейскомъ смысл'в для нихъ пустой звукъ, безъ всякаго внутренняго содержанія. Мужъ по узбекски значить иркект — самець; слово иркекъ одинаково примъняется къ быку, собакъ и т. п. Несогласія между женами одного иркека происходять не изъ обыкновенной ревности, а отъ матеріальныхъ удобствъ и неудобствъ, отъ желанія каждой жены побольше имъть вліянія на хозяйство иркека, отъ того, что одна изъ самокъ получила лучшій платокъ отъ самца, а другая — худшій. «Мнѣ все равно - любитъ-ли меня мужъ, или нелюбитъ, лишь бы онъ дълалъ мнъ хорошіе подарки. Если онъ мой иркекъ — онъ любитъ меня» такъ, или почти такъ, говорятъ узбечки.

Узбеки не женятся на очень молодых в женщинах в. Здёсь идетъ рёчь о большинстве, а не о богачах в, которые имел по нёскольку женъ, (наприм. 11 женъ), женятся, ради разнообразія, на 10-ти лётних в. Небогатый узбек в ищеть въ жене хорошую работницу, неутомимаго вола. Молодая жена не вынесеть тяжелой работы, на которую ее обрекаеть замужество, не дасть мужу возможности ничего не дёлать по хозяйству; поэтому въ бракъ девушки (оне только оффиціально величаются дёвушками) вступають, въ большинстве случаевъ, лёть 15—20.

Въ нѣкоторыхъ узбекскихъ родахъ въ обычаѣ отдѣлять женившихся сыновей; въ другихъ они весьма долго живутъ вмѣстѣ съ отцомъ, имѣя съ нимъ одинъ котелъ; и въ этомъ послѣднемъ случаѣ, семейство, состоящее изъ 10 женатыхъ сыновей, имѣющихъ въ свою очередь дѣтей, считается за одинъ дворъ.

Калымъ, выкупъ, приданое, вносимое женихомъ за будущія услуги жены, не всегда составляютъ необходимое условіе при заключеніи узбеками брака; зачастую женятся безъ всякаго калыма.

Хорошіе пріятели или б'єдняки, при женитьб'є, калыма не вносять; этоть обычай, встрічается впрочемь не во всіхь узбекских родахь. Друзья иногда д'єдають такого рода условія (что вь обычать и у киргизь): родившихся у нихъ дістей разнаго пола съ самаго рожденія считать женихомь и нев'єстой. Такія дісти ростуть вміст'є, а придя въ возрасть, вступають въ бракъ, не уплачивая калыма. Однако женихь, въ подобныхь, зараніе приготовленныхь бракахь, имість полное право отказаться оть женитьбы на дісвушкі, предназначенной ему въ жены еще до его рожденія.

Въдняки или заработывають себъ жену у ея родныхъ, или, женившись на дочери, остаются у отца въ работникахъ, т. е. заработывають калымъ уже послъ женитьбы. Бываетъ, что мужчина только сожительствуетъ съ женщиной, но формальнаго брака не заключаетъ, т. е. читается «фатиха», но «никахъ» (свадьба) не совершается. Въ такомъ случаъ, для виду разумъется, стараются скрывать сожительство отъ отца женщины.

Мать о подобномъ, по ихъ понятію, противузаконномъ сожительствъ всегда знаетъ и она же его устраиваетъ. Случаи подобнаго полубрака—далеко не ръдкость между бъдняками.

Всякій узбекъ, желающій жениться, посылаетъ въ семейство своей невъсты сватовъ. Получивъ согласіе родителей быть иркекомъ ихъ дочери, онъ, по обычаю, не можетъ уже показывать своего лица ни отцу невъсты, ни ея матери. Онъ долженъ избъгатъ съ ними встръчъ; если же нечаянно встрътится, то обязанъ, чтобы не нарушить приличія, закрыться халатомъ и отворотиться, т. е. сыграть роль женщины, встрътившейся съ мужчиной. Что послужило причиной возникновенія такого обычая, неизвъстно; не знаютъ этого и сами туземцы.

По этому поводу туземцы говорять следующее: кто хочеть жениться, тому должно быть стыдно предъ отцомъ и матерью своей невъсты; онъ не смъетъ смотръть имъ въ глаза; онъ долженъ, чтобы не оскорблять будущаго своего тестя и тещу, скрывать отъ нихъ свое лицо. Мы считаемъ умъстнымъ привести здъсь объясненія заравшанцевъ, почему женщина должна скрывать свое лице отъ мужчины. Въ коранъ на этотъ счетъ есть положительное указаніе; оно формулировано такъ: «женщина не можетъ показывать свое лицо, руки и ноги (голыя) тому, за кого она можетъ выйти замужъ»; Узбеки, будучи не знакомы съ теоріей своей религіи, принявъ только внъшнюю, обрядовую ея сторону, по преданію, при объясненіи причины закрыванія лица женщиной при встрічть съ мужчиной, не обращаются къ корану, а основывають правильность этого обычая на такихъ соображеніяхъ: женщина, говорять, они, ниже мужчины, присутствие ее среди мужчинъ оскорбительно для последнихъ. Следовательно, женщина должна, при встръчв съ мужчинами, закрываться или прятаться за заборь, въ яму; но если ни забора, ни ямы по близости нътъ, то присъсть на корточки, оборотясь къ мущинъ сииною. Предполагается, что провзжающій иркекъ очень важная особа (бекъ, начальникъ отдъла и т. п.).

Итакъ, обычай закрыванія женщины существуетъ, есть и объясненіе ему; но всегда-ли этотъ обычай соблюдается?

Въ городахъ, гдѣ много духовенства, гдѣ большинство жителей таджики, обычай этотъ, впрочемъ съ грѣхомъ по-поламъ, соблюдается лишь на людныхъ улицахъ, базарахъ, площадяхъ. Въ кишлакахъ же, между сплошнымъ узбекскимъ населеніемъ, женщина свободно ходитъ открытой и закрывается только передъ русскими или духовенствомъ.

Намъ кажется, что обычай скрывать свое лицо отъ отца и матери невъсты можно объяснить тъмъ, что узбекъ очень развратенъ въ душъ. Желая скрыть свой нравственный развратъ предъ отцомъ

и матерью будущей жены, узбекъ хочетъ показать себя пуританиномъ и на столько непорочнымъ, что даже законное и вполнъ естественное сожительство съ женщиной считаетъ какъ-бы предосудительнымъ. Узбеки сами говорятъ: какъ же я буду смотръть въ лицо отцу моей невъсты, когда я уже заявилъ, что хочу съ ней жить?

Женихомъ узбекъ бываеть отъ насколькихъ дней до насколькихъ лътъ. Вообще, узбекъ считается женихомъ до тъхъ поръ, пока онъ или не выплатить калыма за свою жену, или же пока отецъ, мать и родственники невъсты не заявять, что они считають калымъ уплаченнымъ, хотя въ дъйствительности женихъ еще и не внесъ его сполна. Когда узбекъ получилъ согласіе отца или родныхъ невъсты на бракъ съ нимъ, старшіе члены желающихъ породниться домовъ, безъ въдома жениха и невъсты, составляютъ масляхать, т. е. совъть о величинъ калыма, о времени прочтенія молитвы фатиха, или, какъ узбеки выражаются, о времени ломанія лепешки и совершенія свадьбы. Состояніе жениха взвічнивается объими сторонами и, смотря по тому — большое оно или нътъ, назначается болъе или менъе продолжительный срокъ для совершенія никаха, т. е. свадьбы. Величина же калыма по преимуществу и почти единственно зависить отъ состоянія родителей невъсты, но не отъ родовитости ихъ. Калымъ потерялъ свое первоначальное значение въ заравшанскомъ округъ: онъ сталъ просто подаркомъ, дълаемымъ стороною жениха сторонъ невъсты, или тратой на угощенія, дълаемыя родственниками невъсты родственникамъ жениха, знакомымъ его и своимъ знакомымъ. Поэтому случается, что родители невъсты не получаютъ отъ жениха ни копъйки денегъ, ни одного барана.

Мы немного остановимся на вопросъ о калымъ.

Съ момента засватанія, женихъ и его родители дълаютъ подарки невъстъ и ея роднымъ.

Подарки состоять изъ платковъ (коп. въ 20 и выше), гребешковъ

мёдныхъ серегъ, колецъ, лентъ, маты на рубашки и разныхъ другихъ туземныхъ матерій, а также и фаренги (русскихъ и англійскихъ) лакомства также играютъ роль: дарятъ сёру для жеванія, изюмъ, урюкъ, медъ, куски сахару и т. п. Иногда дарятъ мясо, баранину, сало, рисъ, горохъ и другой зерновой хлёбъ. Стоимость всёхъ подарковъ тщательно запоминается объими сторонами, во первыхъ для того, чтобы, если свадьба не состоится, одна сторона могла потребовать подарки назадъ, а другая не переплатить лишняго; во вторыхъ, чтобы, при заключеніи брачнаго листа, весь этотъ расходъ включить въ счетъ калыма. Мы говоримъ это про большинство. Богатые же, кромѣ подарковъ, выплачиваютъ еще извѣстное количество денегъ родителямъ невѣсты или даютъ стадо барановъ, лошалей, быковъ, ишаковъ и верблюдовъ.

Когда родители невъсты получили уже отъ жениха или его родныхъ нужное по уговору количество калымнаго взноса, назначается день никахъ-тоя—день свадьбы.

По извъстному магометанскому правилу, женихъ не можетъ видъть невъсту; но въ заравшанскомъ округъ этого не придерживаются, и женихъ не только хорошо знаетъ свою невъсту, но зачастую и живетъ съ ней какъ съ женою.

Свадьба совершается у отца невъсты на деньги жениха. Обрядъ бракосочетанія состоитъ въ томъ, что съ общаго согласія родителей и родственниковъ брачущихся, заключается у казія (обыкновенно у повъреннаго казія) контрактъ, гдѣ прописывается, что такой-то внесъ за такую-то столько-то. Однако, до прочтенія (послѣ усиленной ѣды), молитвы никахъ надъ чашкой съ водой, женихъ еще не называется мужемъ, а невъста — женой. При чтеніи этой молитвы присутствуетъ только женихъ; вмѣсто же невъсты—ея повъренный (уакиль); кромѣ того мулла, читающій молитву, старики-родные, родители и аксакалы (бѣлобородые). Иногда при этой церемоніи бываютъ и кемпырь (старухи).

Еще задолго до свадьбы, женихъ и невъста выбираютъ себъ дружекъ. Первый — изъ молодыхъ парней одного съ нимъ рода, а вторая — изъ дъвушекъ, ближайшихъ ея родственницъ.

Никахъ прочитывается обыкновенно послѣ заката солнца; по прочтеніи молитвы опять начинается ѣда; мужчины ѣдятъ въ отдѣльныхъ помѣщеніяхъ отъ женщинъ. Въ промежутокъ между ѣдою пляшутъ бачи (если узбекъ отаджичившійся), поютъ пѣсни, играютъ на дутарѣ или сопѣлкахъ. Тѣмъ же самымъ занимаются и женщины, съ тою только разницею, что у нихъ пляшутъ не бачи, а молоденькія дѣвушки, ударяя въ бубны.

Угощеніе или томаша, тянется далеко за полночь. Потомъ женихъ посылаетъ сказать женщинамъ, окружающимъ его невъсту, что онъ идетъ къ женъ. Всъ женщины \*) зажигаютъ свъчи и выходятъ къ молодому на встръчу; молодая же остается въ саклъ, гдъ сидитъ за занавъсью, разгораживающею комнату на двъ неравныя части: въ большей обыкновенно сидять почетныя женщины, въ меньшей — молодая. Молодой идеть на женскую половину въ сопровождении дружекъ и молодежи. Въ тотъ моментъ, когда вся эта ватага хочетъ войти въ отділеніе женскаго пом'ященія, женщины съ крикомъ бросаются на нее, стараясь отбить молодаго. Происходить порядочная свалка, во время которой женщины визжать, машуть зажженными свёчами, поджигаютъ халаты и бороды мужчинамъ; а мужчины, пользуясь суматохой, позволяють себъ разныя вольности, что еще усиливаеть визгъ прекраснаго пола. Наконецъ женщины овладели женихомъ. Одна изъ нихъ беретъ его голову къ себъ подъ мышку и тащитъ его къ молодой. Прочія женщины сопровождають ихъ, а мужчины, лишившись молодаго, возвращаются на свою половину и принимаются за вду. Молодой, введенный въ саклю, обязанъ угощать всёхъ женщинъ кушаньями, лепешками, сластями, а онъ занимать его разговорами. Разговоры бываютъ обыкновенно очень сальные и состоятъ изъ разныхъ двусмысленностей насчетъ новобрачныхъ. Замъчу кстати, что сальности, которыя говорятся между самыми лучшими туземками округа, едва - ли когда могутъ быть произнесены самыми отпътыми мужчинами-европейцами.

Молодая все это время сидить за занавъсью на постели, состоящей у богатыхъ изъ 10-30 ватныхъ одъялъ, положенныхъ одно на другое. Насладившись бесъдами подругъ своей жены и угостивши ихъ, молодой отправляется къ женъ, куда имъ ставятъ неизбъжный пловъ и разныя сласти. Подруги же ея продолжають угощаться. Часовъ около трехъ ночи молодой объявляетъ, что подругамъ его жены нора уходить. Въ отдъленіи мужскомъ къ этому времени остаются одни не женатые; они пирують до восхода солнца. Сакля, въ которой находится брачная постель, убирается всемъ приданымъ невъсты: ниши завалены одъялами (говоримъ о богатыхъ свадьбахъ), подушками, коврами; жерди и протянутыя веревки увъшаны халатами, платками, рубахами, штанами (женскими) и прочими принадлежностями женскаго туалета и спальни. На полу разставлены калоши, и ичеги. При восходъ солнца, молодой оставляетъ комнату своей жены и идетъ къ пирующимъ холостякамъ, съ которыми и доходитъ до своего дома.

Свадьба совершена, обязательная по обычаю первая ночь проведена молодыми въ домѣ отца жены. Послѣ этой ночи, мужъ имѣетъ уже право, если найдетъ свою жену не дѣвицей, немедленно развестись съ ней; причемъ ему возвращается весь калымъ, все, что онъ затратилъ.

Въ этомъ случав голословное обвинение мужемъ жены ничего не значитъ; оно должно быть подтверждено матерями жены и мужа и третьей посредницей, которыя, по обычаю, приходятъ вмъстъ въ брачную комнату по уходъ мужа. Кромъ того, при осмотръ прини-

<sup>\*)</sup> Этотъ обычай не вездъ соблюдается.

мается во вниманіе: жилъ-ли мужъ съ женою будучи еще ея женикомъ; о сожительствъ этомъ всегда знаютъ сосъди. Къ чести узбековъ должно отнести, что подобное обстоятельство, какъ отсутствіе доказательства невинности жены, не служитъ у нихъ поводомъ не только къ разводамъ, но даже къ какимъ бы то ни было несогласіямъ. Они говорятъ: «жениться на вдовъ и жениться на дъвушкъ, находившейся въ короткихъ отношеніяхъ съ мужчиной, — все равно. Женщина не отвъчаетъ передъ своимъ мужемъ за прежній образъ жизни. Пока она не жена она свободна» и т. п.

Мужъ можетъ перевести жену въ свой домъ черезъ 2—3 дня, но можетъ оставить ее въ домъ родителей. Въ первомъ случав, при

-or argentanos audor potaginar akorose agrando estrios se

Laxabaran arkingo o anggoriff sagraka anggara muga ming mindi

тани, плитнами, рубакади, антанами (женесими) и прочини принада. доживостими женеского чуваета и вимлени. На поду резолительноми ка-

утанион стравляютой воковой сепилом адохоба маМ. ждени и линок

necessa notognam his gous, ergo modu. Hoerd eros nous, aran anters

Въ этомъ случав голословное обынеские исмемъ жены пичего не

в вида и неж виности очетирателя подтавлено интерителя

Conserve Romert no Fragil Hymn. Hoone rose, non ocnored upmer-

введеніи молодой въ домъ ея мужа, присутствують всё дружки молодаго; при этомъ онъ въ последній разъ угощаєть ихъ какъ холостякъ. Съ того миновенія, какъ въ его домё поселилась жена, холостяки ему уже не пара. Во второмъ случаё, мужъ ходить къ женё украдкой, по ночамъ. Его должна встрёчать и провожать въ саклю жены старуха, близкая родственница жены. Жена хотя имёетъ отдёльную саклю, но въ занятіяхъ своихъ подчинена отцу и матери.

Случается, что замужняя узбечка живеть особнякомъ года четыре и перейзжаеть къ мужу уже имъя трехъ-четырехъ дътей.

Во все время раздъльнаго сожительства, мужъ не долженъ показываться ни отцу, ни матери своей жены.

our arers ar monk. Bet nonneur () enungaries en up a march of the engage of the contracts as

отупление жененато воуганения, женщины съ прикомъ бросаются на

болодой, введонияй их сиклом облавить сощить ворух женшинь

\*) Brors obuguit no sears coblement.

REPORTED TO THE PROPERTY OF TH

572

[жингохранилище] 430

# НАРОДЫ РОССІИ.

Краткіе объяснительные очерки

КЪ

### Художественно-Этнографическому Альбому,

изданному подъ редакціей

Н. А. Янчука,

Хранителя Дашковскаго Этнографическаго Музея въ Москвъ.





**МОСКВА.** Изданіе І. Кнебель.

#### отъ издателя.

Выпуская въ свътъ настоящее изданіе, мы имъли въ виду по мъръ силъ удовлетворить давно назръвшей потребности въ пособіи при изученіи такой важной отрасли знанія, какъ отечествовъдъніе, поставленное недавно программнымъ обязательнымъ предметомъ нашей школы на болье широкихъ, чъмъ прежде, началахъ.

Нътъ сомнънія, что болье близкое ознакомленіе со своимъ отечествомъ должно составлять одну изъ важнъйшихъ задачъ школьнаго образованія, такъ какъ оно удовлетворяетъ врожденной естественной потребности каждаго человъка и имъетъ притомъ огромный практическій смыслъ, не говоря уже о томъ важномъ чисто - научномъ значеніи, какое признается за изученіемъ быта, религіи и вообще культурнаго состоянія различныхъ народностей. Наше отечество въ этомъ смыслъ представляетъ собою въ высшей степени цънный и незамънимый матеріалъ для изученія, имъя въ составъ своего населенія большое множество разноплеменныхъ, разнокультурныхъ народовъ, живущихъ при разныхъ, часто ръзко противоположныхъ физическихъ и географическихъ условіяхъ.

Не задаваясь цѣлью дать въ своемъ изданіи подробную и связную этнографическую картину населенія Россіи, мы сочли болѣе удобнымъ на первое время взять главнѣйшихъ представителей разныхъ племенъ, населяющихъ Россію, и обратить особенное вниманіе на изображеніе ихъ типовъ, національныхъ костюмовъ и бытовой обстановки, при чемъ

все это мы желали представить въ правдивыхъ жизненныхъ сценахъ и согласно даннымъ науки. Въ этомъ отношеніи наше изданіе даетъ гарантію полной достовърности въ противоположность прежнимъ попыткамъ въ этомъ родъ, несвободнымъ отъ вымысла и неестественности. Не только типы и костюмы, но и самыя мелкія подробности бытовой обстановки воспроизведены нами на основаніи подлинныхъ фотографій или рисунковъ съ натуры по коллекціямъ музеевъ.

Состоя изъ 24-хъ большихъ таблицъ, предназначенныхъ не только для ручного, но и для стънного употребленія, нашъ альбомъ раздъляется на двъ половины: одна обнимаетъ собою инородческое населеніе Россіи, въ 13-ти таблицахъ, другая—славянское населеніе, въ 11-ти таблицахъ.

Такимъ образомъ, въ составъ альбома вошло около 40 народностей Россіи, которыя перечислены въ оглавленіи этой брошюры.

Что касается технической стороны изданія, то въ этомъ отношеніи намъ удалось скромными средствами достигнуть хорошихъ результатовъ, благодаря развитію литографскихъ искусствъ за границей, гдѣ по нашему заказу исполнялись таблицы.

Мы вполнъ надъемся на вниманіе публики и въ особенности учебнаго міра, тъмъ болье, что подобное изданіе является въ настоящее время почти единственнымъ, такъ какъ большинство пособій по этому предмету или устаръли или вышли изъ продажи. При развитіи этого дъла нами будутъ приложены всъ старанія къ тому, чтобы дальнъйшія изданія улучшать и усовершенствовать.

r wished azmentanedes ...... azmena fishernach policia a

#### отъ редактора.

Цъль изданія нашего «Этнографическаго альбома» выяснена вкратив издателемъ въ его проспектв. Нвтъ сомнвнія, что дать болве или менве полную этнографическую картину Россіи въ 24-хъ сравнительно небольшихъ таблицахъ это—задача, едва ли выполнимая, особенно при той широт программы, какая была положена въ основаніе. Именно, им'влось въ виду не ограничиваться изображеніемъ однихъ безжизненныхъ типовъ каждой народности, какъ это принято въ большинствъ подобныхъ изданій, а сгруппировать эти типы въ возможно болъ е естественныхъ сценахъ и дать всему върную бытовую обстановку, начиная съ жилища и костюма и кончая даже мелкими предметами культа и домашняго обихода. Кто болъе или менъе знакомъ съ этнографической литературой, тотъ пойметь, съ одной стороны, всю трудность этой задачи, а съ другой, - придетъ вмъстъ съ нами къ естественному выводу, что какъ бы не былъ удаченъ выборъ сценъ изъ жизни того или другого народа, всетаки этотъ выборъ неизбъжно долженъ быть случайнымъ, и потому нельзя требовать, чтобы каждая таблица содержала въ себъ все самое существенное изъ жизни данной народности.

Кром'в того, им'вя въ виду то, что изданіе предназначается для учебныхъ ц'влей, пришлось волей-неволей допустить н'вкоторыя условности въ ущербъ естественности изображеній. При современномъ состояніи фотографіи, несомн'внно, можно было бы найти для н'вкоторыхъ народностей, можетъ быть, немало художественныхъ группъ и видовъ, но

не всякая художественная фотографія удовлетворяеть научнопелагогическимъ требованіямъ. Поэтому пришлось часто прибъгать къ композиціямъ на основаніи подлиннаго матеріала изъ общественныхъ и частныхъ собраній и изъ имѣющихся въ литературъ данныхъ. При этомъ, во избъжание черезчуръ бросающейся въ глаза условности, какая замъчается даже въ заграничныхъ школьныхъ изданіяхъ подобнаго рода, мы предпочли во многихъ случаяхъ давать на таблицъ сцены изъ жизни народа въ видъ совершенно отдъльныхъ картинокъ, вмъсто того, чтобы связывать ихъ въ одну общую картину, въ которой бы характеризовался и домашній быть, и религіозный культь, и промысловая жизнь, и экономическое состояніе, и природа и т. д. Конечно, для такой системы лучше было бы имъть большіе размъры таблицъ, но это уже дъло издателя, равно какъ и вся художественная часть исполненія таблицъ составляла его заботу.

Что касается текста къ таблицамъ, то въ этомъ случав задача наша состояла не въ томъ, чтобы подробно описать каждый изображенный на таблицъ типъ, каждую сценку или каждый отдъльный предметъ, повторяя въ распространенномъ видъ имъющіяся подписи подъ картинками, носящими, какъ выше сказано, болъе или менъе случайный характеръ. Вмъсто такихъ, по необходимости, отрывочныхъ объясненій мы сочли за лучшее дать коротенькіе связные очерки каждой изображенной народности, по прочтеніи которыхъ, въ связи съ подписями подъ картинами, каждая таблица будетъ сама собою понятна.

Этимъ имълось въ виду дать въ руки интересующемуся дъломъ элементарное руководство, въ которомъ была бы проведена извъстная историко - этнографическая перспектива, установлены опредъленныя племенныя отношенія между разрозненными народностями и намъчены въ самыхъ общихъ чертахъ особенности ихъ быта. Въ цъляхъ общей оріентиров-

ки предпосылается описанію таблицъ вступительная статья о племенномъ составъ населенія Россіи.

Отсюда само собою понятно, что нашъ объяснительный тексть предназначается не столько для учащихся, сколько для ихъ руководителей, какъ бы въ качествѣ канвы, по которой каждый изъ нихъ можетъ по-своему дополнять и развивать извѣстныя стороны народнаго быта, имѣя передъ собою таблицу или пользуясь другимъ имѣющимся у него запасомъ свѣдѣній.

Выпуская въ свътъ этотъ опытъ, мы далеки отъ мысли объ его совершенствъ; наоборотъ, нами ясно сознаются нъкоторые обнаружившеся недостатки, а благосклонная критика спеціалистовъ, надъемся, укажетъ съ своей стороны важнъйшія упущенія, которыя по возможности будутъ исправлены впослъдствіи.

За содъйствіе настоящему изданію научнымъ матеріаломъ считаемъ непремъннымъ долгомъ выразить глубокую признательность, какъ отдъльнымъ лицамъ, такъ и учрежденіямъ, въ томъ числъ главнымъ образомъ правленію Московскаго Публичнаго и Румянцовскаго Музеевъ, любезно предоставившимъ возможность пользоваться богатыми и единственными въ Россіи этнографическими коллекціями Дашковскаго Музея и библіотекой.

вы вотяковъ: «Благословенный Воршудъ, небесный росодатель! Сподоби насъ благополучнаго житья, соблаговоли благополучно провести намъ этотъ праздникъ, соблаговоли намъ жить съ хорошими животными, съ хорошими дѣтьми! Врагу и супостату не дай насъ на съѣденіе! Дай намъ хорошій годъ, чтобы мы такъ же благополучно встрѣтили этотъ праздникъ и въ будущемъ году! Уроди намъ хорошій хлѣбъ! Боже, сотвори по моей просьбѣ!»

Примъчаніе. На картинкъ представлена старая вотяцкая родовая изба, ставшая впослъдствіи родовымъ молельнымъ шалашомъ.—Старикъ играеть на гусляхъ, которыя больше принято называть «чувашскими», хотя онъ не менъе употребительны и у вотяковъ.

#### ТАБЛИЦА VI.

### Киргизы.

Киргизы—многочисленный народъ тюркскаго племени; по образу жизни принадлежать къ кочевымъ народамъ, по мъсту жительства причисляются частью къ Европейской России, но больше къ Азіатской. Живутъ киргизы на юго-востокъ, между Ураломъ и Волгою и за Каспійскимъ моремъ, и дълятся такимъ образомъ географически на оренбургскихъ, т.-е. живущихъ въ предълахъ Оренбургскаго генералъ-губернаторства, и сибирскихъ; значительная часть ихъ кочуетъ и въ Средней Азіи, въ такъ называемой Киргизской и Ишимской степи. Религію исповъдуютъ магометанскую.

Сами себя киргизы называють кайсаками, или казаками, но племенныя ихъ подраздѣленія имѣють и другія названія, напр., «кара-киргизы» (черные киргизы), букеевцы и проч. Киргизы дѣлятся на нѣсколько ордъ: 1) Малую, хотя она на самомъ дѣлѣ многочисленнѣе другихъ, въ Оренбургскомъ краѣ, въ областяхъ Уральской и Тургайской — до 800 тысячъ, 2) Среднюю, состоящую изъ Сибирскихъ киргизовъ Акмолинской и сѣверной части Семипалатинской обл. —до 400 тысячъ, 3) Большую—въ южн. части Семипалатинской и сѣв. части Семиръченской области — до 100 тысячъ, при чемъ 4) живущіе въ гористыхъ частяхъ

Семиръченской области, у озера Исыкъ-куля, составляютъ еще особую Дикокаменную орду и называются кара-киргизами, числомъ около 300 тысячъ; наконецъ, 5) въ съверо-восточной части Астраханской губерніи обитаетъ такъ называемая Внутренняя или Букеевская орда-до 250 тысячъ, получившая свое название отъ султана Букея, который въ 1801 году привелъ сюда киргизовъ изъ Азіи и поселилъ ихъ на земляхъ калмыковъ. Впрочемъ, теперь уже эти дѣленія утрачивають свое значеніе, благодаря русскимь административнымъ порядкамъ. Въ Европейскую Россію киргизы перешли изъ Азіи отчасти подъ напоромъ монголовъ, сосъдство съ которыми сказалось у киргизовъ усвоеніемъ нікоторыхъ бытовыхъ чертъ и особенностей физическаго типа. Живя среди своихъ въковыхъ природныхъ кочевыхъ условій, киргизы, однако, менъе обнаруживаютъ признаковъ вырожденія сравнительно съ другими инородцами. Это-народъ рослый, крѣпкій, здоровый. Въ имущественномъ отношеніи киргизы скорве зажиточны, особенно потомки ханскихъ или султанскихъ родовъ, а таковыхъ много среди киргизовъ, и они любятъ хвастать древностью своихъ родовъ, генеалогія которыхъ въ настоящее время довольно запутана.

Живутъ киргизы въ юртахъ, иначе кибиткахъ, т.-е. палаткахъ, остовъ которыхъ складывается изъ прутьевъ въ видъ ръшетки, а сверху кибитка покрывается «кошмами», т.-е. войлочными полостями темнаго цвъта, и такою же кошмою завъшивается входъ вмъсто двери; нутро кибитки обвъшано и устлано коврами, одъялами и заставлено по бокамъ ящиками съ домашнимъ скарбомъ; посрединъ очагъ, вверху оставляется отверстіе для дыма. Такая кибитка очень удобна для перевозки во время кочевокъ и можетъ быть разобрана и сложена въ полчаса. Обыкновенно въ кибиткъ помъщается вся семья киргиза, но большія и богатыя семьи имъютъ по нъскольку кибитокъ. Собраніе кибитокъ, связанныхъ обыкновенно родствомъ ихъ обитателей, составляетъ временный поселокъ, или улусъ.

Главное занятіе киргизовъ—скотоводство. Держатъ табуны лошадей, коровъ, барановъ, а поюжнъе также верблюдовъ. Вдятъ въ изобиліи баранину и другое мясо, перемъшанное съ саломъ и мукой и поджаренное или вареное, также сыръ, творогъ; хлѣба почти не употребляютъ, кромѣ прѣсныхъ лепешекъ; пьютъ въ большомъ количествѣ кумысъ, который у нихъ не переводится, особенно лѣтомъ; любятъ также пить чай въ видѣ крѣпкаго настоя, завариваемаго съ масломъ и молокомъ, но безъ сахару.

Киргизы—лихіе на вздники, ловкіе охотники; въ прежнее время это былъ народъ очень воинственный. Оружіемъ его служили, да и теперь отчасти служать, луки, стрълы, сабли, чаканы (топоры), кольчуги, пики и ружья. Въ праздники и торжественные случаи, киргизъ любитъ повъсить себъ мечъ къ поясу; узорный колчанъ служитъ украшеніемъ его юрты, какъ и у башкиръ. Помимо оружія военнаго, киргизы навъшиваютъ на поясъ ножи разныхъ формъ, иногда въ красиво шитыхъ чехлахъ, а также разныя охотничьи принадлежности. Для охоты въ степяхъ они, между прочимъ, дрессируютъ хищныхъ птицъ соколиной и ястребиной породы.

Въ семейной жизни они допускаютъ многоженство, особенно богатые. Каждая изъ женъ помъщается въ особой юртъ, но среди нихъ одна главная жена, которой остальныя подчиняются. Бъдные ограничиваются одной женой. Браки у нихъ заключаются главнымъ образомъ по расчету. Обыкновенно родители сговаривають дётей еще въ малолётстве, руководствуясь взаимнымъ состояніемъ. Женихъ за невъсту даетъ «калымъ», т.-е. выкупъ, который доходить до 2—3 тысячъ рублей, хотя обыкновенно замъняется соотвътственнымъ числомъ лошадей и другихъ животныхъ. Невъста съ своей стороны на обзаведение себъ береть изъ родительскаго гнъзда юрту съ необходимой обстановкою, постель, платье и свои украшенія, которыхъ у киргизскихъ дівушекъ довольно много въ видъ золотыхъ и серебряныхъ вещей, серегъ, бусъ, коралловъ, жемчуга и т. п. Проводы невъсты происходять торжественно съ обрядовыми возліяніями, при чемъ наряжается не только сама невъста и провожающіе, но и лошадь, на которой ее обыкновенно отправляють верхомъ.

CREAT COMMENCE CONTRACTOR OF THE MERCHANT THE SECOND COMMENCE THE SECOND COMMENCE OF THE SE

Жилища ихъ-переносныя юрты, приспособленныя къ кочевому образу жизни. Перекочевки по солончаковымъ степямъ и пустынямъ совершаются при помощи верблюдовъ и составляють своего рода праздникь. Впереди наряженныя въ лучшія одежды женщины и дъти гонять табуны овець, лошадей; за ними величаво шествуютъ верблюды, неся на своемъ хребтъ сложенныя кибитки и всю движимость калмыка, его женъ съ грудными ребятами и маленькихъ дътей, привязанныхъ по бокамъ его въ ящикахъ; мужчины верхомъ на лошадяхъ сопровождають караванъ; среди общаго шума и криковъ слышится пъсня. Найдя новое удобное пастбище, наскоро устраивають свою юрту, начиная съ установки ръшетчатаго остова и кончая размъщениемъ въ ней различныхъ бурхановъ, т.-е. идоловъ и другихъ священныхъ предметовъ. Тутъ же около кибитокъ пасется скотъ-овцы, лошади, верблюды. Нъсколько кибитокъ составляють улусъ. Нъсколько улусовъ подчиняются хану, назначаемому русскимъ правительствомъ; такое же назначение требуется и для ихъ верховнаго жреца-ламы, который уже отъ себя назначаетъ низшихъ духовныхъ лицъ-гелюнговъ, отправляющихъ богослужение въ кумирняхъ, называемыхъ «хурулами».

### тавлица іх.

#### TEN CLASSITE AND SERVICE CAPTE. THE SUPERIOR SOFTIGHTO AND

Сарты составляють значительную часть населенія Туркестанскаго края, именно Семирѣченской и Сырдарьинской областей. Вмѣстѣ съ узбеками ихъ, вѣроятно, можно признать за коренныхъ жителей этой страны, принадлежащихъ къ тюркскому племени. Но типъ сарта далеко не чистый; въ немъ много посторонней, иноплеменной примѣси. Полагаютъ, что эта народность образовалась изъ смѣшенія тюрковъ-узбековъ, существующихъ и теперь въ Средней Азіи, и изъ таджиковъ—народа иранскаго племени, родственнаго персамъ и пришедшаго сюда въ позднѣйшія времена. Говорятъ сарты преимущественно тѣмъ же тюркскимъ языкомъ, что и узбеки, и только въ южныхъ частяхъ слышится въ ихъ

языкъ персидская примъсь. Исповъдують они всъ магометанскую религію, именно причисляють себя къ шіитамъ, обоготворяющимъ Али, сына Магомета.

Сарты, вмъстъ съ таджиками, составляють главный осъдлый элементь населенія Туркестанскаго края. Въ городахь—это преимущественно торговый классъ, внъ городовъ—земледъльцы и садоводы.

Необыкновенно пеструю картину представляетъ улица любого среднеазіатскаго города. Здісь вы неріздко встрітите замъчательные остатки прежняго ханскаго величія въ видъ развалинъ пышныхъ дворцовъ, мечетей, гробницъ солидной и оригинальной восточной архитектуры съ остатками причудливой пестрой орнаментаціи. На фонъ этихъ нъмыхъ свидътелей прошлаго располагаются маленькія грязныя лавченки, палатки съ мелочнымъ всевозможнымъ товаромъ и одеждою, среди которыхъ снують всевозможные торгани, разносчики, водоносы, продавцы молока съ коромыслами черезъ плечо; въ одномъ углу возлъ лавченки приткнулся цирюльникъ, немилосердно скребущій тупой самод'вльной бритвой голову сарта или узбека, въ другомъ-жалкій музыканть наигрываетъ восточно-персидскую мелодію на тамбур' въ род' гитары, или пилить смычкомъ на 3-струнномъ инструментъ гиджакъ, какой встръчается и на Кавказъ; лавочникъ отъ бездълія упивается кальяномъ до умопомраченія, другіеувлекаются игрою въ шахматы, перешедшіе сюда изъ Персіи. Въ открытой събстной палаткъ расположилась завтракать или объдать группа рабочихъ сартовъ, прямо на полу, на цыновкв, и гребуть горстями горячій рисовый пилавъ изъ общаго блюда; въ другой такой же палаткъ сартъ жаритъ знаменитыя пельмени въ салъ, предлагая ихъ проходящимъ. Верхомъ на буйволъ или на ослъ плетется какой-нибудь киргизъ или таджикъ, везущій изъ деревни продукты для продажи. А воть важно выступаеть съ своей семьей богатый сарть, съ неизмъннымъ кальяномъ. Это какой-нибудь купецъ или ростовщикъ, владъющій однимъ изъ богатьйшихъ домовъ въ городъ. На немъ и на его семъъ богатое нарядное платье изъ шелковой и парчевой матеріи; на головъ у него бълая чалма, какъ у всякаго благовърнаго мусульманина, совершившаго паломничество въ Мекку, на родину Магомета.

Его жена стыдливо завъсила свое лицо волосяной съткою, безъ которой она не смъетъ показаться на улицъ; на ногахъ у нихъ деревянныя крашеныя сандаліи или цвътная кожаная обувь съ загнутыми кверху острыми носками и остроконечными каблуками. Домъ богатаго сарта устроенъ съ удобствомъ и затъями: внутри мягкіе диваны, восточные ковры, живопись на стънахъ и потолкахъ, снаружи—балконы, веранды, деревья, цвъты, водоемы. Бъдные сарты живутъ въ бъдныхъ глиняныхъ мазанкахъ или сложенныхъ изъ камня, съ плоской крышей.

Внѣ городовъ сарты занимаются земледѣліемъ и поражають своимъ искусствомъ и неутомимостью въ стремленіи сдѣлать плодородною почву, на первый взглядъ совершенно безплодную. Система орошенія полей посредствомъ искусственныхъ каналовъ «арыковъ» достойна удивленія и подражанія. Но въ характерѣ ихъ есть и несимпатичныя черты—хитрость, фальшивость, страсть къ ростовщичеству и пр.

Какъ и вев восточные народы, сарты любять музыку и пъніе; пъсни ихъ хоть и заунывны, но бывають очень мелодичны. Неръдко можно видъть цълый оркестръ изъ струнныхъ, духовыхъ и ударныхъ инструментовъ, аккомпанирующій пляшущему мальчику (бакча), исполняющему фигурные восточные танцы подъ ритмическое хлопанье въ ладоши окружающихъ.

#### тавлица х.

## Contraction of the contraction

Татары, принадлежа къ обширнъйшей тюрко-татарской семъъ народовъ, составляють въ ней одну изъ многочисленныхъ вътвей. Въ предълахъ Россіи они живутъ разбросанно въ разныхъ мъстахъ и дълятся на нъсколько группъ, различающихся по языку, типу и костюму. Самая многочисленная изъ нихъ — группа такъ называемыхъ казанскихъ или волжскихъ татаръ въ приволжскихъ губерніяхъ—Казанской, Уфимской, Пензенской, Самарской, Симбирской и кое-гдъ въ другихъ. Это—потомки грозной нъкогда Кипчакской орды, образовавшей въ свое время Казанское царство, покоренное